
 

221 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

SENS ET ENJEUX DE L’ÉDUCATION À 

INTÉGRATION AFRICAINE 

 
KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

École Normale Supérieure d’Abidjan 

koffilopez@live.fr 

 

Résumé : 
 

L’Afrique est résolue à transformer son système d’enseignement afin 

de garantir la participation de ses citoyens à la dynamique du progrès 

amorcée depuis la décolonisation et qui devait aboutir à son autonomie. Au 

cœur de la problématique de l’éducation à l’intégration africaine, subsiste 

l’idée de l’unité inter-régionale susceptible de réaliser cet horizon. Cette 

contribution se situe dans le cadre théorique de la philosophie politique et 

morale. Elle a pour objectif de promouvoir un idéal d’humanité au sein 

duquel, comme le souligne Nkrumah (1964, p. 61), les peuples africains se 

retrouvent rassemblés autour de valeurs communes pour assurer une 

meilleure défense de leur souveraineté. Il sera question d’observer, à partir 

de la méthode analytique, de quelle manière une éducation en faveur de 

l’unité africaine pourrait conduire à l’émergence d’une communauté plus 

forte et résiliente, résolument engagée sur les sentiers de la renaissance. 

Mots-clés : Culture, Éducation, Intégration, Nationalisme, Panafricanisme.  

 

Abstract 
 

 Africa is determined to transform its education system to ensure 

its citizens' participation in the dynamic of progress initiated after 

decolonization, a process that was intended to lead to its autonomy. At the 

heart of the issue of education for African integration lies the idea of inter-

regional unity capable of realizing this goal. This contribution is situated 

within the theoretical framework of African philosophy. Its objective is to 

promote an ideal of humanity in which, as Nkrumah (1964, p. 61) emphasizes, 

African peoples are united around shared values to better defend their 

sovereignty. Using an analytical approach, we will examine how an 

education that fosters African unity could lead to the emergence of a stronger 

and more resilient community, resolutely committed to the path of 

renaissance. 

Mots-clés : Culture, Éducation, Intégration, Nationalisme, Panafricanisme.  

 

mailto:koffilopez@live.fr


 

222 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Introduction 

 

Les luttes nationalistes visaient la réhabilitation de la 

dignité de l’homme noir dont l’image a été ternie par la sombre 

période de la traite négrière. Les Africains réclament leur droit. 

En réponse au racisme, ils s’inventent un univers culturel 

commun pour vanter les vertus et les couleurs de l’Afrique. 

L’objectif de cette initiative est la liberté. Les peuples assujettis 

sont invités à l’union sacrée, afin de réaliser l’égalité des droits 

civiques et obtenir l’abolition de toutes les formes de 

discrimination raciale. Pour Kodjo, (2013, p. 104), « cette 

entreprise est importante pour amener la jeunesse à être fière de 

sa culture ». À l’orée du troisième millénaire, l’on constate une 

sorte d’implosion marquée par l’instabilité politique, rendant de 

nombreuses communautés vulnérables à la misère. La 

corruption, les mauvais gestionnaires et les controverses pour le 

changement constitutionnel en seraient l’explication.  

La cohésion sociale, ainsi que le souligne Ki-Zerbo 

(1900, pp. 31-32), s’enlise au détour des années soixante-dix en 

raison de l’adoption des programmes d’ajustement structurel, 

imposés par la Banque Mondiale et le Fonds Monétaire 

International.  Avec les cures d’amaigrissement de l’État et des 

finances publiques, le diplôme ne garantit plus l’accès à un 

emploi de qualité. Il se produit l’exode des compétences vers les 

pays du Nord. Pour Dumont (1962, p. 7), l’Afrique noire est mal 

partie ; elle se meurt et ne finit pas de reculer. Entre 

généralisation de la pauvreté et conspiration internationale, tous 

les signaux semblent indiquer la faillite des modèles de 

développement. Se pose la nécessité de refonder le contrat social 

entre les populations, les politiques publiques et les institutions.  

Après la rupture du paradigme Est-Ouest, la conférence 

de la Baule invite les chefs d’État à l’ouverture de leur pays au 

multipartisme. L’accès à la démocratie ouvre la voie aux 

protestations. Leur virulence dans un contexte de crise 



 

223 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

économique participe à l’effondrement des territoires d’outre-

mer. La réforme du système éducatif s’impose pour renforcer les 

bases de la République et assurer le développement à la mesure 

des aspirations du peuple.  

Épouser la cause de l’unité nationale par la mutualisation 

des efforts afin de renverser l’ordre néocolonial se présente 

comme l’idéal auquel aspirent les pères des indépendances. 

Comme le stipule Daguad (2012, p. 42), il est question d’opter 

pour un socialisme, « une idéologie de libération capable 

d’éduquer la masse militante en vue d’une cohésion sociale 

libérée de l’emprise mordante de l’impérialisme sous toutes ses 

formes ». La culture de l’intégration devrait être incorporée à 

tous les modèles d’enseignement pour mettre un terme à la 

logique d’enfermement idéologique qui participe à nourrir la 

domination impérialiste. 

Par ailleurs, rien ne peut s’accomplir sans une ouverture 

sur l’extérieur. Le progrès humain est fils de contact positif. 

L’isolement et la singularité ne sauraient être la solution au 

modernisme. Un environnement cloisonné est un milieu négatif 

pour la croissance. Chaque pays isolé dans sa surface est limité 

à réaliser la paix et l’amélioration du niveau de vie des 

populations. Aussi l’unité africaine, en vue du progrès social, 

fait-elle face à de nombreux échecs. Cette situation n’est-elle pas 

liée à l’absence d’une éducation aux valeurs d’intégration ?  

Notre contribution se situe dans le cadre théorique de la 

philosophie politique et morale. Elle a pour objectif de penser 

les conditions du rapprochement des peuples africains en des 

ensembles régionaux pour développer entre États du sud des 

partenariats exportant le savoir, les compétences ainsi que les 

échanges d’expertises de manière à propulser le développement 

économique et social. Concrètement, il s’agit d’observer 

comment l’éducation à l’intégration africaine pourrait contribuer 

au projet d’une Afrique indépendante et libre.  



 

224 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Considérant, avec Kane et al. (1998, p. 18), que 

l'intégration régionale est une réponse à la domination et par-

delà un cadre de lutte contre la marginalisation des instances de 

décision, quelles peuvent être les caractéristiques d’une 

pédagogie de l'unité ? Pour répondre à cette problématique, nous 

présenterons un argumentaire en trois parties : 1- le concept 

d’intégration africaine ; 2- les principes et les enjeux de 

l’éducation à l’intégration, 3- les défis d’une instruction à l’unité 

pour les droits de l’homme, l’écologie et la renaissance africaine. 

La méthode analytique servira de base à la réflexion et permettra 

d’observer les limites du régionalisme et ses solutions.  

 

I- Le concept d’intégration africaine 

 

L’intégration consiste à rassembler les parties d’un 

système pour former un tout cohérent. Le mot tire son origine du 

latin integratio qui signifie rassemblement. Il s’agit, au regard 

de Morfaux et al. (2011, p. 281), d’« une politique de fédération 

des énergies par l’instauration d’institutions collectives pour 

créer un cadre commun de gestion ». Au sein de la notion 

subsiste l’idée du vivre-ensemble ; elle s’oppose au 

cloisonnement des espaces géographiques et renvoie à 

l’élimination de toutes les formes de discrimination.  

Présentée comme le fait pour les États africains de mettre 

ensemble leurs ressources afin de sortir du sous-développement, 

l’intégration africaine a pour objet la libération du joug de la 

domination coloniale à travers la communalisation. Elle se 

rapporte à un processus dans lequel des organisations communes 

sont mises en place en vue d’assurer la coopération. 

L’intégration se caractérise par l’uniformisation des politiques 

de production. Il s’agit de promouvoir des règles fédératives 

applicables à des secteurs déterminés. Cela nécessite l’abandon 

de compétences étatiques au profit de structures supranationales.  



 

225 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

La collaboration suppose le partage de la souveraineté 

par des procédures institutionnelles ; celles-ci pourraient se 

définir par une élimination des obstacles aux échanges entre 

pays à travers une démarche de coordination des directives. Le 

but n’est autre que la cohésion des peuples qui pourront avoir en 

commun des caractéristiques comme la langue, la culture, la 

monnaie. Le rêve d’une Afrique prospère ne saurait se réaliser 

sans l’unité. Constituer un front conjoint pour défendre ses 

intérêts dans un monde qui se globalise de plus en plus apparaît 

comme l’un des plus grands défis de son histoire. Partout dans 

le monde, des États s’associent, des accords voient le jour et 

influencent les relations intercommunautaires.  

En Asie, en Europe, en Amérique latine ces 

rassemblements conduisent à réaliser un idéal de 

développement. Sous les tropiques, Garvey, Senghor en 

appellent à l’union sacrée. L’Afrique doit s’unir parce qu’elle 

offre au monde le spectacle de tissus sociaux qui se désagrègent 

continuellement. Disloquée, elle est menacée de disparition avec 

les crises qui se succèdent au fil des années. En ce début de 

siècle, elle présente au monde l’image d’un espace où la guerre, 

la famine, les rébellions constituent le quotidien des populations. 

Cette situation rend impossible toutes les tentatives de 

développement.  

Aussi, le cheminement du continent vers l’intégration 

est-il lié à la vision des pères après sa fragmentation à la 

conférence de Berlin. Toutefois, la problématique est antérieure 

à la période des indépendances, puisque les premiers débats sur 

la question de l’unité remontent au XIXe siècle à l’initiative des 

élites de la diaspora des Amériques et des Antilles. Elle trouve 

un écho favorable au sein des dirigeants africains qui luttent pour 

accéder à la souveraineté.  

Le mouvement panafricaniste voit le jour et refuse toute 

idée d’association au monde blanc. Il défend la cause des pays 

africains. Après la décolonisation, l’unité continentale se définit 



 

226 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

comme une nécessité pour assurer le renouveau de l’Afrique. Il 

existe, par ailleurs, un hiatus entre le nombre d’organisations 

continentales en charge de l’intégration et les résultats obtenus. 

Selon Ziegler (1980, p. 21), « l’Afrique, est le plus morcelé de 

tous les continents ».  

Sa partition n’a pas tenu compte de ses traditions. Pour 

la partager, l’on s’est appuyé sur des caractéristiques 

géographiques comme les fleuves, les collines, les tracés 

méridiens, les parallèles. Le verrou colonial sauté, les barrières 

n’ont pas pour autant disparu ; elles poussèrent partout. Les 

États indépendants ont ignoré leur histoire, laquelle révèle 

qu’une nation est l’émanation d’un tissu d’intérêts communs à 

plusieurs communautés conscientes que ce qui les unit est plus 

important que les différences tribales.  

Le développement de l’intégration africaine laisse 

apparaître un double fondement : le haut et le bas. L’intégration 

verticale se rapporte à l’élite. Elle consiste à confier les rênes de 

l'unification aux leaders d’opinion. L’intégration horizontale 

concerne la masse. Les peuples au cours de leur parcours ont 

tissé des relations qui transcendent les frontières et qui 

pourraient être mises à profit dans le cadre de l’union régionale.  

La fin de la colonisation participe à la naissance de deux 

catégories de dirigeants : les radicaux et les modérés. Si les 

premiers sont favorables à une rupture avec le monde occidental, 

les seconds sont, plutôt, pour le maintien des relations avec les 

pays capitalistes. La tendance de Brazzaville préconise la 

conservation des liens historiques de dépendance avec la 

métropole. Chaque pays devrait promouvoir son développement 

sur la base de ses relations avec la puissance colonisatrice. Le 

camp d’Accra souhaite l’indépendance totale de tous les 

pouvoirs.  

La conférence des partis indépendants consacre la 

position des modérés. La régionalisation leur apparaît comme 

une réponse au désir de fraternité qui anime les peuples qui ont 



 

227 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

traversé les mêmes épreuves : traite négrière, colonialisme, 

invasion étrangère. La création d’une fédération regroupant tous 

les pays d’Afrique se révèle comme un impératif, puisque la 

balkanisation constitue un facteur de marginalisation sur le plan 

international.  

L’Organisation de Unité Africaine est mise en place et 

constitue un tremplin pour garantir l’harmonie des politiques de 

développement. Devenue Union Africaine, la volonté de se 

réapproprier son destin n’en sera pas pour autant ébranlée. Cette 

dynamique conduit à la création de structures comme la 

CEMAC, la COMESA, l’ASCENA, l’OHADA1. Aussi, les 

conflits d’intérêts conduisent-ils à l’échec du projet. Certains 

dirigeants ne sont pas prêts à subordonner aux intérêts des 

politiques nationales les objectifs économiques de la région et 

d’autres n’acceptent pas de céder des aspects de leur 

souveraineté aux institutions régionales.  

De nombreuses voix s’élèvent pour fustiger l’intégration 

par le haut. Elle serait incapable de contribuer à l’union, car la 

lutte anticoloniale a laissé libre cours au culte de la personnalité. 

Le rêve d’unité devrait se faire par le bas parce qu’il y a lieu de 

fonder l’intégration sur les peuples. Cela reviendrait à sortir le 

débat des salons feutrés pour le ramener au niveau de la société 

civile. Cette perspective invite l’intégration à avoir les 

communautés pour assise.  

En outre, le désir de l’autre à travers le renoncement au 

repli sur soi semble être au centre d’une intégration réussie. Il 

s’agit, pour MBaou, (2007, p. 23), « de se projeter vers autrui 

afin de faire sien ses besoins ». C’est dans cette attitude que se 

 
1 La CEMAC est la Communauté économique et Monétaire de l’Afrique Centrale. Sa mission est d’établir une 

union plus étroite entre les peuples des États membres pour raffermir leur solidarité géographique et humaine. 

La COMESA est le Marché Commun de l’Afrique Orientale et Australe. C’est une organisation économique 

régionale dont l’une des missions se trouve être la libre circulation des biens et des personnes, la constitution 

d’une union douanière. L’ASCENA se définit comme l’Agence pour Sécurité de la Navigation Aérienne en 

Afrique et à Madagascar. Elle joue un rôle important dans le cadre de la fourniture des services de la navigation 

aérienne dans les espaces. L’HOHADA, Organisation pour l’Harmonisation en Afrique du Droit des Affaire, 

est quant à elle une organisation internationale qui visent à faciliter les échanges commerciaux et attirer les 

investissements en Afrique.  



 

228 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

trouve l’énergie nécessaire pour faire tomber les cloisons. 

Cependant, cette forme d'unification est en proie à une impasse 

car la collaboration des uns par rapport aux autres n’est pas 

toujours harmonieuse et recèle des sources de tension. Les 

conflits sont la preuve de la difficulté à fonder l’intégration sur 

les relations entre communautés. Pourquoi peine-t-elle à se 

réaliser ? Ne serait-ce pas en raison d’un déficit d’éducation aux 

valeurs d’unité ?  

L’éducation est une fonction de dépassement social. 

Quand cet emploi est aboli, il se produit un dépérissement dans 

le métabolisme de base de la société. L’Afrique va mal parce 

qu’elle charrie en son sein des normes sociales nocives comme 

le favoritisme, le culte de la médiocrité. Elle devrait s’imprégner 

de l’histoire des arts négro-africains pour orienter la 

connaissance sur l’étude des réalités culturelles africaines. Cette 

idée ne préfigure-t-elle pas les principes et enjeux de l’éducation 

à l’intégration africaine ?  

 

II- Les principes et les enjeux de l’éducation à l’intégration 

africaine 

 

 L’approche intégrative de l’éducation renouvelle la 

réflexion sur la transmission de connaissances susceptible de 

réaliser la transition pédagogique destinée à briser le mur de la 

méfiance entre les peuples. Cette mutation signifie que l’on 

passe d’une didactique de la reproduction des normes sociétales 

à des pratiques visant à affirmer une plus grande autonomie de 

l’apprenant. Elle exige que les théories soient analysées de 

manière critique. Il s’agit de retenir ce qui peut conduire à 

former un citoyen ouvert au respect de la différence.  

Ce principe suppose que dans la formation soit incluse la 

découverte des cultures endogènes. Ce choix introduit au 

dialogue culturel initiateur du nouvel art de vie. L’école intégrée 

est une institution appelée à former un homme ouvert à l’éthique 



 

229 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

universelle. Si l’Afrique n’arrive pas à décoller, c’est parce 

qu’elle s’appuie sur une école piégée culturellement. Elle est 

restée dans le moule des pays occidentaux.  

Pour que l’institution scolaire s’approprie le progrès, il 

est nécessaire qu’elle puise sa force dans ses origines. En ce 

sens, l’un des principes de l’éducation à l’intégration africaine 

serait l’harmonisation des offres de formation pour répondre aux 

exigences de la mondialisation, sans pour autant renoncer à son 

identité. Aussi, plusieurs personnes dénoncent-elles 

l'internationalisation comprise comme un processus 

d’homogénéisation consistant en une mise en conformité des 

comportements par rapport au canon que serait le modèle 

occidental.  

Cet art de vie aurait ses hérauts provenant des sociétés 

dites évoluées. Le milieu africain a pour obligation de 

développer des valeurs partagées autant par les cultures 

endogènes que par celles des autres continents pour mettre en 

œuvre des habiletés susceptibles de produire des échanges entre 

communautés. Il s’agirait d’un modèle éducatif capable de briser 

les barrières et pouvant conduire l’individu à ne plus voir l’autre 

comme un étranger, mais comme les enfants d’une même 

famille : l’Afrique.  

Le système scolaire colonial n’a pas répondu à cette 

exigence au regard des crises auxquelles le continent se trouve 

confronté. Le pouvoir de l’autorité est contesté. Les 

insurrections armées font du continent un espace à l’agonie. Elle 

demeure associée aux pires fléaux de l’humanité : guerre, 

famine, sécheresse. Cette situation fait apparaître la nécessité 

d’une pédagogie de l’unité puisqu’il est question de parvenir à 

une standardisation des politiques et procédés économiques pour 

favoriser les échanges et réduire la pauvreté. 

En outre, les limites de l’intégration africaine s’observent 

dans la répression fiscale qui conduit à appauvrir les populations 

et les amène à utiliser le secteur informel comme moyen de 



 

230 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

subsistance. Le pouvoir politique qui a contribué à cette situation 

utilise leur misère pour attirer la sympathie des bailleurs 

internationaux. L’aide au développement qui aurait dû leur 

permettre de sortir de la précarité est détournée de son objectif ; 

elle sert plutôt à remercier les clients du parti de droite, à 

neutraliser les adversaires politiques et à subventionner les 

populations capables de conduire à la révolte. Ces ressources 

sont utilisées pour soudoyer les forces de sécurité, en leur 

allouant des primes à chaque répression des manifestations de 

l’opposition.  

L’éducation à l’intégration se fonde sur le principe de 

l’humanisme. Le capitalisme se doit d’avoir un visage humain 

au risque d’être un vecteur de l’anéantissement de l’homme, de 

son ravalement au rang de bête de somme, sans autre importance 

que d’alimenter le marché de distribution. Il perdrait sa valeur et 

serait réduit à l’état de simple élément de l’univers, sans plus 

d’intérêts que les autres espèces de la naturalité.  Avec cet 

enseignement, il est question, comme le révèle Njimon (2012, p. 

93), de « préserver l’image originelle de l’homme ». 

 D’un autre point de vue, l’un des enjeux majeurs de 

l’éducation à l’intégration africaine serait de dialoguer avec les 

autres cultures, sioniste, hindou, occidentale de manière à 

s’inspirer de leur réussite. La création de ce cadre d’échange 

collaboratif pourrait conduire à s’approprier ce qui se fait de 

mieux ailleurs pour construire les bases d’un développement 

harmonieux.  

Aussi, l’éducation à l’intégration africaine revêt-elle une 

grande importance pour la communauté parce qu’elle participe 

au déploiement de valeurs universelles. Sa mise en œuvre se 

révèle essentiel pour jeter un regard critique sur la fonction du 

pouvoir : tout projet d’unification ne saurait se réaliser sans un 

diagnostic des déficiences du fonctionnement de la bureaucratie. 

Pour Ki-Zerbo, (2013, p. 18), l’État africain serait prédateur. Sa 



 

231 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

progression révèle des régimes successifs à parti unique suivis 

de dictature militaire.  

La présence des formes les plus achevées de corruption 

que l’on rencontre dans les administrations, serait un obstacle à 

la lutte contre les clivages. Que dire de l’occultation des critères 

de compétences au profit de la logique de réseau ?  Les 

avantages liés à la fonction conduisent au mépris des usagers 

anonymes qui sont mal ou pas servis, ignorés. Tout ceci fait de 

l’entreprise un espace de soupçon avec les récurrentes 

accusations de détournement des deniers publics. La culture de 

l’impunité en ajoute à la démotivation des agents de l’État. 

L’exercice de fonctions autres que celles dévolues conduit à 

l’improductivité. Aussi, des supplétifs de personnels 

accomplissent-ils des activités qui participent l’explosion des 

budgets. Pour une intégration africaine réussie, il paraît essentiel 

de pointer du doigt ces réalités. La critique sociale est une 

exigence pour toute nation qui prétend au développement. L’on 

aspire à l’unité afin de régler définitivement le problème du 

progrès social. Toutefois, cela paraît anachronique d’en faire une 

aspiration alors que les États sont fragmentés de l’intérieur : le 

désir de changement se doit de commencer au sein des 

administrations avant de s’étendre à la région. Cette réalité 

appelle à interroger les défis de l’intégration africaine : quelle 

pourrait être l’apport d’un enseignement intégré à la 

construction d’une Afrique nouvelle et plus résiliente ?  

 

III- Les défis de l’éducation à intégration africaine 

 

 Cette étude vise à comprendre les enjeux de l’éducation 

à l’intégration africaine afin d’en identifier les défis de manière 

à penser le progrès social cher aux pères des indépendances. Il 

s’agit de réfléchir à l’intérêt d’une éducation capable de 

favoriser la coopération, les échanges entre peuples de manière 



 

232 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

à promouvoir des grands ensembles ou fédérations à l’objet de 

se constituer comme une force majeure sur la scène mondiale.  

Aussi, toute activité de recherche repose-t-elle sur une 

méthodologie, c’est-à-dire la méthode et les techniques utilisées 

pour son élaboration. Elle renferme la procédure employée pour 

collecter et traiter les informations recueillies. Pour Pinto et al. 

(1971, p. 288), elle se rapporte aux opérations par lesquelles l’on 

cherche à atteindre la vérité scientifique. De cette manière, elle 

se réfère aux outils utilisés dans la construction de l’objet 

d’étude.  

Pour ce travail, la méthode analytique a été mobilisée. 

Elle a permis d’analyser des faits puis à en tirer des conclusions. 

Les situations qui font l’objet d’examen se rapportent aux 

événements ayant porté atteinte à la dignité humaine : esclavage, 

traite négrière, colonisation, néocolonialisme. Il y a également 

la fragmentation de l’Afrique à la conférence de Berlin fondée 

sur des critères géographiques artificiels au détriment des 

réalités culturelles et historiques.  

Cette production se révèle d’une importante portée 

sociale parce qu’elle se propose de participer à la rupture d’avec 

l’héritage des systèmes éducatifs coloniaux inadaptés aux 

réalités africaines. Elle est par sa nature qualitative, théorique et 

critique ; elle adopte une démarche réflexive consistant à 

analyser, questionner le sens et les enjeux de l’éducation à 

l’intégration africaine et à l’entrevoir comme solution pour une 

Afrique souveraine et résiliente.  

La technique déployée est la recherche documentaire. 

Avec elle, il a été question d’aller à la rencontre d’auteurs, 

d’ouvrages, de sources écrites. L’examen de ces ressources nous 

a permis d’observer que la mise en œuvre d’un enseignement 

intégré requiert des exigences dont la définition d’un cadre 

organique, la révision des curricula, la formation de personnels. 

L’élaboration de structures organisationnelles apparaît 

nécessaire, car la mise en œuvre d’une telle discipline requiert 



 

233 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

son inscription dans la loi pour faire de son enseignement une 

obligation. La révision des curricula se révèle aussi 

indispensable pour inclure dans les maquettes les concepts qui 

lui sont propres : administration des organisations régionales, 

dynamiques économiques, négociations géostratégiques. Quant 

à la formation des maîtres, elle  répond au besoin de disposer des 

personnes qualifiées pour dispenser cet enseignement.  

En outre, cette production pourrait se situer dans le cadre 

théorique de la philosophie politique et morale. Elle peut s’y 

tenir parce qu’elle invite à sortir de l’enfermement idéologique 

hérité de l’historiographie coloniale présentant l’Africain 

comme la figure pauvre de l’humanité, un peuple battu et 

bafoué. Il s’agit de se défaire du complexe d’infériorité pour 

penser un idéal d’éducation susceptible de conduire au progrès 

sociohistorique.  

En somme, la question de l’intégration apparaît comme 

une préoccupation majeure pour tous les systèmes 

d’enseignement parce qu’il s’agit d’observer en quoi la 

convergence des politiques pourrait mettre fin aux corridors 

transfrontaliers de sorte à faciliter les échanges entre peuples. 

Pour atteindre ce but, plusieurs défis se posent. Ils se situent au 

niveau, politique, socioéconomique, culturel ; ils concernent les 

droits de l’homme, l’écologie et la renaissance.  

Sur le plan politique, il est possible d’observer que les 

régimes de l’après seconde Guerre Mondiale sont totalitaires par 

leur idéologie. En leur sein, l’homme et ses libertés sont niés. 

N’ayant plus de valeur, il ne vaut que par son appartenance à une 

communauté prétendument raciale, ce qui justifie la haine des 

groupes dits inférieurs : juifs, slaves, francs-maçons. Aussi, 

l’extermination scientifique en univers concentrationnaire 

implique-t-il l’avilissement des victimes dont la dignité est 

bafouée jusqu’à la mort : la barbarie. Le génocide, produit de la 

résurgence des idéologies de l’exclusion permet de réaffirmer la 

nécessité d’une promotion des droits humains. Les outils 



 

234 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

politiques d’intégration africaine susceptibles d’y mettre fin sont 

multiples. Pour Israël (1998), ce sont la Charte Africaine des 

Droits de l’Homme, de la Cour International de Justice, du 

Parlement Panafricain, des Tribunaux régionaux. 

Par suite, les problèmes environnementaux sont 

communs à la plupart des pays de l’Afrique parce qu’ils 

partagent les mêmes écosystèmes devenus fragiles par les 

mêmes tendances : mouvements migratoires, extension des 

zones agricoles, pression démographique. Certaines questions 

telles que celles relatives à la biodiversité gagneraient à être 

abordées dans un contexte régional. Pour un adressage des 

problèmes en lien avec la crise environnementale, il paraît 

essentiel de partager les expériences. L’éducation à l’intégration 

se révèle, à cet effet, utile pour coordonner les efforts, adopter 

des pratiques respectueuses du cadre de vie comme le tri sélectif, 

l’utilisation des énergies renouvelables, la réduction des déchets 

plastiques.  

Par ailleurs, à la chute du communisme le nouvel ordre 

mondial établit une limite entre le Nord et le Sud. Cette 

opposition constitue la version libérale de la mondialisation au 

service des multinationales dont les activités ne sont plus 

entravées par les législations nationales. Dans un monde 

désormais multipolaire, il est nécessaire de prendre conscience 

de l’interdépendance entre les peuples. Les mouvements 

intégristes, résultat de la pensée unique et de la charia 

témoignent de la nécessité de redéfinir les valeurs d’une 

véritable unité en faveur de l’humanité.  

Pour terminer, la renaissance africaine s’inscrit dans 

cette démarche de rupture avec les représentations pessimistes. 

Elle consiste à recouvrer une image juste de soi. Le mythe du 

nègre dépourvu de toute intelligence devrait prendre fin. C’est, 

en effet, l’une des missions de l’éducation à l’intégration 

africaine. Comme champ de connaissance, elle entend changer 

le rapport de l’Africain à son histoire. L’idée est de renouer avec 



 

235 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

cette époque de grandeur dont Cheikh Anta Diop se fait le 

chantre à travers la réinterprétation de l’historiographie 

coloniale.  

L’Afrique se compose d’une cinquantaine d’États. Que 

pèse chacun d’eux face aux grands ensembles qui occupent la 

scène mondiale ? Cette interrogation révèle la nécessité d’une 

éducation en faveur de l’intégration. À ce titre, des initiatives 

sont à saluer. L’Union Économique Monétaire Ouest Africaine 

reste, par exemple, un mécanisme de surveillance des politiques 

macroéconomiques au sein des États membres pour garantir 

l’uniformisation des procédures.  De même, le Nouveau 

Partenariat pour le Développement de l’Afrique est aussi un 

important dispositif d’intégration parce qu’elle contribue à la 

promotion de la bonne gouvernance, de l’état de droit. Pour Soro 

(2011, p. 95), la mise en œuvre de ces institutions comme 

tentative de construction d’une Afrique intégrée se révèle 

nécessaire pour les pays en développement car elles leur 

permettent d’améliorer le niveau de vie de leurs habitants. 

Le continent dispose d’environ huit cents millions 

d’habitants. Avec trente pour cent des ressources minérales de 

la planète, elle représente pourtant un pour cent du commerce 

mondial et la moitié de sa population vit avec moins d’un dollar 

par jour. Au dire de Kodjo (2014, p. 7), « son destin semble 

incertain et précaire son avenir ». Cette situation ne révèle-t-elle 

pas la nécessité de développer davantage des cadres d’actions 

collaboratifs entre les pays africains et le reste du monde pour 

un partenariat profitable à chacune des parties ?  

 

Conclusion 

 

En définitive, l’éducation à l’intégration africaine se 

présente comme un domaine de connaissance majeur dans le 

processus de construction d’une Afrique souveraine, résiliente. 

Les aspirations renouvelées en sa faveur sont inspirées par le 



 

236 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

succès européen. Elles sont encouragées, à en croire Lavergne, 

(1996, p. 13), « par ses avantages dans un contexte mondial en 

plein essor et de plus en plus concurrentiel ». Face aux crises qui 

affectent le continent, l’unité africaine ne peut plus être pensée 

uniquement comme un projet institutionnel porté par les élites 

politiques ; elle doit devenir une réalité soutenue par les peuples 

eux-mêmes et l’atteinte de cet objectif requiert une refondation 

des systèmes éducatifs.  

Comme méthode, nous avons choisi la démarche 

analytique. Cette approche a servi de base à réflexion ; elle nous 

a permis d’observer que la persistance des modèles éducatifs 

exogènes et l’absence d’une culture de l’unité sont les 

principaux obstacles à la régionalisation. Pour y remédier, 

l’éducation à l’intégration africaine se présente comme une 

réponse appropriée parce qu’elle permet, comme le révèle Diop 

(1960), de transmettre des valeurs d’unité culturelles pour 

déconstruire les logiques de repli identitaire. En s’inscrivant 

dans le cadre théorique de la philosophie politique et morale, 

cette contribution vise à réconcilier l’école avec les réalités 

culturelle du continent. Elle ouvre la voie à une pédagogie de 

l’unité fondée sur l’humanisme, le respect des droits de l’homme 

et la responsabilité écologique.  

Toutefois, sa mise en œuvre effective suppose des 

réformes comme son inscription dans la loi, la révision des 

curricula, la formation des maîtres. Sans ces conditions, l’idéal 

d’intégration risque de demeurer un slogan sans portée réelle. 

Finalement, l’éducation à l’intégration africaine ne doit pas être 

perçue comme une option idéologique, mais comme une 

exigence  puisqu’elle représente l’une des voies pour 

transformer la diversité africaine en une force et pour inscrire le 

continent dans un élan de progrès partagé. La mobilité scolaire, 

comme exemple concret de la dynamique d’intégration 

régionale, ne pourrait-elle pas y contribuer ?  

 



 

237 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Bibliographie 

 

DAGAUD Raoul, 2012. Le cœur de Nkrumah, Abidjan, 

Les Éditions Balafons.  

DIOP Cheikh Anta, 1960. L’unité culturelle de l’Afrique 

noire, Paris, Présence Africaine.  

DUMONT René, 1962. L’Afrique noire est mal partie, 

préface de Abdou Diouf et Jean  

         Ziegler, Paris, Éditions du Seuil.  

ISRAËL Jean Jacques, 1998. Droits des libertés 

fondamentales, Paris, Cedex.  

KANE Ousmane et TRIAUD Jean Louis, 1998. Islam et 

Islamisme au sud du Sahara, Paris,  

Éditions Karthala, coll. Hommes et sociétés.  

KI-ZERBO Joseph, 1990. Éduquer ou périr, Paris, 

L’Harmattan.  

KI-ZERBO Joseph, 2013. À quand l’Afrique ? , Entretien 

avec René Holenstein, Lausane,  

          Édition d’En Bas.  

KODJO Eden, 2013. Panafricanisme et Renaissance 

africaine, Les éditions Graines de  

          pensées échange continentale africaine. 

KODJO Eden, 2014. Et demain l’Afrique ?, Abidjan, NEI-

CEDA. 

LAVERGNE Réal, 1966. Intégration et coopération en 

Afrique de l’Ouest, Paris, Karthala.  

MBAOU Ferdinand, 2007. Le développement de 

l’Afrique passe par l’amour de l’Afrique et  

          des africains, Paris, Publibook.  

MORFAUX Louis-Marie et LEFRANC Jean, 2011. 

Vocabulaire de la philosophie et de 

          sciences humaines, Paris, Armand Colin.  

NJIMON Issoufou Soulé Mouchili, 2012. Penser la 

philosophie à l’ère des technosciences, 



 

238 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

          Paris, L’Harmattan.  

NKRUMAH Kwame, 1964. L’Afrique doit s’unir, 

traduction de Lionel Jospin, Paris, Payot. 

PINTO Roger et GRAWITZ Madeleine, 1971. Méthodes 

de recherche en sciences sociales.  

SORO David Musa, 2011. L’intégration comme condition 

de la paix et du développement,  

Abidjan, les Editions Balafonds.  

ZIEGLER Jean, 1980. Main basse sur l’Afrique. La 

recolonisation, Paris, Seuil. 

 


