
132 

LA TRANSGRESSION COMME LIBERATION : 
EMANCIPATION DES IMMIGREES 

SUBSAHARIENNES DANS DES FOURMIS DANS LA 
BOUCHE DE KHADI HANE ET ON BLACK SISTERS' 

STREET DE CHIKA UNIGWE 
 
Njiopang Mbianda Nina-Prisca 
Université de Yaoundé I 
 
Résumé 
 
L'article que nous proposons, pose la transgression comme arme libératrice des oppressions subies par les 
immigrées subsahariennes dans Des fourmis dans la bouche de Hane et On Black Sisters' Street de 
Unigwe. En convoquant le postcolonialisme, le féminisme et la sociocritique de Cros, nous analysons les 
marques textuelles révélatrices de cette dynamique transgressive. L'étude expose d'abord comment le 
patriarcat et l’esclavage sexuel opèrent de manière transnationale, s'articulant aux héritages coloniaux et 
au capitalisme pour maintenir les immigrées en captivité. Elle expose ensuite que l’émancipation s'opère 
par un double mouvement : rejet des lois oppressives et affirmation de soi d’une part, puis passage à l'acte 
transgressif d’autre part. Le cadre théorique convoqué fait alors de la transgression l'acte fondateur de la 
reconfiguration identitaire féminine en l’inscrivant dans la dialectique oppression-transgression-
émancipation. 
 
Mots-clés : Immigrées subsahariennes ; transgression ; émancipation ; postcolonialisme ; féminisme 

 
Abstract 
 
This article, positions transgression as a liberating weapon against oppressions endured by Sub-Saharan 
immigrant women in Des fourmis dans la bouche by Hane and On Black Sisters' Street by Unigwe. 
Drawing on postcolonialism and feminism through Cros's sociocritical methodology, we analyze the 
textual markers that reveal this transgressive dynamic. The study first demonstrates how patriarchy and 
sexual slavery operate on a transnational scale, intersecting colonial legacies and capitalism to keep 
immigrant women in captivity. It then shows that emancipation occurs through a dual movement: the 
rejection of tyrannical laws on the one hand and self-assertion on the other hand, followed by the 
transgressive act itself. The theoretical framework thus presents transgression as the founding act of the 
reconfiguration of female identity, placing it within the dialectic of oppression-transgression-emancipation.  
 
Keywords : Subsaharan immigrant women ; transgression ; emancipation ; postcolonialism ; feminism 

 
 
 
 
 
 



133 

Introduction 
 
La littérature de l’immigration africaine a pendant de nombreuses années 
été l’apanage des hommes. Il a alors fallu attendre son âge d’or, à partir 
des années 90, pour lire les récits des femmes en migration, les peignant 
comme des actrices de leur immigration et non plus comme des êtres 
passifs. À cet effet, (Vause, 2009, p. 10) note que la migration de la 
femme était « perçue comme une mobilité d'accompagnement du père 
ou du mari ». Dans cette mouvance, des autrices mettant en scène des 
récits de l’immigration ne tardent pas à exposer les conditions de vie 
déplorables des immigrées. Elles dénoncent principalement les lois 
patriarcales et toute forme de structure oppressant les femmes. C’est 
d’ailleurs la raison pour laquelle (Cazenave, 2003) observe qu'une 
nouvelle génération d'auteures africaines installées en Occident, 
revendique une voix propre pour raconter l'expérience migratoire 
féminine. Elle va plus loin en désignant leurs personnages comme des 
« femmes rebelles » (Cazenave, 1999). À travers notre sujet donc, nous 
explorons la manière avec laquelle les immigrées subsahariennes 
d'expression française avec Hane et d'expression anglaise avec Unigwe 
se libèrent de toute domination émanant du patriarcat et de l’esclavage 
sexuel respectivement. Ainsi, la question que nous posons est celle de 
savoir comment la transgression opère-t-elle comme un moyen 
d’émancipation pour l'immigrée subsaharienne face aux structures 
patriarcales et esclavagistes ? À cela, nous formulons l'hypothèse selon 
laquelle, l'affranchissement des immigrées ne peut s'actualiser que par le 
canal d’une série d’actes transgressifs. Nous observons dans cette veine 
que cette dynamique transgressive se déploie en deux temps : d'abord le 
rejet des lois asservissantes et l'affirmation de soi, puis l'acte transgressif 
proprement dit, marquant le passage à l'action libératrice. Pour encadrer 
notre étude, nous mobilisons deux théories complémentaires que sont le 
postcolonialisme et le féminisme. En ce qui concerne la méthode, nous 
convoquons la sociocritique, plus particulièrement la démarche de (Cros, 
2003, 2005). Dans ce sillage, le postcolonialisme, selon (Moura, 2007, p. 
11), désigne « des pratiques d'écriture et de lecture intéressées par les 
phénomènes de domination et plus particulièrement par les stratégies de 
mise en évidence, d'analyse et d'esquive du fonctionnement binaire des 
idéologies impérialistes ». Cette théorie ne se limite pas aux rapports 
coloniaux historiques. Elle s'étend à toutes les formes de dominations 



134 

contemporaines. Dans le cadre de notre analyse, elle permet d’un côté de 
comprendre comment le patriarcat et l’esclavage sexuel, en tant que 
pouvoirs oppressifs calquant le modèle de domination colonial, 
construisent des schémas binaires qui se lisent sous les catégories 
dialectiques de sujet absolu/objet absolu ou alors de sujet de droit/non-
sujet, en défaveur des immigrées. C'est d’ailleurs ce que (Mbembe, 2006, 
p. 121) conceptualise comme l'entrave à « l'être-sujet ». Autrement dit, la 
théorie postcoloniale expose les dynamiques de pouvoir qui concourent 
à la déshumanisation du sujet féminin. De l’autre côté, elle révèle le 
processus d’hybridation déployé par les femmes afin de passer du statut 
de victimes à celui d’agents. Le féminisme, quant à lui, se concentre sur 
les rapports de genre et la condition féminine. Selon (Rochefort, 2018, p. 
4), il s'agit de « combats en faveur des droits des femmes et de leurs 
libertés de penser et d'agir ». Seulement, nous inscrivant dans une 
perspective postcoloniale et migratoire, nous reconnaissons avec 
(Mohanty, 2003) que le féminisme européen ne permet pas de lire 
l’oppression des femmes de couleur, car n’abordant pas l’aspect racial. 
Dans notre analyse, nous adoptons donc la perspective du féminisme 
postcolonial. Elle est jugée pertinente parce qu’elle a cette particularité 
de lire l'oppression des femmes africaines, en situation migratoire. Elle 
est d’autant plus appropriée dans la mesure où elle permet non seulement 
d’analyser l’agency des héroïnes mais aussi de mieux adresser le caractère 
pluriel de leur oppression. Le féminisme postcolonial donne de lire alors 
que les personnages féminins subissent non seulement une 
marginalisation liée au genre mais aussi à la race. L'articulation entre 
postcolonialisme et féminisme est ici complémentaire. Mis ensemble, ils 
donnent de saisir la double marginalisation vécue par les personnages de 
Hane et de Unigwe en tant que sujets postcoloniaux et sujets féminins et 
d’explorer leurs mécanismes d’esquive. Concernant la sociocritique, elle 
propose d'analyser comment des micro éléments textuels, que nous 
proposons d’appeler microsémiotiques, sont combinés pour produire 
des marques textuelles appelés idéosèmes, qui une fois mis en relation 
donnent naissance au sujet culturel, entendu idéologie textuelle. 
Concrètement, l’étude que nous menons est faite suivant un procédé 
tripartite. De prime abord, nous identifions des microsémiotiques en 
créant deux groupes d'idéosèmes : les idéosèmes de l'oppression et les 
idéosèmes de la transgression qui mènent à l’émancipation. Ensuite, nous 
les analysons pour faire ressortir le sujet culturel des textes. Enfin, nous 



135 

passons à l’interprétation du sujet culturel qui ressort de ce décryptage. 
Pour ce qui est du plan, nous examinons d'abord les fondements de la 
double oppression du patriarcat et de l'esclavage sexuel et analysons 
comment ces oppressions affectent les protagonistes. Ensuite, nous 
démontrons comment les femmes se libèrent de cette servitude par la 
transgression. Enfin, nous interprétons l’idéologie féministe situant la 
transgression au cœur de la dialectique oppression-transgression-
émancipation, pour une reconfiguration identitaire des femmes. 
 
1. Captivités : les immigrées en posture d’objectification absolue 
 
Le terme « captivité » fait référence à un état de restriction et 
d'asservissement. Cette restriction peut être de nature physique, mais 
aussi symbolique. Dans le cas des immigrées subsahariennes chez Hane 
et Unigwe, elle prend différentes formes. Cet enfermement est d'abord 
de nature culturelle et enracinée dans les traditions patriarcales africaines. 
Elle s'étend ensuite à l'espace migratoire occidental, où elle prend de 
nouvelles formes. Nous verrons que cette claustration résulte de 
l'interaction de plusieurs systèmes de domination à savoir le patriarcat et 
l'exploitation sexuel. Ces systèmes agissent conjointement pour 
maintenir les migrantes dans une position de subordination et de 
réification. L’analyse commence par l'identification des signes textuels 
mettant en évidence cette économie patriarcale et capitaliste. Elle expose 
comment les microsémiotiques donnent naissance aux idéosèmes de 
réification qui réduisent le corps féminin à un objet économique. 
 

1.1. Économie politique du patriarcat et de l’esclavage sexuel : 
corps féminin comme monnaie d'échange 

Pour comprendre le patriarcat dans les œuvres de Hane et 
Unigwe, il faut le considérer comme un système économique 
fonctionnel, agissant selon une logique d'exploitation et d'appropriation. 
L'économie politique du patriarcat, comme l'appelle (Delphy, 1998), 
organise méthodiquement l'exploitation du travail féminin. En Afrique, 
ce système s'appuie sur des traditions qui semblent remonter à la nuit des 
temps. Mais (Héritier, 1996) nous apprend que cette apparente 
ancienneté n'est qu'une construction. Les traditions n'ont pas 
naturellement engendré la « différence entre les sexes », mais l'ont plutôt 
créée pour justifier l'ordre hiérarchique qui convenait à la classe 



136 

dominante. Ce qui rend ce système inébranlable, c'est la « domination 
masculine » au sens de (Bourdieu, 1998), non pas la force brute, mais la 
violence symbolique qui colonise les esprits et naturalise l'inégalité. 

L'analyse commence avec Des fourmis dans la bouche. Ce roman 
étale au grand jour les sévices patriarcaux dans un village malien. 
Khadîdja en souffre énormément avant de s'exiler en France. La 
soumission et la réification ayant eu raison d'elle. La soumission se 
manifeste clairement au niveau de Khadîdja et de sa mère. La jeune fille 
est contrainte d'épouser un sexagénaire disposant déjà de trois épouses, 
alors qu'elle n'a que quatorze ans. Affolée, elle se tourne vers sa mère 
pour lui demander de l'aider. Malheureusement, son plan se révèle 
inefficace comme le témoigne cet extrait : 

J'avais supplié ma mère de ne pas lui octroyer de droit sur mon 
corps. « Es-tu devenue folle ! avait-elle répondu. Comment oses-
tu remettre en cause la décision de ton père. Et en quoi ton 
mariage te concerne-t-il d'ailleurs ? » [...] L'épouse soumise ne 
voulait plus rien entendre. Au contraire, elle répétait la leçon 
héritée de sa propre mère [...] Le mari a tous les droits, la femme 
le devoir de les satisfaire. (Hane, 2011, pp. 51-52) 

Le décodage de certaines modalités énonciatives dans ce passage révèle 
un premier ensemble d'éléments microsémiotiques significatifs qui 
produit ce que nous pouvons appeler l’idéosème du mutisme. L'emploi 
du point d'exclamation dans la première phrase de la mère est lourd de 
sens. Il souligne sa stupéfaction face à la demande de sa fille. Ce fait 
prouve que le système patriarcal dans lequel elle vit l’a longtemps 
muselée. La requête de Khadîdja relève alors de l’indicible. La 
subordination outrancière étant devenue le credo de la mère. Dans la 
même lancée, la question rhétorique utilisée dans la deuxième phrase 
renforce cette idée. Elle souligne le caractère irréversible de la situation. 
La périphrase « l’épouse soumise » fonctionne aussi comme un indice 
textuel significatif. Elle fait référence à la mère de Khadîdja et traduit son 
incapacité à agir. Tout prend sens lorsque cette dernière énonce ce qui 
s'apparente à une maxime, un dogme : « le mari a tous les droits, la femme 
le devoir de les satisfaire ». Cet ensemble d’éléments textuels crée l'image 
d'un système fermé, où toute parole féminine est proscrite. Cette scène 
illustre ce que (Pateman, 1988) nomme le « contrat sexuel », en d'autres 
termes, un ensemble de règles non écrites qui justifient la domination des 
femmes par les hommes. Ces règles sont profondément ancrées dans la 



137 

conscience collective, à tel point que les femmes elles-mêmes les 
défendent. 

En outre, après la soumission vient la chosification. Khadîdja en 
fait l'expérience directe. Son père l'utilise comme un moyen d'obtenir à 
manger. De ce fait, avec « quelques kilos de mil, une vache, des noix de 
Kola, [la] voilà sacrifiée au nom de la coutume à une pratique 
authentiquement pédophile » (Hane, op.cit., p. 49). L'image est violente, 
et peut même être assimilée à une hiérophanie vu le caractère sacré qu’elle 
incarne. La protagoniste est assimilée à un animal immolé sur un autel. Il 
ne fait nul doute que le sexagénaire est divinisé. Le rôle de sacrificateur 
est tenu par le père. Les bénédictions qu'il obtient après l'acte sacrificiel 
juste de la pitance et sa fille, l'offrande.  

Cette économie du patriarcat que nous découvrons chez Hane 
s'inscrit dans une tradition littéraire africaine plus large. Dans cette 
lancée, (Bâ, 1979), met en lumière le système d'échange des femmes dans 
les mariages polygames. Cependant, alors que Bâ accorde une attention 
particulière à l'étude psychologique, Hane choisit une approche 
systémique qui révèle les mécanismes économiques qui consolident ces 
pratiques. Lorsque Khadîdja est « sacrifiée » pour « quelques kilos de mil 
», Hane met à nu ce que (Meillassoux, 1975) conceptualise comme 
l'économie domestique dans laquelle les femmes représentent un capital 
considérable. Cette perspective concorde avec les recherches de (Tabet, 
2004) sur l'échange économico-sexuel, démontrant que le mariage 
traditionnel et la prostitution font partie du même processus continu 
d'appropriation masculine des capacités reproductives et sexuelles des 
femmes.  

Dans On Black Sisters' Street, le thème de l'esclavage sexuel 
émanant du patriarcat est obsédant. Nous disons qu’il découle du 
patriarcat car reposant de prime abord sur le caractère androcentrique du 
recrutement des prostituées. C'est depuis l'Afrique, précisément au 
Nigéria qu'Ama, Éfé, Sisi et Joyce sont recrutées par Délé. Aux yeux de 
ce gourou, la femme n'est rien d'autre qu'un objet. Lorsqu'il recrute et 
intègre des filles dans son réseau, sa préférence se tourne vers les plus 
affriolantes. À ce sujet, nous pouvons lire cette portion de texte dans 
laquelle il s’adresse à Ama de manière salace en guise de repère : « Abi, 
see your backside, kai! who talk say na that Jennifer Lopez get the finest 
yansh [...] As for those melons wey you carry for chest, omo, how you 
no go fin' work? » (Unigwe, 2010, pp. 42-43). L’extrait est très réducteur 



138 

pour la jeune femme. Son exploitation met en évidence plusieurs 
éléments textuels importants. L’exclamation « Kai ! » en pidgin nigérian 
montre que Délé admire de manière excessive le corps d'Ama. Cette 
expression réduit la jeune femme à son apparence physique. La 
comparaison avec Jennifer Lopez « who talk say na that Jennifer Lopez 
get the finest yansh » place le corps d'Ama dans une logique de 
concurrence commerciale.  

En plus, la métaphore symbolisée par ces signes textuels : « those 
melons wey you carry for chest » constitue un élément clé de cette 
objectification. En comparant les seins d'Ama à des melons, Délé 
procède à une double dévalorisation. D'une part, il transforme une partie 
du corps féminin en un objet de consommation, d'autre part, il suggère 
que ces caractéristiques physiques représentent la véritable valeur d'Ama 
sur le marché de la prostitution. 

Par ailleurs, le degré d’instrumentalisation que Délé attache aux 
femmes est encore plus prononcé lorsqu’il décide de se servir d’elles 
comme cobaye. En effet, il entretient des relations sexuelles avec elles 
avant de les intégrer dans son effectif. Il l'exprime d'ailleurs à Ama : « I 
shall sample you before you go! [...] I must sample you. I must. I swear 
[...] you na real fire oo! » (ibid., p. 168). L'examen du verbe « sample », 
signifiant goûter, tester, dévoile le processus de marchandisation d’Ama. 
Cette unité lexicale, très présent dans le vocabulaire commercial, désigne 
l’action de prélever un échantillon afin d'en vérifier la qualité. En 
l’utilisant dans ce contexte qui lui est propre, Délé transforme 
littéralement Ama en une commodité, qu'il faut impérativement tester 
avant de brader. Suivant la même logique, la répétition insistante des 
phrases « I shall sample you », « I must sample you. I must » indique 
l'obsession de Délé et montre que cette phase expérimentale est 
péremptoire. Dans la même lancée, la métaphore finale « you na real fire 
oo! » renforce cette idée de placement, laissant entendre qu'Ama possède 
des attributs convaincants. Le feu évoque la passion, la chaleur, le désir 
intense ; des émotions que le proxénète prévoit de transformer en argent. 
Cette représentation figurée illustre comment la prostitution tire profit 
de la capacité du corps des femmes à susciter le désir des hommes, en 
transformant ce potentiel en valeur marchande. Cette lecture rejoint ce 
que (Eze, 2014, p. 93) observe quand il dit: « Patriarchy views women's 
bodies as mere objects that are meant to serve society, that is men. » 



139 

De surcroît, la réduction du corps des femmes à un potentiel 
économique dans le système de domination patriarcal dépasse les limites 
de notre corpus. D'autres auteures issues de la diaspora africaine 
abordent également ce thème. D’ailleurs, (Diome, 2003) n’expose-t-elle 
pas Salie telle un objet de transaction au service des intérêts des membres 
de sa famille restés au Sénégal ? (Beyala, 1992), ne montre-t-elle pas de 
quelle façon les femmes d’Afrique subsaharienne en France sont 
soumises à une double logique matérialiste ? D'une part, par les traditions 
patriarcales africaines, d'autre part, par le système capitaliste occidental. 
La récurrence de ce thème dans les écrits sur la migration des femmes 
africaines montre que Hane et Unigwe se situent dans un mouvement 
littéraire plus large qui dénonce la mondialisation des dominations 
patriarcales. 
 

1.2. La dimension transnationale de l’oppression : quand les 
structures de l’oppression migrent 

Au cours de la section précédente, nous avons examiné la façon 
dont les immigrées subsahariennes sont représentées à la manière 
d’objets sous l'empire du patriarcat et de l’esclavage sexuel. Dans cette 
partie, nous examinons l'un des aspects les plus importants de ces 
systèmes oppressifs, à savoir leur aptitude à franchir les frontières et à se 
reproduire dans le domaine de l'immigration. Cette mondialisation de la 
tyrannie démontre que les structures répressives ne sont guère des 
systèmes culturels figés et limités à un seul endroit, mais des organisations 
hégémoniques mobiles. 

Notre décryptage permet d'identifier l'idéosème de la mobilité 
de l’oppression, créé à partir de symboles textuels montrant la continuité 
spatiale, la reproduction des normes et la perte d'identité juridique. Chez 
Hane, cette unité de sens apparaît principalement sous la forme de la 
satire, technique littéraire qui tourne en dérision les lois patriarcales 
importées en France. Dans le texte d'Unigwe, il se manifeste à travers un 
vocabulaire décrivant l'absence d'identité juridique et l'effacement de 
l'essence. Dans les deux cas, les autrices construisent dans leurs textes 
une critique du patriarcat et de l’asservissement sexuel sans frontières. 

Dans le roman Des fourmis dans la bouche, nous constatons 
pourquoi Khadîdja émigre en France. Elle fuit la société patriarcale du 
Mali. Cependant, elle ignore qu’avant elle, les traditions patriarcales ont 
atteint l'Eldorado. C'est pourquoi elle est surprise lorsqu'elle dit : « Ici, 



140 

nous étions toujours en Afrique. » (Hane, op.cit., p. 34). La prise de 
conscience de cette continuité oppressive se matérialise à travers des 
indices textuels précis. L’adverbe de lieu « Ici » est une indication très 
intéressante. Elle désigne généralement le lieu où se trouve 
l'interlocuteur. Dans le texte, « Ici » fait référence à la capitale française, 
Paris. Cependant, l'affirmation « nous étions toujours en Afrique » crée 
une analogie géographique surprenante : l'Europe devient l'Afrique. Ce 
parallélisme n'est bien sûr pas géographique au sens strict. Il est 
symbolique et idéologique. Aussi, l'adverbe « encore » accentue cette idée 
de redécouverte de l’ordre patriarcal en France, car Khadîdja ne s’y 
attendait pas. Pour elle, son pays d’accueil est censé symboliser la rupture 
avec les lois traditionnelles de son pays natal. Cet adverbe exprime sa 
déception face à cette attente. Il est au cœur de l'idéosème de la 
déterritorialisation ou de la mobilité du patriarcat. 

Au fur et à mesure qu'elle s'intègre dans la communauté malienne de 
France, Khadîdja commence à percevoir la réalité autrement. En France, 
d'après ce qu'elle observe, la polygamie se pratique ouvertement. Les 
femmes doivent avoir un enfant chaque année. Elles n'ont pas leur mot 
à dire. Les femmes répudiées, célibataires ou veuves n'ont pas le droit 
d'entretenir des relations amoureuses ou sexuelles avec des personnes 
extérieures à leur communauté. C’est à partir de cet instant qu’elle se met 
à dénigrer cette reterritorialisation du système phallocratique afin d’en 
révéler son absurdité. 

Suivant cette maïeutique subversive, la structure autoritaire est 
désacralisée. En ce qui concerne la polygamie, l'hyperbole allusive au roi 
Salomon, « mâle aux mille épouses » (ibid., p. 102), est une marque 
textuelle très significative. Elle n'est en aucun cas empreinte de 
bienveillance. Au contraire, elle associe les maliens à des êtres sexuels 
insatiables. L'emploi de l’item lexical « mâle » en lieu et place du lexème 
« homme » les réduit au rang d'animaux. L’héroïne suggère par là une 
incapacité notoire de la part de ses confrères à contrôler leurs désirs 
sexuels. Ce choix lexicologique renverse la tendance hiérarchique 
habituelle entre le malien et la malienne. La femme n’est plus assimilée à 
un animal, l’homme oui. À ses côtés, l'hyperbole « mille épouses », une 
référence au nombre d’épouses du roi Salomon qui, selon la Bible, avait 
sept cents femmes et trois cents concubines, met une emphase sur le 
caractère ubuesque de la polygamie afin de la ridiculiser. Cette tournure 
met en lumière l’essence même de la polygamie, à savoir une collection 



141 

infinie de femmes. À la suite de ces hyperboles, l'usage du paradoxe dans 
« Vieille épouse trentenaire » (ibid., p. 28) déconstruit le système. Cette 
locution combine deux termes contradictoires pour créer un effet 
saisissant. Selon les normes biologiques et sociales généralement 
acceptées, les femmes âgées de 30 à 39 ans ne peuvent logiquement pas 
être définies comme vieilles. Ce paradoxe met en évidence l'arbitraire des 
structures patriarcales concernant le vieillissement des femmes. Dans le 
système patriarcal malien, une femme de 30 ans n'est pas considérée 
comme vieille de manière objective, mais comme vieille par rapport aux 
intérêts des hommes. 

Le prochain élément satirique indexe le caractère obligatoire et 
infini de la maternité. Khadîdja affirme que les femmes maliennes vivant 
en France sont continuellement « engrossées jusqu'aux oreilles, ventre 
ballant, un gosse dans les bras ou tirant une poussette » (ibid., p. 29). 
L’énumération « ventre ballant, un gosse dans les bras ou tirant une 
poussette » dévoile les signes d'une maternité intense, et l’image qui en 
ressort traduit une sorte d’automatisation de la femme. Elle se montre 
sous le joug de la fatigue, sans repos ni répit. Ici, la maternité n'est pas 
présentée comme un choix source de satisfaction, mais comme un 
fardeau. L’immigrée malienne est alors considérée comme : « un 
instrument de reproduction, une machine indispensable à la 
multiplication des biens » (ibid., p. 30). Si Des fourmis dans la bouche rend 
compte de la manière avec laquelle l’autorité masculine se maintient dans 
l'espace migratoire, On Black Sisters' Street laisse transparaitre quant à lui 
une forme encore plus violente de domination transnationale, se 
manifestant par la suppression de l'identité juridique des prostituées, les 
rendant ainsi totalement vulnérables. 

Lorsque Sisi, Ama, Éfé et Joyce arrivent en Belgique, elles sont 
accueillies par les partenaires de Délé. Il s'agit de Kate, la patronne et 
Ségun, le factotum à son service. Logées dans une maison commune, 
elles vont se voir ôter leur liberté. Après leur arrivée, leurs passeports et 
toutes leurs pièces d'identité leur sont confisqués. Suite à cet acte, on peut 
entendre Kate leur dire : « You're [...] persona non grata in this country. 
You do not exist. Not here » (Unigwe, op. cit., p. 182). Cette privation 
d’autonomie constitue une forme de nécropolitique telle que définie par 
(Mbembe, 2019). En s'appropriant leurs papiers d'identité, on les efface 
du regard de l'État, on les dépouille de toute existence juridique. Ils sont 
vraiment des « vivants-morts » tel que le mentionne le critique, car 



142 

comme nous l’attestons, les immigrées d’Unigwe sont privés de toute 
humanité. En affirmant « You do not exist », Kate accomplit cette 
suppression de l’être à travers son discours. Cette réalité atteste le fait 
qu’à ses yeux, les filles sont des non-être, une situation qui facilite leur 
exploitation en toute impunité, leur relégation au rang d’objets 
économiques. Kate et son réseau ont par conséquent le contrôle absolu 
sur les désormais prostituées qui s’enlisent dans un mutisme profond. Et 
c’est ce que le texte nous donne de lire dans l’extrait suivant : « [Kate] has 
the power to do with their lives as she wants » (Unigwe, op.cit., p. 182).   

Cet examen critique entre en droite ligne avec les observations 
de (Kempadoo, 1998). Pour l’auteure, il est impossible de comprendre la 
prostitution en tant que phénomène sans prendre en considération les 
dynamiques de pouvoir mondiaux qui organisent les mouvements 
migratoires Sud/Nord. Les femmes nigérianes de On Black Sisters' Street 
ne sont pas assujetties en raison d’une quelconque naïveté ou faiblesse 
de leur part, mais par ce qu’elles sont piégées dans un système 
transnational qui les prive stratégiquement de leur existence légale. Leur 
vulnérabilité se forge dans l’interstice de l’immigration clandestine, les 
lois sur l’immigration et la confiscation de leurs documents. (Agustin, 
2007), s’inscrit dans la même maïeutique, lorsqu’elle expose le fait que de 
manière générale, les femmes qui se prostituent sont la plupart du temps 
piégées dans des réseaux qui les retiennent dans des situations 
d’exploitation extrême, précisément parce que la politique migratoire 
dans les pays du Nord est favorable à cette exploitation. 

Pour exprimer cette réalité, le texte emploie un certain nombre 
de métaphores. Les immigrées deviennent: « a commodity for sale » 
(Unigwe op.cit., p. 182), « a slab of meat at the local abattoir » (idem) et « a 
mass of chocolate flesh » (ibid., p. 237). En suivant l’approche 
sociocritique, nous notons que ces trois métaphores constituent une 
microsémiotique particulièrement importante vu qu’elles donnent 
naissance à un champ lexical cohérent de la marchandisation et la 
déshumanisation. Dans ce sillage, la métaphore « a slab of meat at the 
local abattoir » est particulièrement frappante. L’élément sémantique 
abattoir donne de voir la brutalité et la mort. Mais dans une certaine 
mesure, il évoque aussi la nature industrielle et systématique de la 
prostitution. Il prouve qu’il s’agit d’une structure bien organisée qui a 
pour but de réifier le corps féminin africain. L’expression métaphorique 
« mass of chocolate flesh" » est également remarquable et peut être 



143 

analysée dans une perspective postcoloniale. Ainsi donc, le vocable 
« chocolat » désigne le corps racialisé des femmes africaines. Il l’inscrit 
également dans une logique de consommation. Le chocolat étant un 
produit exotique qui réjouit les palais, il se rattache à la notion de 
gourmandise. Cette métaphore illustre alors le procédé par lequel la 
prostitution forcée des femmes africaines en Occident réanime les 
imaginaires coloniaux. Le corps nubien des femmes, est fantasmé comme 
objet de désir et de consommation, comme d’antan par les colonisateurs 
blancs. Unigwe met donc l’accent sur la continuité entre exploitation 
coloniale et prostitution qui tous les deux reposent sur les fondements 
de réification raciale et genrée. Chez Unigwe, l’image récurrente de la 
capitalisation des jeunes femmes par le biais des analogies va au-delà de 
la simple critique. Elle met en évidence ce que (Falquet, 2008) considère 
comme une forme de mondialisation néolibérale de la prostitution, 
processus par lequel le corps des femmes du Sud sont transformés en 
nouvelles ressources à exploiter. 

Cette interprétation protéiforme permet d’aller au-delà de la 
limite qui existe entre tradition et modernité, en vue de révéler les 
mécanismes communs dont elles disposent pour asservir les immigrées. 
Suivant cette logique, le patriarcat africain et le capitalisme occidental ne 
s’opposent pas. Ils sont plutôt complémentaires et très productifs dans 
leur manie d’assujettir le corps des femmes. L’analyse donne de voir que 
les personnages féminins entrent tout droit dans la catégorie que (Spivak, 
2003) nomme subalterne. En ce qui concerne l’auteure, les subalternes 
représentent ces personnes qui en face de la contrainte, de l’injustice 
demeurent silencieuses. Nous le voyons lorsque l’immigrée est reléguée 
dans une posture d’objectification absolue qui positionne la domination 
en sujet absolu. Toutefois, la question que pose Spivak à savoir : « Les 
subalternes peuvent-elles parler ? » retentit comme un écho qui laisse 
penser qu’effectivement, le mutisme face la douleur imposée peut être 
réversible. Nous allons d’ores et déjà explorer comment ce 
repositionnement en être-sujet par les immigrées subsahariennes est 
possible.   

  
 
 
 
 



144 

2. Insurrections : la transgression comme arme libératrice 
 
Face aux formes diverses de captivités analysées dans le volet précédent, 
les personnages de Hane et Unigwe ne restent pas passifs et résignés. Ils 
se déploient en esquissant des stratégies de résistance et 
d’affranchissement en suivant un parcours transgressif. Cette 
insurrection n’apparaît pas soudainement comme une rébellion 
impulsive. Elle est progressivement construite à travers un processus 
bicéphale laissant transparaitre des idéosèmes distincts mais 
complémentaires. Le premier moment de cette révolte est purement 
préparatoire. Les protagonistes rejettent mentalement et verbalement les 
forces dominatrices qui les assiègent par des prises de parole et des 
critiques parfois acerbes. Le deuxième moment est marqué par la 
transgression proprement dite. C’est la phase de rupture, où tout se 
fissure, l’instant où une scission claire et nette se dessine entre les 
immigrées et l’asservissement. 
 

2.1. Refus et réappropriation : microsémiotiques de la 
contestation 

Tout mouvement d’insurrection débute par ce que (Scott, 1985) 
nomme les arts de la résistance, c’est-à-dire, ces éléments de contestation 
qui surgissent avant une rébellion ouverte. À cet effet, l’étude des 
symboles textuels dévoile une transition progressive du vocabulaire de la 
soumission vers celui de la révolte. La naissance de la transgression se lit 
par le rejet des chaînes et l’affirmation de soi. Pour énoncer ce fait, une 
pléthore d’indices mettent en évidence le rejet des lois patriarcales chez 
Khadîdja. Ce refus se manifeste d’abord par l’utilisation d’une 
caractérisation dévalorisante de la loi, qui est tantôt « fichue », tantôt 
« foutue » et tantôt « hypocrite ». Pris ensemble, ces adjectifs constituent 
une microsémiotique formant le champ lexical du mépris. Leur 
occurrence indique que le refus de Khadîdja est systématique et non 
hésitant. Par ce faire, elle refuse d’octroyer une certaine légitimité à ces 
traditions, ce qui témoigne de son aversion profonde à leur endroit. En 
plus, il évoque aussi un changement de statut épistémique. Le système 
patriarcal longtemps érigé en dogme est maintenant reconnu comme une 
construction idéologique discutable. Il est dorénavant question pour 
l’héroïne de Hane de s’éloigner de la loi qui devient « leur loi » (Hane, op. 
cit., p. 123). (Hooks, 1984) qualifie alors cet instant de passage de « la 



145 

périphérie vers le centre ». Avec cette articulation, les dominés ne se 
définissent plus à partir des perspectives dominantes qui les 
marginalisent mais commencent à se redéfinir à partir de leurs propres 
expériences.  

Notre analyse révèle que, la phase au cours de laquelle Khadîdja 
s’affirme se laisse voir sous deux aspects similaires. Dans un premier 
temps, elle finit par prendre la parole devant les hommes publiquement, 
et par la suite, elle manifeste sa soif de vivre. Sa prise de parole intervient 
pour exprimer son ras-le-bol par rapport à la manière avec laquelle 
l’androcentrisme muselle la femme. Cette lassitude se lit dans l’extrait 
suivant : « Nulle part dans le Coran que vous citez il n'est écrit que, parce 
que je suis femme, je ne vaux rien comparée à vous. » (Hane, op.cit., p. 
124). La sortie de Khadîdja est féconde. Elle questionne l’autorité 
religieuse mise en avant par les hommes qui s’en servent pour accomplir 
leur dessein d’asservissement sur la gent féminine par le biais du Coran. 
Elle fait donc comprendre à ses confrères que leur exégèse du livre sacré 
ne reflète pas la réalité de son contenu. Khadîdja, poursuit son voyage 
initiatique vers la transgression en exprimant directement son désir de 
liberté à travers une série d’affirmations : « J'avais décidé que le chemin 
tracé par les ancêtres ne correspondait pas à ma soif de vivre, j'avais 
décidé de sortir du ghetto. » (ibid., p. 43) et « J'avais alors soif de vivre. Je 
voulais ma liberté d'agir et de penser. » (ibid., p. 145). Plus qu’un désir, 
cette quête de la vie représente un besoin vital. Autrement dit, la 
protagoniste doit étancher sa soif. Dans le cas contraire, elle sombre.  

Les personnages de Unigwe suivent la même dynamique de 
protestation que ceux de Hane. Une prise de conscience avant le passage 
à l’acte transgressif. Cet éveil de conscience dans On Black Sisters' Street 
est porté par des affirmations puissantes que prononcent les prostituées 
de manière collective et dans un esprit sororal. Il s’agit premièrement de 
l’expression : « we're human beings! » (Unigwe, op.cit., p. 280). Bien qu’elle 
soit empreinte de simplicité, elle est riche en signifiance. Elle ne pose pas 
les filles en tant qu’êtres humains au sens purement biologique du terme 
mais au sens profondément philosophique par le truchement de 
l’existentialisme. Selon cette formule chère à la philosophie, Ama, Sisi, 
Éfè et Joyce se reconnaissent enfin comme des êtres-sujet. À cet effet, 
(Hitchcott, 2006, p. 16) formule que cette ouverture d’esprit correspond 
au « moment clé ». C'est le moment où les exilées deviennent des sujets 
de leur propre existence et non plus objets du discours dominant. 



146 

 Deuxièmement, l’interprétation de l’extrait suivant : « We’re not happy 
here. We work hard to make somebody else rich. Madam treats us like 
animals […] we can be free […] Madam has no right to our bodies, and 
neither does Dele » (Unigwe, op.cit., 290), expose cinq étapes 
argumentatives par lesquelles les personnages de Unigwe dessinent les 
fondations de leur révolte. Ils reconnaissent d’abord leur état miséreux, 
puis comprennent que leur exploitation enrichit leurs bourreaux. En 
outre, ils condamnent ouvertement la déshumanisation qui les accable, 
émettent par la suite la possibilité de s’affranchir et de sortir de ce cirque. 
Enfin, ils prennent la décision ferme de récupérer leurs corps. Cette 
marche entre en droite ligne avec ce que (Fanon, 1952) présente comme 
une sorte de libération intervenant premièrement dans la psyché de 
l’opprimé. Ainsi, toute personne victime d’une aliénation quelconque 
s’affranchit d’abord mentalement avant de le faire physiquement. Par 
ailleurs, ce mécanisme de libération est aussi décelable dans d’autres 
œuvres de la littérature de l’immigration africaine. En ce sens, (Adichie, 
2013) explique comment Ifemelu suit le même canevas en Amérique 
pour dompter le racisme et le sexisme. Avec les auteures maghrébines, 
nous observons la même chose. (Djura, 1996) par exemple, montre que 
le parcours de son personnage éponyme est similaire, à la différence 
qu’elle fustige le patriarcat maghrébin et le racisme en France. L’efficacité 
de tout acte de révolte passe donc d’abord par une préparation préalable.  
 

2.2. L'acte transgressif comme reconquête du corps et de 
l'identité 

Selon le dictionnaire de philosophie, la transgression est une : « 
action d'enfreindre un interdit ». Un interdit peut s'appréhender selon 
(Paki, 2018, p. 15), comme étant : « une limite, une clôture que la 
transgression recule [...] un cadre de contrôle, de domination élaboré et 
entretenu par une parole, le plus souvent sublimée. » Ainsi, l'interdit 
apparaît alors tel un élément catalyseur de tout acte transgressif. 
Transgresser c’est aussi « faire preuve de courage en décidant de se 
remuer, en choisissant de sortir des sentiers battus, d’interroger son être-
au-monde, bref de confronter sa volonté aux lois de l’univers déjà 
établis. » (ibid., p.16). Cependant, nous observons que cette transgression 
tourne principalement autour de ce que nous pouvons appeler la 
revendication corporelle, pour signifier que les immigrées transgressent 
en se réappropriant leurs corps. Dans le corpus, cet acte courageux se 



147 

laisse voir à travers un mouvement de rupture porté par les protagonistes 
dissidentes. Il se manifeste ainsi par une récurrence d’éléments textuels 
qui donnent à voir le champ lexical de l’insurrection contre le système 
phallocratique et esclavagiste.   

Khadîdja est un personnage dont le caractère subversif s’observe à 
travers plusieurs actes dissidents posés. Elle outrepasse 
systématiquement les normes qui régissent l’ordre phallocratique. La 
première action qu’elle pose est le divorce. Tandis que ses sœurs 
maliennes croulent sous le pouvoir de la polygamie, elle rompt ses vœux 
de mariage dès l’instant où son époux émet l’idée de contracter un 
second. Ce divorce ainsi contracté dans la communauté malienne bafoue 
plusieurs interdits. Dans un premier temps, il brise l’interdit qui stipule 
que seul l’homme a le droit de répudier une femme. Ensuite, il tourne en 
dérision la loi stipulant que toute femme doit accepter la polygamie et 
finalement, il annule la pratique statuant que la femme est contrainte de 
rester dans son foyer même quand tout va mal. La deuxième rupture 
intervient quand le personnage de Hane décide de contrôler ses 
naissances, dans une communauté où la femme procrée chaque année. 
En le faisant, elle s’insurge contre l’ordre établi en faveur de la 
multiplication des naissances chez la femme, et contre la loi qui interdit 
les moyens de contraception. Elle désobéit. Elle est rebelle. Elle viole les 
règles. Elle rebute, elle fustige, et relègue les lois patriarcales au dernier 
plan. En rejetant ainsi les rôles qui lui sont assignés par le patriarcat, 
Khadîdja crée une nouvelle identité féminine, libérée des contraintes 
traditionnelles. Sa trajectoire de rébellion nous rappelle celle de l’héroïne 
de (Bugul, 1982) qui est également une insurgée se hissant contre les 
traditions patriarcales à travers une série de transgressions. 

Dans On Black Sisters' Street, c'est Sisi qui incarne la figure 
transgressive. C’est elle qui brise les règles en quittant le réseau de 
proxénétisme tel que nous le lisons dans cet extrait : « she was ready to 
quit [...] to be a free woman » (Unigwe, op.cit., p. 72). Même si son départ 
se fait après beaucoup d’hésitations : « Could I ? Should I ? Would I ?» 
(ibid., p. 277), elle finit par partir, parce que consciente qu’il lui manque 
sa liberté. Ce besoin de reconquête se manifeste dans le texte par le biais 
des syntagmes verbaux suivants : « reclaim her life » (ibid., p.276) et « 
regain her freedom » (ibid., p.265). L’analyse des deux verbes qu’ils 
contiennent révèle un élément important. Les verbes réclamer et 
regagner portent tous les deux le préfixe « re ». Cette préfixation annonce 



148 

l’idée d’un retour, d’une restauration. Cette structure grammaticale révèle 
que la liberté est conçue non pas comme une nouveauté à conquérir, mais 
comme un bien inhérent à restaurer. 

Les transgressions chez nos écrivaines vont donc au-delà de la simple 
insubordination à ce que (Butler, 1990) appelle la performance 
subversive du genre. Ce caractère subversif des immigrées 
subsahariennes peut alors être appréhendé comme une sorte de « tiers-
espace » au sens de (Bhabha, 1994). Selon lui, le concept renvoie à un 
cadre où émerge un discours nouveau, un paradigme différent de celui 
établi par des structures déjà existantes. De ce fait, la rébellion des 
héroïnes devient le lieu qui voit naître leur identité nouvelle, se 
caractérisant par leur reconfiguration identitaire. Cet itinéraire marqué 
par la révolte est également visible chez (Bugul, op.cit.), où la transgression 
sexuelle lui permet de quêter son identité ; et chez (Beyala, 2003) où le 
corps féminin se transforme en un espace de résistance. Grosso modo, ces 
parcours insurrectionnels démontrent tout simplement que « l'identité se 
construit », (Baugnet, 1998, p. 17). La transgression apparait alors comme 
l’acte fondateur, de reconfiguration identitaire par la reconquête du 
corps. 

 
3. Émancipation : entre idéal féminin et idéologie féministe 
 
La lecture critique de notre corpus avec la démarche de Cros permet de 
mettre en exergue un sujet culturel commun à Hane et Unigwe. Leurs 
textes respectifs, à savoir Des fourmis dans la bouche et On Black Sisetrs’s Street 
posent le féminisme comme idéologie découlant des textes.  Elle est 
déconstructiviste, car articulant la remise en question des structures de 
domination des femmes africaines en situation d’exil. À travers des 
idéosèmes bien spécifiques, nous décelons de manière systématique, la 
trajectoire qu’emprunte ce féminisme pour positionner les immigrées 
subsahariennes en « être[s]-sujet ». Elle s’inscrit alors dans une dialectique 
tricéphale ainsi qu’il suit : oppression-transgression-émancipation.  

Le premier niveau de la marche évolutive du féminisme comme arme 
de déconstruction de l’hégémonie du patriarcat et l’esclavagisme par les 
protagonistes se traduit par la dénonciation de ces systèmes. Dans un 
premier temps, à travers la déterritorialisation et la reterritorialisation des 
structures oppressives de l’Afrique pour l’Occident nous observons 
qu’entre tradition et modernité il n’y a pas de rupture mais plutôt une 



149 

complémentarité. Le patriarcat traditionnel du Mali se renforce en 
France, et l’esclavage sexuel s’accentue en Belgique sous la forme de la 
prostitution néolibérale. Les immigrées sont alors confrontées à ce que 
(Sayad, 1999) appelle la double absence. Elles ne sont présentes ni en 
Afrique, ni en Occident, car étant effacées et invisibilisées par des 
oppressions plurielles. Dans un deuxième temps, cette absence 
symbolique en exil se matérialise par la confiscation des corps des 
protagonistes voire de leur liberté. Cette situation de marginalisation se 
manifeste non pas de manière singulière, mais plurielle. Il est question ici, 
d’une imbrication des oppressions, se situant à la fois au niveau du genre, 
et de la race. 

Le deuxième moment qui se situe dans cette dialectique féministe se 
caractérise par la transgression, des systèmes qui avilissent. À ce stade, 
les femmes ont déjà pleinement conscience de leur statut de subalternes 
et arborent un caractère subversif leur permettant de renverser les 
sentiers battus, instruments de torture. Ces femmes suivent 
subséquemment un parcours dialectique allant de la dépossession de leur 
être à la repossession de cet être. Elles rompent avec ces systèmes pour 
se reconfigurer en héroïnes victorieuses. Toutefois, il est pertinent de 
noter que ces ruptures qu’elles initient mettent leurs corps en avant 
comme un champ de bataille. Transgresser signifie alors utiliser son corps 
comme une arme pour se libérer. Chemin faisant, le corps devient 
comme le soutient (Étoké, 2006, p.43) « un terrain discursif ». Il 
symbolise alors la résistance, l’affirmation de soi et la reconquête 
identitaire. 

 L’émancipation en tant que dernière étape de la trajectoire n’est rien 
d’autre que la suite logique des mouvements de rupture initiés par les 
immigrées. Elle est reconquête des corps volés et exploités, 
reconfiguration identitaire et repositionnement idéologique. Nous 
inscrivant dans cette logique, le féminisme articule les immigrées 
subsahariennes comme des femmes qui changent les paradigmes en 
renversant des dogmes institutionalisés. Ces femmes qui initialement 
arboraient une posture de non-sujet se donnent à lire actuellement sous 
le prisme de femmes sujet. C’est cette nouvelle configuration identitaire 
qui amène (Philippe, 2012, p. 34) à observer que : « Les figures 
patriarcales perdent pied dans cet entre-deux mondes ». Par ailleurs, ce 
sujet culturel axé sur le féminisme permet d’interroger le style d’écriture 
mis en œuvre dans les ouvrages. Sans doute, étant donné que le corps 



150 

féminin y est présenté comme un champ discursif, il est tout à fait 
légitime pour les autrices de suivre la tendance de (Cixous, 1975, p.94) 
qui préconise que « la femme écrive femme ». 
 
Conclusion 
 
Explorer la manière avec laquelle les immigrées subsahariennes 
s'affranchissent des liens oppressants qui les gangrènent a constitué l'un 
des mouvements phares de notre analyse. En vue d’encadrer notre étude 
critique, nous avons jugé nécessaire de faire appel à un champ théorique 
et méthodologique bien précis. À cet effet, le postcolonialisme et le 
féminisme postcolonial en particulier s’avèrent être très productifs, dans 
la mesure où elles permettent de saisir la complexité de l'expérience 
migratoire féminine subsaharienne. Ce cadre théorique donne de lire la 
manière avec laquelle les héroïnes déconstruisent les lois hégémoniques 
qui les avilissent après les avoir subis. Sur le plan méthodologique, 
l'application de la sociocritique de Cros est efficace. De ce fait, elle 
permet de dégager les idéosèmes récurrents dans les deux corpus. D'une 
part, la réification la marchandisation et l’invisibilisation ; d'autre part la 
révolte, l’affirmation de soi et l’émancipation. Ces idéosèmes ne révèlent 
pas uniquement la représentation littéraire de l'oppression et de la 
libération. Ils révèlent aussi le sujet culturel immanent aux textes, à 
savoir : l’articulation d’un féminisme qui retrace le parcours des 
immigrées suivant une trajectoire dialectique combinant oppression-
transgression-émancipation, maïeutique qui constitue l'apport théorique 
de notre lecture critique. Les immigrées alors jadis déshumanisées, par le 
canal de la transgression que nous avons appelée transgression par le 
corps, opèrent un changement discursif qui reconfigure leur paradigme 
identitaire. Toutefois, nous ne manquons pas d’observer et de 
mentionner que notre examen critique présente un certain nombre de 
limites. En posant la transgression comme arme de libération, nous ne 
mentionnons nulle part si cette stratégie opère sans heurts. En d’autres 
termes, nous ne démontrons pas que le fait de transgresser des lois 
séculaires peut mettre en péril la vie des héroïnes. Cette observation nous 
pousse à nous demander dans quelle mesure la transgression en elle-
même peut être considérée comme une arme d’autodestruction entre 
leurs mains ? Par ailleurs, nous nous demandons aussi si cette trajectoire 



151 

découverte dans nos textes peut se lire dans d’autres textes de 
l’immigration africaine mettant en exergue l’exil féminin ? 
 
Bibliographie 
 
ADICHIE Chimamanda, 2013. Americanah, Fourth Estate, London 
AGUSTÍN Laura, 2007. Sex at the Margins: Migration, Labour Markets and 
the Rescue Industry, Zed Books, London 
BÂ Mariama, 1979. Une si longue lettre, NEA, Dakar 
BAUGNET Lucy, 1998. L'identité sociale, Dunod, Paris 
BEYALA Calixthe, 1992. Le petit prince de Belleville, Albin Michel, Paris 
BEYALA Calixthe, 2003. Femme nue, femme noire, Albin Michel, Paris 
BOURDIEU Pierre, 1998. La domination masculine, Seuil, Paris 
BHABHA Homi, 1994. The Location of Culture, Routledge, London 
BUGUL Ken, 1982. Le Baobab fou, Nouvelles Éditions Africaines, Dakar 
BUTLER Judith, 1990. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of 
Identity, Routledge New York 
CAZENAVE Odile, 1999. Femmes rebelles : Naissance d'un nouveau roman 
africain au féminin, L'Harmattan, Paris 
CAZENAVE Odile, 2003. Afrique sur Seine : une nouvelle génération de 
romanciers africains à Paris, L'Harmattan, Paris 
CIXOUS Hélène, 1975, « Le rire de la méduse », in L'Arc, n° 61, 1975, 
pp. 39-54. 
CROS Edmond, 2003. La sociocritique, L'Harmattan, Paris 
CROS Edmond, 2005. Le sujet culturel : sociocritique et psychanalyse, 
L'Harmattan, Paris 
DELPHY Christine, 1998. L'ennemi principal : Économie politique du 
patriarcat, Syllepse, Paris 
DIOME Fatou, 2003. Le Ventre de l'Atlantique, Anne Carrière, Paris 
DJURA, 1991. Le voile du silence, Michel Lafon, Paris  
ETOKE Nathalie, 2006, « Écriture du corps féminin dans la littérature 
de l’Afrique francophone : taxonomie, enjeux et défis. », in CODESRIA 
Bulletin, nº 3 & 4, 2006, pp. 43-47. 
EZE Chielozona, 2014, « Feminism with a big 'F': Ethics and the 
Rebirth of African Feminism in Chika Unigwe's On Black Sisters' Street 
», in Research in African Literatures, vol. 45, n° 4, 2014, pp. 89-103. 
FALQUET Jules, 2008. De gré ou de force. Les femmes dans la mondialisation, 
La Dispute, Paris 



152 

FANON Frantz, 1952. Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris 
HANE Khadi, 2011. Des fourmis dans la bouche, Denoël, Paris 
HÉRITIER Françoise, 1996. Masculin/Féminin : La pensée de la différence, 
Odile Jacob, Paris 
HITCHCOTT Nicki, 2006, « African 'Herstory': The Feminist Reader 
and the African Autobiographical Voice », in Research in African 
Literatures, vol. 28, n° 2, 2006, pp. 16-33. 
HOOKS Bell, 1984. Feminist Theory: From Margin to Center, South End 
Press, Boston 
KEMPADOO Kamala et DOEZEMA Jo, 1998. Global Sex Workers: 
Rights, Resistance, and Redefinition, Routledge, New York 
MBEMBE Achille, 2006, « Qu'est-ce que la pensée postcoloniale ? », in 
Esprit, décembre 2006, pp. 117-133. 
MBEMBE Achille, 2019. Necropolitics, Duke University Press, Durham 
MEILLASSOUX Claude, 1975. Femmes, greniers et capitaux, Maspero, 
Paris 
MOHANTY Chandra Talpade, 2003. Feminism Without Borders: 
Decolonizing Theory, Practicing Solidarity, Duke University Press, Durham 
MOURA Jean-Marc, 2007. Littératures francophones et théories postcoloniales, 
PUF, Paris 
PAKI Rosine, 2018, « Transgression de la violence machiste et 
promotion de l’idéal féminin dans le roman africain » in Stéphane 
Amougou Ndi, Rosine Paki Sale et Raphaël Ngwe (dir.), L’écriture de la 
transgression : viol, violence, violation dans la littérature africaine, L’harmatan, 
Paris, pp. 13-30. 
PATEMAN Carole, 1988. The Sexual Contract, Stanford University 
Press, Stanford 
PHILIPPE Nathalie, 2014, « Écrivains migrants, littératures 
d'immigration, écritures diasporiques : le cas de l'Afrique subsaharienne 
et ses enfants de la ''postcolonie'' », in Hommes et migrations, n° 1297, 
2014, pp. 30-40. 
ROCHEFORT Florence, 2018. Histoire mondiale des féminismes, 
Humensis, Paris 
SAYAD Abdelmalek, 1999. La Double Absence, Seuil, Paris 
SCOTT James, 1985. Weapons of the Weak, Yale University Press, New 
Haven 
SPIVAK Gayatri Chakravorty, 1988, « Can the Subaltern Speak? », in 
NELSON Cary et GROSSBERG Lawrence (dir.), Marxism and the 



153 

Interpretation of Culture, Champaign, University of Illinois Press, pp. 
271-313. 
TABET Paola, 2004. La Grande Arnaque, L'Harmattan, Paris 
UNIGWE Chika, 2010. On Black Sisters' Street, Jonathan Cape, London 
VAUSE Sophie, 2009, « Genre et migrations internationales Sud-Nord 
: Synthèse de la littérature », Documents de travail du SPED, n° 31, 30 
p. 
 


