
158 

LA QUETE DU BONHEUR EN CONTEXTE 
POSTMODERNE : RELECTURE DE 

L’INSOUTENABLE LEGERETE DE L’ETRE ET 
L’IMMORTALITE DE MILAN KUNDERA. 

 
Joseph Olivier MAGA PANGA 
Atelier de Critique et d’Esthétique Littéraire (ACEL) 
Université de Yaoundé 1 
Doctorant 
magapangajoseph.1@gmail.com 

 
Résumé 
 
Ce travail de recherche sur la quête du bonheur en contexte postmoderne dans L’Insoutenable 
légèreté de l’être et L’Immortalité de Milan Kundera vise principalement à mettre en exergue 
les carences liées à la société et à l’existence humaine qui poussent directement nos protagonistes 
à entreprendre une recherche acharnée du bonheur. Dans ce sens, Il est présenté que les errements 
de la société postmoderne qui constitue nos romans et qui nait de l’échec de la modernité d’une 
part et le fait d’envisager un bonheur après la mort d’autre part, conduisent à un bonheur 
terrestre improbable. En réaction directe aux pressions de cette société mise en exergue, laquelle 
présente l’Homme en perpétuelle quête de la plénitude, nous faisons ressortir le bonheur comme 
étant, pour chacun d’eux, une compensation psychologique. Les romans de Milan kundera, 
l’un de 1984 et l’autre de 1990, à travers l’écriture, nous montrent comment vaincre ce chaos 
lié à la condition sociale actuelle en nous confiant le secret du bonheur durable qui consiste à 
admettre sa mortalité. Ainsi, il a été question de résoudre le problème de la quête du bonheur 
en contexte postmoderne, à partir de la méthode thématique de Jean-Pierre Richard. Nous 
avons d’abord décrit les mobiles de la recherche du bonheur, ensuite nous avons présenté les 
modalités du récit du bonheur, marquées par une instabilité scripturale, pour aboutir enfin à 
l’improbabilité du bonheur terrestre, dans le contexte postmoderne.  A partir de ces romans, ce 
travail dévoile le fait que la meilleure stratégie d’accession à la plénitude est de lâcher prise. 
Mots clés : Bonheur, Quête, modernité, postmodernité, progrès, discontinu.  

 
Abstract  
 
This research work on the quest for happiness in a postmodern context in Milan 
Kundera's The Unbearable Lightness of Being and Immortality mainly aims to highlight the 
shortcomings linked to society and human existence which directly push our protagonists to 
undertake a relentless search for happiness. In this sense, it is presented that the wanderings of 
postmodern society which constitutes our novels and which arises from the failure of modernity 
on the one hand and the fact of envisaging happiness after death on the other hand, lead to 

mailto:magapangajoseph.1@gmail.com


159 

improbable earthly happiness. In direct reaction to the pressures of this highlighted society, 
which presents Man in a perpetual quest for fullness, we bring out happiness as being a 
psychological compensation for each of them. Milan Kundera's novels, one from 1984 and the 
other from 1990, through writing, show us how to overcome this chaos linked to the current 
social condition by entrusting us with the secret of lasting happiness which consists in admitting 
one's mortality. Thus, it was a question of solving the problem of the quest for happiness in a 
postmodern context, using Jean-Pierre Richard's thematic method. We first described the 
motives for the search for happiness, then we presented the modalities of the narrative of 
happiness, marked by a scriptural instability, to finally arrive at the improbability of earthly 
happiness, in the postmidern context. From these novels, this work reveals the fact that the best 
strategy for achieving fullness is to let go. 
Key words: Happiness, Quest, modernity, postmodernity, progress, discontinuous. 

 
Introduction  

 
Le contexte postmoderne est marqué par une rupture 

totale avec les idées progressistes des lumières, suivant ce que 
précise Ferry : « le postmoderne serait une rupture avec les 
lumières, avec l’idée de progrès selon laquelle les découvertes 
scientifiques et, plus généralement, la rationalisation du monde 
représenterait ipso facto une émancipation pour l’humanité. » (L. 
Ferry, 1990, 329) A cet effet, la postmodernité se fonde sur 
l’évidence de ce constat qui s’accompagne d’une prise de 
conscience de l’échec des métarécits qui légitiment la modernité 
comme pensée totalisante. C’est ainsi que J-F Lyotard donne à la 
postmodernité cette formule définitoire : « En simplifiant à 
l’extrême, on tient pour « postmoderne » l’incrédulité à l’égard des 
métarécits » (J. F. Lyotard, 1979, 7). Ces fictions globalisantes de la 
modernité sont la Raison, le Progrès, le sens de l’histoire, la vérité 
etc. on dira donc que la postmodernité est le constat de la fictivité 
de la modernité, c’est l’échec de la raison et du progrès, le rejet de 
la linéarité moderne et l’entrée dans la discontinuité. Dès lors, dans 
ce contexte, une réflexion sur le bonheur semble inéluctable. Ainsi, 
ce travail consistera à examiner ce qui suit : « la quête du bonheur 
en contexte postmoderne : relecture de L’Insoutenable légèreté de l’être 
et L’Immortalité de Milan Kundera. » En effet, Le « bonheur » est 
un état heureux causé par une complète satisfaction. Une enquête 



160 

de L’IRB en 2010 pose le bonheur comme un dépassement de soi. 
Par ailleurs, selon le dictionnaire de philosophie en ligne, c’est un 
état de satisfaction complète caractérisée par sa stabilité et sa 
durabilité. Il ne suffit pas de ressentir un bref contentement pour 
être heureux. Une joie intense n’est pas un bonheur. Un plaisir 
éphémère non plus. Le bonheur est un état global. L’homme 
heureux est comblé, il vit une forme de plénitude, sa situation est 
stable (équilibrée). Or, En tant qu’optimum de la vie humaine, le 
bonheur est universellement recherché. Il est souvent présenté 
comme le but élevé de l’existence. Il sera question de mener cette 
étude critique sur deux romans de Mila Kundera : L’Insoutenable 
légèreté de l’être (1984) et L’Immortalité (1990). Ainsi, dans l’optique de 
résoudre le problème de la quête du bonheur en contexte 
postmoderne, des interrogations fusent : Comment la quête du 
bonheur, sous l’influence postmoderne, est-elle présentée dans ces 
deux textes de Kundera ? En d’autres termes, Quelles sont les 
mobiles de la recherche du bonheur dans les œuvres ? Quelles en 
sont les modalités ? Le bonheur (postmoderne) est-il une 
satisfaction matérielle immédiate ou une compensation 
psychologique ? En effet, on dira de manière hypothétique que 
Milan Kundera présente la quête du bonheur comme une 
entreprise problématique dont la méthode, aussi irrationnelle 
qu’elle puisse être, est différente chez chaque personnage. Ceci 
nous conduit aux trois autres hypothèses suivantes : deux grands 
facteurs (social et existentiel) constituent les mobiles de la 
recherche du bonheur ; puis cette quête est exprimée dans un récit 
des mélanges, signe d’une instabilité scripturale ; enfin Milan 
kundera met en exergue l’improbabilité du bonheur terrestre dans 
la société postmoderne. De ce fait, la méthode thématique de Jean-
Pierre Richard (1961) nous permettra de mener à bien cette 
réflexion, suivant sa démarche tripartite : La description des motifs 
d’après le critère de la récurrence ; L’analyse du paysage littéraire 
qui consiste à regrouper les motifs en sous-thèmes de manière à 
reconnaitre la présence d’un thème central, de donner sa valeur et 
ressortir la nuance qu’apporte son environnement ; La 



161 

détermination de la vision du monde de l’auteur en interprétant les 
signes en tant qu’élément symbolique d’une culture. D’ailleurs, Le 
thème est pour lui « un principe concret d’organisation, un schème 
ou un objet fixe, autour duquel aurait tendance à se constituer et à 
se déployer un monde » (J. P. Richard, 1961, 24).  

 
1. Les mobiles de la quête du bonheur    
 

1.1. Les carences sociales  
Face à la monotonie de la société moderne, les personnages 

éprouvent un malaise total. Ils veulent désormais connaitre le 
bonheur. A Prague, dans L’Insoutenable légèreté de l’être, Tereza a 
rejoint Tomas son amoureux. Elle grimpe les échelons et passe de 
serveuse à photographe d’un magazine. Elle vit l’amour avec son 
homme. Dès son arrivée à la métropole, Tomas éprouvait déjà une 
certaine gêne mêlée à de l’amour, car : « Il se demandait ce que 
Tereza allait faire à Prague pendant les longues trente-six heures 
qui restaient jusqu’à leur rencontre et il avait envie de prendre sa 
voiture et de partir à sa recherche dans les rues de la ville » (M. 
Kundera, 1984, 16). Notons que nous sommes en contexte du 
printemps de Prague et que la ville grouillait d’effervescence 
militaire et de propagande. Tereza commence elle-même à 
éprouver un grand malaise, elle avait marre de photographier les 
soldats, les dégâts de guerre. Elle l’expliquait à Tomas. Elle voulait 
désormais quitter Prague. Il fait cette déduction : « sa vie ici 
(Prague) était malheureuse. » (M. Kundera, 1984, 38) 

Par la suite, le quotidien de Tomas se dégradait 
considérablement. Il comprit que quoi qu’il fasse, « le souvenir de 
Tereza lui causerait une insoutenable douleur. » (M. Kundera, 
1984, 43) Il éprouve une réelle mélancolie. Sa vie était plus légère 
depuis le départ de Tereza, il savourait cette douce légèreté, mais 
ce n’est pas pour longtemps.  

Par ailleurs, le malaise dont fait preuve les personnages est 
essentiellement dû à la cohabitation. Aussi constatons-nous un 
climat particulièrement chaotique dans les rues des villes 



162 

modernes, ce qui perturbe Agnès, héroïne de L’Immortalité. Elle est 
troublée, dépaysée. Ce climat social ne la convient pas, elle ne se 
reconnait pas auprès des hommes. Car « Agnès contemplait 
l’incessante agitation des véhicules, le clignotement des lumières, 
tout le vain remue-ménage d’une nuit urbaine qui ne connait pas 
de repos (…) elle n’a rien de commun avec ces créatures sur deux 
jambes, la tête au-dessus du coup, la bouche sur le visage. » (M. 
Kundera, 1990, 67) Elle se croit dans un univers qui n’est pas sien, 
elle veut se retrouver, s’affirmer mais cette société humaine ne le 
lui permet pas. Agnès se désolidarise avec le genre humain et veut 
vivre avec ses semblables. Mais qui sont-ils ? Même elle ne peut y 
répondre pour le moment.  

Notons que ce malaise lié à au désordre urbain s’amorce 
dès les premières pages du roman, quand Agnès, agressée par la 
promiscuité et la laideur des grands boulevards, ressent d’abord 
une haine mêlée de répugnance, dont la délivre aussitôt le souvenir 
de son père qui lui inspire la seule voie du salut : « se désolidariser. » 
Elle fait le constat de ce qu’elle ne peut pas haïr les hommes parce 
que rien ne l’unit à eux ; « nous n’avons rien en commun. » conclut-
elle. Le même jour au soir, à nouveau, « Elle éprouva cette étrange 
et forte sensation qui l’envahissait de plus en plus souvent : elle n’a 
rien de commun avec ces créatures sur deux jambes, la tête au-
dessus du coup, la bouche sur le visage » (M. Kundera, 1990, 
67). Elle ne se sent plus « des leurs ».  

De plus, notre héroïne est mariée à Paul. Habituellement, 
nous savons que le mariage est un vœu de bonheur éternel. C’est 
l’union de deux personnes qui s’aiment éperdument et veulent 
mourir l’un près de l’autre. Le mariage c’est l’union de deux choses 
qui se complètent plus ou moins bien. Toutefois, cette union 
inflige une torture à Agnès qui éprouve un gène à partager le lit 
conjugal avec son conjoint. Pour elle le mariage n’est qu’un 
simulacre des conjoints. Elle est mal à l’aise à l’idée de partager le 
lit avec son mari car « Tous ont du mal à s’endormir et le souffle 
de l’un réveille l’autre, chacun se pousse vers le bord du lit, laissant 
au milieu un large vide ; l’un simule le sommeil (…) l’autre n’en 



163 

profite guère, étant occupé lui aussi à simuler le sommeil en évitant 
de bouger. » (M. Kundera, 1990, 69)  

Plus tard, Agnès l’avoue, elle souhaite une vie après celle-ci 
où elle ne vivrait plus avec Paul, où elle ne vivrait plus avec 
personne d’autre. Ainsi nous mettons en exergue la phobie des 
visages de cette dernière, elle souhaite un monde sans visage car au 
milieu de tous ces visages, elle se sent dépaysée. Elle exprime son 
angoisse au mystérieux visiteur : « ceux qui vivent là-bas, chez 
vous, ont-ils des visages ? » (M. Kundera, 1990, 70) La réponse lui 
étant favorable, elle conclut : « peut-être faut-il que la mort soit. » 
(M. Kundera, 1990, 70) Par ailleurs, les personnages sont motivés 
ici par une tout autre force extérieure dont ils ignorent la nature et 
l’origine et de laquelle ils vivent les signes. 

  
1.2. Les faiblesses existentielles : la honte de son corps 

Le reflet de l'individu dans le miroir, qu'il soit autrui ou lui-
même, parfois semble dédaigneux. Sujet au vertige et à la nausée, il 
ne reconnaît plus sa vie comme quelque chose de commun. Il en 
ressent l'insignifiance au point de se voir vidé de son caractère 
d'être, son sens se désagrège pour laisser de lui l'image d'une masse 
vide planant entre l'être et le néant. Il fait une chute devant son 
reflet et en a honte. Il passe d’ailleurs de l’être pour le néant, et en 
est indigné.  Camus exprime ainsi ce malaise dans Le mythe de 
Sisyphe, faisant là écho à Sartre : « on se demande pourquoi il vit. 
Ce malaise devant l'inhumanité de l'homme même, cette 
incalculable chute devant l'image de ce que nous sommes, cette « 
nausée » comme l'appelle un auteur de nos jours, c'est aussi 
l'absurde. De même l'étranger qui, à certaines secondes, vient à 
notre rencontre dans une glace, le frère familier et pourtant 
inquiétant que nous retrouvons dans nos propres photographies, 
c'est encore l'absurde » (A. Camus, 1942). 

Camus relève ici l’absurdité existentielle qui s’accompagne 
ici du malaise devant l’image de la généralité de l’individu 
présentant ainsi sa propre « physicalité » vue en l’autre ou dans le 
miroir. Le personnage fait face à l’insignifiance de son existence. 



164 

De ce fait, « Noyé dans l'image de sa généralité, l'individu ne se 
trouve pas d'unité, il se désidentifie d'avec son corps qui le rappelle 
douloureusement à son absence d'identité comme de signifiance. » 
(H. Bertier, 2013, 39) 

Dans notre corpus, cette expérience est éprouvée par la 
grande majorité des personnages qui ressentent de l’humiliation 
face à leur corps. Le narrateur dans L’Immortalité l’énonce 
clairement à propos d’Agnès : « Quand l'homme découvre pour la 
première fois son moi physique, ce n'est ni l'indifférence ni la 
colère qu'il ressent d'abord et surtout, mais la honte : une honte 
fondamentale qui avec des hauts et des bas, même émoussée par le 
temps, l'accompagnera toute sa vie. […] La honte n'a pas pour 
fondement une faute que nous aurions commise, mais l'humiliation 
que nous éprouvons à être ce que nous sommes sans l'avoir choisi 
» (M. Kundera, 1990, 365-366) 

On retrouve ici la honte selon Jean-Paul Sartre qui la 
présente comme le sentiment éprouvé par quelqu’un quand il 
comprend que son image est subordonnée au regard d’autrui ou au 
miroir. Le plus difficile cependant c’est moins cette 
compréhension que le fait d’admettre et d’accepter cela : « je suis 
comme autrui me voit » (J.P. Sartre, 1943, 260) Autrement dit, je 
suis cette image que je porte sans l’avoir choisi. C’est ce même 
sentiment qui explique la honte fondamentale dont parle Kundera. 
C’est dans un premier temps la honte d’être le fruit d’une création 
insensée : l’individu ressent son corps comme la marque et le 
rappel incessant de son absurdité, lui imposant une forme vide. 
Irresponsable de son être, il a cependant la responsabilité de 
composer avec. Mais encore, ce corps lui fait subir une profonde 
humiliation : «il rappelle à l'individu qu'il n'est qu'une incarnation 
d'une physicalité d'espèce, il le ramène à son caractère non-
individuel et le nie dans sa singularité. » (H. Bertier, 2013, 40) 

Sabina fait une scène dans ce sens qui démontre toutes ses 
inquiétudes sur la question de l’image du corps vu par un miroir 
dans une des scènes de L’Insoutenable légèreté de l’être : « Elle 
enleva sa jupe. Elle saisit sa main et le fit pivoter en direction d’un 



165 

grand miroir appuyé contre le mur quelques pas plus loin. Sans 
lâcher sa main, elle regardait dans ce miroir, posant le même long 
regard interrogateur tantôt sur elle, tantôt sur lui. » (M. Kundera, 
1984, 110) Le malaise de son compagnon Franz s’est fait visible car 
« ce regard le gênait » (M. Kundera, 1984, 110). Le gène de ce 
compagnon se prolongeait et il ne supportait plus ce déguisement 
de sa compagne, signe de son dédain pour son corps. Ainsi, « Il 
prit délicatement le chapeau melon entre les deux doigts, l’enleva 
en souriant de la tête de Sabina et le remis sur le socle. C’était 
comme de gommer les moustaches dessinées par un enfant 
polisson sur l’image de la Vierge Marie. » (M. Kundera, 1984, 111)  

Dans L'immortalité, Kundera, plus clairement, met en scène 
cette honte à travers les divagations d'Agnès : elle détaille ce 
sentiment en expérimentant mentalement ses occurrences, jusqu'à 
théoriser la « honte fondamentale » que l'on a expliquée plus haut. 
Puis, comme un soubresaut venu du rideau des pré-interprétations, 
une dernière question surgit, venant en fait parachever sa réflexion 
: « Mais que dire alors du père d'Agnès ? Lui, pourtant, il était beau 
! » (M. Kundera, 1990, 366) Son père était beau, et, comme les laids, 
il avait honte de son physique. C'est justement par là qu'on peut 
comprendre que la honte dont il s'agit ne recouvre pas son 
acception courante, la restreignant au territoire moral : c'est une 
honte ontologique, qui naît de l’irresponsabilité originelle face à sa 
« physicalité », à ses défauts comme à ses qualités. Plus encore face 
à ses qualités, nous dit Kundera : le père d'Agnès a d'autant plus 
honte qu'il est beau, sa beauté en faisant le parfait exemplaire du « 
prototype originel » (M. Kundera, 1990, 366). Ainsi, « Laideur : 
poésie capricieuse du hasard. Chez un bel homme, le jeu des 
hasards a choisi une moyenne de toutes les mesures. Beauté : 
prosaïsme du juste milieu. Dans la beauté, plus encore que dans la 
laideur, se manifeste le caractère non individuel, non personnel du 
visage. Sur son visage, le bel homme voit le projet technique 
originel, tel que l'a dessiné l'auteur du prototype, et il a peine à 
croire que ce qu'il voit soit un moi inimitable ». (M. Kundera, 1990, 
366) Le corps rappel au personnage qu’il n’est qu’un exemplaire du 



166 

prototype humain et c’est là le plus humiliant car « la beauté force 
encore ce trait, puisqu'elle est canon de la norme, modèle de la 
forme de l’homme. » (H. Bertier, 2013, 41) 

Eveillé à ce constat, Agnès ne supporte plus son physique, 
le rejette comme un poids absurde et humiliant et est incapable de 
voir son image ni celle des autres sans les vider de leur 
individualité : « Quand tu places côte à côte les photos de deux 
visages différents, tu es frappé par tout ce qui les distingue. Mais 
quand tu as devant toi deux cent vingt-trois visages, tu comprends 
d'un coup que tu ne vois que les variantes d'un seul visage et 
qu'aucun individu n'a jamais existé. » (M. Kundera, 1990, 57) 
Agnès fait l’épreuve de la contingence de l’être et du corps. C’est 
le visage qui lui parait clairement un fardeau psychologique. Elle, 
comme tous les personnages de ce corpus, en éprouve une 
profonde honte car elle porte un visage commis d’office, ce dernier 
réduit les personnages à une image simpliste. Dans L’Insoutenable 
légèreté de l’être, Sabina ne pouvait pas s’affranchir de son étiquète 
d’artiste exilée luttant contre le communisme. 

  
2. L’art des mélanges ou l’instabilité scripturale liée à la 

quête du bonheur  
 

2.1. La polyphonie Romanesque  
Selon Milan Kundera (1986), la polyphonie romanesque 

s’oppose à toute composition unilinéaire du roman. Mikhaïl 
Bakhtine est la référence immédiate du concept de polyphonie en 
littérature et pour lui elle désigne un « plurilinguisme », 
« plurivocité » ou « dialogisme ». On comprend dès lors qu’il n’y a 
point d’énoncé isolé et que l’on devrait parler, pour ce qui est du 
roman, d’inter-discours. Bakhtine affirme à cet effet : 
« L’orientation du discours parmi les énoncés et les langages 
d’autrui, comme aussi tous les phénomènes et toutes les 
possibilités qui lui sont relatés, prennent, dans le style du roman, 
une signification littéraire. La plurivocité et le plurilinguisme 
entrent dans le roman et s’y organisent en système littéraire 



167 

harmonieux. Là réside la singularité particulière du genre 
romanesque. » (M. Bakhtine, 1988, 120) Or, La focalisation désigne 
le point de vue adopté par le narrateur dans la conduite de son 
récit. Gérard Genette (1972) fait de la focalisation une 
détermination modale du récit. Il distingue trois types de 
focalisation à savoir : la focalisation zéro, la focalisation interne et 
la focalisation externe. Dans nos romans le narrateur alterne 
incessamment focalisation zéro et focalisation interne, d’où son 
instabilité. La focalisation zéro, ou récit non focalisé « caractérise 
le point de vue du narrateur omniscient, maitre de son récit, et qui 
fournit à son lecteur toutes les informations nécessaires. » (D. 
Bergez, 2008, 99) Cette focalisation est fréquente chez les écrivains 
animés d’un souci réaliste. Ainsi, le narrateur kunderien en fait la 
part belle. Que ce soit dans L’Insoutenable légèreté de l’être :  

« Ils glissaient magnifiquement sur la piste et Tereza paraissait plus 
belle que jamais. Il était stupéfait de voir avec quelle précision et quelle 
docilité elle devançait d’une fraction de seconde la volonté de son 
partenaire. Cette danse semblait proclamer que son dévouement, son 
ardent désir de faire ce qu’elle lisait dans les yeux de Tomas, n’étaient 
pas nécessairement liés à la personne de Tomas, mais étaient prêts à 
répondre à l’appel de n’importe quel homme qu’elle eût rencontré (…) 
Le corps de Tereza était parfaitement pensable dans l’étreinte 
amoureuse avec n’importe quel mâle, et cette idée le mit de mauvaise 
humeur. » (M. Kundera, 1984, 27)  
Mais encore, dans L’Immortalité :  
« A force de vivre avec elle et d’en parler à ses amis, elle accorda à cette 
siamoise, choisie plutôt par hasard et sans grande conviction (car enfin, 
elle avait d’abord voulu un chien !), une importance toujours 
croissante : elle venta partout ses mérites, forçant chacun à l’admirer. 
Elle vit en elle la belle indépendance, la fierté, la liberté d’allure et la 
performance d’un charme (bien différent du charme humain, qui 
alterne toujours avec des moments de maladresse et de disgrâce) ; elle 
vit un modèle en sa siamoise ; elle se vit en elle. » (M. Kundera, 1990, 
151-152) 



168 

Dans ces deux descriptions qui paraissent orientées dans le 
sens de l’attachement amoureux, le narrateur semble nous livrer 
toutes les informations dont nous avons besoin pour comprendre 
Tereza et Laura qui sont en quête d’une relation amoureuse, quel 
qu’elle soit, gage de leur bonheur. Il emploi de ce fait un point de 
vue omniscient dans la mesure où il présente jusqu’aux moindres 
détails les états d’âmes de ces personnages. Ceci nous a permis de 
comprendre la complicité qui existe entre Tereza et Laura qui sont 
deux être en proie à l’idylle d’un amour adhésif et pastoral.  

La focalisation interne quant à elle restreint les 
informations au point de vue d’un personnage. C’est par ses yeux 
que nous voyons la scène. Selon Genette (1972), elle peut être fixe 
(où tout passe par un personnage), variable (où le personnage focal 
varie au cours du récit) ou multiple (où le même évènement peut 
être évoqué plusieurs fois selon le point de vue de plusieurs 
personnages).  Dans nos romans, le narrateur parfois sort de son 
omniscience pour se prononcer personnellement dans l’histoire 
dont il fait partie. Il part de « il » pour « je ». Autrement dit, il est 
des passages où le personnage focal n’est pas désigné mais d’autres 
qui démontrent à suffisance qu’il s’agit en réalité d’un seul et même 
personnage-narrateur qui, quelques fois, décide de se dissimuler 
dans l’histoire et de s’effacer : on dira que le narrateur kundérien 
adopte une focalisation interne fixe. Ainsi, dans L’Immortalité, le 
narrateur parcourt tout le récit. Plusieurs fois il s’insère dans 
l’histoire et nous là raconte de par sa vision. Il construit ses 
personnages selon sa sensibilité et se joint à eux : « Quand je me 
suis réveillé, il était déjà presque huit heures et demie ; j’imaginai 
Agnès. Comme moi, elle est allongée dans un grand lit. » (M. 
Kundera, 1990, 17) 

Nous constatons une variété de focalisation chez Kundera, 
et leur mobilité incessante, traduisent souvent une conception 
ludique de la littérature et un regard ironique sur ses personnages 
qui sont aussi instables que le narrateur. Toutefois la domination 
de la focalisation zéro démontre le désir du narrateur de rester au 
contrôle de tout, au même moment, que ce soit des vivants ou des 



169 

morts, sur la terre ou dans l’au-delà, d’où son acharnement. Les 
passages à la première ne servent qu’à démontrer davantage cette 
toute puissance du narrateur qui peut prendre l’apparence d’un 
personnage et intervenir directement. A l’image de sa conversation 
avec le Professeur Avenarius où on découvre qu’ils sont amis. C’est 
dans cette maitrise de « son monde » que le narrateur trouve sa 
plénitude et souhaite ainsi la transmettre aux personnages : d’où 
ses multiples compassions qui débouchent au lyrisme.  

A la plurivocité, Bakhtine ajoute le plurilinguisme comme 
élément caractéristique de la polyphonie romanesque. Nous avons 
ainsi dans nos deux romans un mélange de langue considérable 
dont le narrateur use à des fins précises. On peut remarquer dans 
L’Immortalité que le narrateur fait quelques fois appel à l’allemand 
pour démonter l’originalité des actions de Goethe qu’il assimile 
presque souvent à Agnès et Brigitte qui ont toute deux faits des 
études d’allemand. D’où ce vers de Goethe qui traduisent le désire 
d’apaisement d’Agnès : « Uber allen Gipfeln / Ist Ruh, » (M. Kundera, 
1990, 47) Ce que le narrateur traduit en ces mots : « Sur tous les 
sommets / C’est le silence, » (M. Kundera, 1990, 47). Dans le même sens 
et toujours la langue allemande, le narrateur dans L’Insoutenable 
légèreté de l’être se réfère cette fois à Beethoven à qui il emprunte 
cette interrogation : « Muss es sein ? » (M. Kundera, 1984, 46) (Le faut-
il ?) et la réponse à cette question en allemand est plusieurs fois 
répétée dans le roman : que ce soit par le narrateur pour désigner 
la grande marche ou par Tomas pour faire savoir à son patron sa 
détermination à aller rejoindre sa femme Tereza d’une part et 
d’autre part pour se convaincre à la fin qu’il fallait la rejoindre pour 
avoir son amour. Il est prononcé en toutes ces occasions : « Es muss 
sein ! » (Il le faut) pour démontrer l’acharnement des personnages 
kunderiens à accéder au bien-être.  

Si le narrateur fait savoir dans L’Insoutenable légèreté de l’être 
que « l’allemand est une langue de mots lourds. « Es muss sein ! » 
N’était plus du tout une plaisanterie mais « der schwer gefasste 
Entschluss », la décision gravement pesée. » (M. Kundera, 1984, 246), 
Celui de L’Immortalité quant à lui fait savoir que pour Brigitte, 



170 

« d’une part la langue de Goethe lui semblait dénuée de toute utilité 
pratique (…) d’autre part elle se sentait avec l’allemand en profond 
désaccord. Cette langue l’agaçait par son illogisme. » (M. Kundera, 
1990, 202)   En effet, si pour la même langue nous avons « la 
décision gravement pesée » et « illogisme », il y a lieu de faire le 
constat de l’instabilité du narrateur qui, de manière indécise mais 
acharnée, touche à tout espérant trouver çà et là de la satisfaction 
mais comme Brigitte à son cours d’allemand, il finit par abandonné 
par qu’étant en désaccord avec le moyen utilisé pour son 
épanouissement. 

  
 
 

2.2. Le contrepoint Romanesque  
Milan Kundera parle du contrepoint romanesque « en tant 

qu’union de la philosophie, du récit et du rêve. » (M. Kundera, 
1990, 99) Dans le roman. En effet il démontre que c’est un art qui 
consiste en une intégration des genres non-romanesques dans la 
polyphonie du roman. Pour lui, « les conditions sine qua non du 
contrepoint romanesque sont : 1. l’égalité des « lignes » respectives 
; 2. l’indivisibilité de l’ensemble. » (M. Kundera, 1990, 95) Joindre 
dans son roman de la philosophie fait avouer à Kundera la 
nécessité d’un « art de l’essai spécifiquement romanesque » 
car : « en entrant dans le corps du roman, la méditation change 
d’essence. En dehors du roman, on se trouve dans le domaine des 
affirmations : tout le monde est sûr de sa parole : un politicien, un 
philosophe, un concierge. Dans le territoire du roman, on n’affirme 
pas : c’est le territoire du jeu et des hypothèses. La méditation 
romanesque est donc, par essence, interrogative, hypothétique. » 
(M. Kundera, 1990, 97)  

Conséquemment, nous avons des passages philosophiques 
ou essayistes dans nos deux romans qui illustrent cette méditation 
romanesque et engendre des digressions. Dans l’Insoutenable légèreté 
de l’être, nous avons une grande interrogation sure « l’éternel retour 
de Nietzsche » dès l’entame et le narrateur joint aussitôt 



171 

interrogation et hypothèse sur la question. Il début par cet incipit : 
« l’éternel retour est une idée mystérieuse et, avec elle, Nietzsche a 
mis bien des philosophes dans l’embarras ; penser qu’un jour tout 
se répétera comme nous l’avons déjà vécu et que même cette 
répétition se répétera infiniment ! Que veut dire ce mythe 
loufoque ? » (M. Kundera, 1984, 9) Il poursuit avec cette nouvelle 
interrogation, quelques pages plus loin : « Mais que peut valoir la 
vie, si la première répétition de la vie est déjà la vie même ? » (M. 
Kundera, 1984, 15) le narrateur, essayiste d’occasion et d’exercice 
parachève sa méditation par une hypothèse à ses 
interrogations : « Ne pouvoir vivre qu’une vie, c’est comme ne pas 
vivre du tout. » (M. Kundera, 1984, 15) En effet, l’hypothèse 
donnée ici par le narrateur est que la répétions existentielle est 
nécessaire pour le bonheur des hommes. Par la suite, à la sixième 
partie, une deux réflexions se pose, celle sur le kitsch. Ainsi, 
l’histoire du fils de Staline, une réflexion théologique, un 
événement politique en Asie, la mort de Franz à Bangkok et 
l’enterrement de Tomas en Bohême sont liés par cette 
interrogation permanente : « qu’est-ce que le kitsch ? ». On peut y 
déceler deux grands secrets : d’une part, cette partie n’est pas 
formée sur le canevas d’une histoire mais sur celui d’un essai qu’on 
pourrait appeler « essai sur le kitsch ». C’est en passant qu’on 
apprend la mort de Franz, de Sabina, le dénouement des rapports 
entre Tomas et son fils, telles des situations à analyser en guise 
d’exemples. D’autre part, les évènements de la sixième partie se 
passent après les évènements de la dernière partie (partie 7).  Ceci 
mène à un déplacement chronologique et notre connaissance de 
l’avenir remplit la dernière partie de mélancolie.  

Par ailleurs, à la deuxième partie de L’Immortalité, le 
narrateur fait ce qu’on appellerait un « essai sur l’immortalité » en 
prenant comme situation à analyser la vie de Goethe. Il pose cette 
hypothèse : « il faut distinguer la petite immortalité, souvenir 
homme dans l’esprit de ceux qui l’on connut, et la grande 
immortalité, souvenir d’un homme dans l’esprit de ceux qui ne 
l’ont pas connu. » (M. Kundera, 1990, 80)  



172 

Ces essais spécifiquement romanesques ont le mérite 
d’alléger la construction et de faire remarquer au lecteur les 
préoccupations des personnages, notamment celle de 
l’épanouissement qui tourne autour de la répétition existentielle, du 
kitsch et de l’immortalité. Comme évoqué plus haut, le récit 
apparait dans nos romans comme des situations à analyser. 
Cependant c’est le lieu de préciser qu’il est tout aussi important 
pour l’évolution du roman mais surtout dénué de toute négligence. 
Il est d’ailleurs le point focal du contrepoint romanesque, et du 
roman tout court. Pour éviter toutes confusions narratologiques, 
Gérard Genette recommande de discerner sous le terme « récit » 
trois notions distinctes :  

Dans un premier sens (…) Récit désigne l’énoncé narratif, le discours 
oral ou écrit qui assume la relation d’un évènement ou d’une série 
d’évènements… Dans un second sens, (…) récit désigne la succession 
d’évènements, réels ou fictifs, qui font l’objet de ce discours, et leurs 
diverses relations d’enchainement, d’opposition, de répétition… En 
un troisième sens, (…) récit désigne encore un évènement : non plus 
toutefois celui que l’on raconte, mais celui qui consiste en ce que 
quelqu’un raconte quelque chose : l’acte de narrer pris en lui-même. 
(G. Genette, 1972, 71) 
Pour ce qui est du sens premier, nous avons dans nos 

romans un discours écrit assumant la relation d’une série 
d’évènements. L’Immortalité est construit autour des évènements 
qui sont liées d’une manière ou d’un autre : d’abord le narrateur qui 
est ébloui par le geste d’Agnès en tout début du roman ; ce geste 
sera copié par Laura par la suite qui trouve que sa sœur n’assume 
pas sa vie ; Agnès décide de se détacher peu à peu de sa famille et 
rencontre sur son chemin Rubens qui finit par l’aimer et la perdre 
alors que Laura épouse son beau-frère Paul, ami d’Avenarius, ce 
dernier étant lié d’amitié avec le narrateur (qui observait Agnès au 
début). Cette série d’évènements est liée par un objet commun : 
l’épanouissement.  

Pour ce qui est du deuxième sens, nous avons une 
succession d’évènements dans nos deux romans. D’une part, dans 



173 

L’Insoutenable légèreté de l’être, nous avons un enchainement de six 
évènements hasardeux qui concourent à la relation amoureuse 
entre Tomas et Tereza. Le narrateur fait savoir que, « après son 
retour de Zurich à Prague, Tomas fut pris de malaise à l’idée que 
sa rencontre avec Tereza avait été le résultat de six improbables 
hasards. » (M. Kundera, 1984, 64)  C’est évènements sont : la 
présence de Tomas dans la brasserie de Tereza, seul et souriant en 
train de lire un livre ; au moment de servir du cognac à son client, 
la radio lance du Beethoven ; pour payer, il referma son livre en 
signe de fraternité secrète ; elle demande son numéro de chambre 
pour enregistrer la note, c’est le numéro six et elle termine son 
service à six heure ; Tomas va l’attendre assis sur le banc où elle 
était assise la veille… ces évènements ne font que rapprocher les 
deux personnages. Pourtant, dans L’Immortalité, au-delà des 
enchainements, nous avons aussi des répétitions d’événements. 
Notamment celui-ci qui se déroule à la page 17 et se répète à la 
page 50 : « ce matin, en se réveillant, elle entendit à la radio qu’au 
cours d’une intervention chirurgicale pourtant bénigne, une 
négligence des anesthésistes avait entrainé la mort d’une jeune 
patiente. » (M. Kundera, 1990, 50)  

Quant au troisième sens qui consiste en ce que quelqu’un 
raconte quelque chose, nous dirons que nos romans contiennent 
tous deux un narrateur qui est maitre des évènements qu’il raconte 
et dont il fait partie quelques fois. Dans L’Immortalité, le narrateur 
y est beaucoup plus omniprésent et instable car il est actant au 
début du roman et il semble autodiégétique car il se fait même 
appeler kundera. Il commence son histoire à la première personne 
et se dit être l’autre du roman L’Insoutenable légèreté de l’être : 
« Avenarius garda un silence embarrassé, puis me demanda 
gentiment : « et quel sera le titre de ton roman ? – L’Insoutenable 
légèreté de l’être. – Mais ce titre est déjà pris. – Oui, par moi ! Mais 
à l’époque, je m’étais trompé de titre. Il devait appartenir au roman 
que j’écris en ce moment. » (M. Kundera, 1990, 353)  

Ces évènements constituent en sommes la part du récit 
dans « l’art du contrepoint romanesque » dont parle Kundera. (M. 



174 

Kundera, 1986) Selon Milan Kundera, la narration onirique est 
« l’imagination qui, libérée du contrôle de la raison, du souci de la 
vraisemblance, entre dans des paysages inaccessibles à la réflexion 
rationnelle. Le rêve n’est que le modèle de cette sorte d’imagination 
que je considère comme la plus grande conquête de l’art 
moderne. » (M. Kundera, 1986, 100) En effet, le contrepoint 
romanesque ajoute à la philosophie et au récit le rêve. Ainsi, les 
romans en études contiennent en eux des passages oniriques 
considérables. Dans un premier temps, la narration onirique 
parcourt L’Insoutenable légèreté de l’être à travers les rêves de Tereza. 
Elle est l’objet de rêves répétés tous en rapport avec Tomas et son 
caractère adultérin, elle en était constamment frustrée et ceci la 
tourmentait. Voici un de ces multiples rêves raconté de sa voix à 
son mari :  

… Elle lui raconta ce rêve : « c’était une grande piscine ouverte. On 
était une vingtaine. Rien que des femmes. On était toutes complètement 
nues et on devait marcher au pas autour du bassin. Il y avait un grand 
panier suspendu sous le plafond, et dedans il y avait un type. Il portait 
un chapeau à large bords qui dissimulait son visage, mais je savais 
que c’était toi. Tu nous donnais des ordres. Tu criais. Il fallait qu’on 
chante en défilant et qu’on fléchisse les genoux. Quand une femme 
ratait sa flexion, tu lui tirais dessus avec un revolver et elle tombait 
morte dans le bassin. A ce moment-là, toutes les autres éclataient de 
rire et elles se mettaient à chanter encore plus fort. Et toi, tu ne nous 
quittais pas des yeux, et si l’une d’entre nous faisait un mouvement 
de travers, tu l’abattais. Le bassin était plein de cadavres qui flottaient 
au ras de l’eau. Et moi, je savais que je n’avais plus la force de faire 
ma prochaine flexion et que tu allais me tuer ! » (M. Kundera, 
1984, 28-29)  
Tereza est aux prises de multiples rêves qui démontrent sa 

mélancolie et qui semble la matérialisation de son destin fatal. Elle 
aime Tomas et il l’aime aussi. Mais autour d’elle il y a d’autre femme 
qu’elle traite de maitresses potentielles de son mari. Ces craintes la 
conduiraient vers sa mort car, justement, « le troisième cycle de 
rêve racontait ce qu’il lui arrivait, une fois morte. Elle gisait dans 



175 

un corbillard grand comme un camion de déménagement. Autour 
d’elle, il n’y avait que des cadavres de femmes (…) Tereza 
hurlait : « voyons ! Je ne suis pas morte ! J’ai encore toutes mes 
sensations ! – Nous aussi, on a toutes nos sensations », ricanaient 
les cadavres. » (M. Kundera, 1984, 28-29)  

En effet, Tereza, soucieuse de l’unicité et de la différence, 
voire de la particularité absolue, fait face aux railleries de ses pires 
ennemis, les femmes. Et sa plus grande peur était d’être obligée de 
rester avec elles pour toujours. D’où sa hantise. En d’autres termes, 
les rêves de Tereza sont segmentés en trois cycles. Dans le premier 
cycle, elle voyait des chats qui lui sautaient au visage pour lui 
planter leurs griffes. Ces chats (jolies filles dans l’argot grec) 
représentent les potentielles maitresses de Tomas. Tereza éprouve 
un amour trop adhésif qui génère la peur de perdre son mari. Dans 
les cycles deux et trois, elle est envoyée à la mort et voit ce qui 
arrive une fois morte. Autrement dit, elle se sent en danger dans sa 
relation avec Tomas. Sa vie onirique devient la représentation 
virtuelle de ses peurs (celle de mourir sans être aimé à souhait par 
Tomas). Elle refuse sa finitude et nourrit l’idylle d’une relation 
fusionnelle indestructible. Contrairement aux rêves de Tereza qui 
agissent sur elle indépendamment de sa volonté, Agnès, elle, 
construit ses propres rêves à des fins précises. Tenez, en voici un 
susceptible d’éloigner son mari Paul :  

Ils sont tous trois assis dans des fauteuils autour d’une table basse, 
devant trois tasses de café, et Paul parle pour distraire le visiteur. 
Agnès ne pense qu’au moment où l’homme se mettra à expliquer les 
raisons de sa visite. (…) Enfin, le visiteur interrompt le bavardage 
pour entrer dans le vif du sujet : « je crois que vous savez d’où je viens. 
– Oui » répond Agnès. Elle sait qu’il arrive d’une autre planète, 
d’une planète très lointaine qui occupe dans l’univers une importante 
position.  (M. Kundera, 1990, 70)  
En effet, le personnage Agnès rêve s’éloigner un jour des 

hommes, commençant par son mari dont elle dédaigne dorénavant 
le visage. Elle se fait des raisons, elle se fonde des rêves à valeurs 
de ruses pour se convaincre de ce que la vie ailleurs serait mieux. 



176 

En somme, cette confrontation du rêve et du récit donne raison à 
Kundera car, le fait-il savoir : « Comme Kafka (et comme Novalis) 
j’éprouve ce désir de faire entrer le rêve, l’imagination propre au 
rêve, dans le roman. Ma façon de le faire n’est pas une « fusion du 
rêve et du réel » mais une confrontation polyphonique. Le récit « 
onirique » est l’une des lignes du contrepoint. » (M. Kundera, 1986, 
101) 

 
3. La perspective d’un bonheur transcendantal  
 

3.1. La désillusion du bonheur Terrestre  
L’illusion d’un moi qui s’épanouit à l’écart de la société est 

vainement recherché par les égos frustrés de l’œuvre de Milan 
Kundera qui n’ont plus de repères. Ils sont à la recherche du 
bonheur en dehors de la grande marche de l’histoire, en dehors 
dans idéologies. Aussi l’idylle du moi est-il à la fois désir et négation 
de l’autre. Dans L’Immortalité, Agnès choisit de s’affranchir de la 
nostalgie inhérente à la condition humaine. Elle cultivait la 
méthode soustractive et militait pour le contact zéro avec le genre 
humain. Mais comme le précise François Ricard (F. Ricard, 1990, 
528), même Jean Jacques Rousseau, retiré dans son ile, vivait plus 
que jamais en société car son moi reflétait une image, le regard des 
autres et le combats contre les autres. De plus, les médias réduisent 
tellement les distances que même le promeneur solitaire, rêvant 
d’un espace apaisé, serait aujourd’hui en contact avec toute 
l’humanité. L’échec des personnages à s’épanouir se perçoit dans 
nos romans. Ainsi, Brigitte, Bernard et Laura de L’Immortalité 
profitent de la foule pour se faire voir alors qu’ils ne s’imaginent 
pas que tous les regards sont posés sur eux. Dans ce sens, l’idylle 
privée est un trompe-l’œil qui voile en réalité son lien avec l’idylle 
positive. Comme la seconde, la première forme de l’idylle a 
inéluctablement besoin des autres pour véritablement s’épanouir. 
Selon François Ricard, le moi dépasse sa finitude en se défaisant de 
l’oubli vers la mémoire collective qui lui assure la pérennité. Jean-
Marie Yombo estime à cet effet que « le moi contemporain est 



177 

donc doté de « l’instinct thymotique » qui se satisfait de la lutte 
pour le prestige. » (J. M. Yombo, 2017, 164) En d’autres termes, il 
est question de l’instinct qui amène l’individu à vouloir être 
reconnu, à dominer l’autre et se faire reconnaitre par lui comme 
son maitre. C’est cet instinct qui conduit les personnages comme 
Laura et Franz à mener des luttes historiques.  

Vu le regard surplombant de Dieu ou de la providence qui 
substitue le regard des caméras, nous pouvons constater que 
l’homme solitaire est une illusion. L’individu se croit être libre et 
caché dans son moi, alors qu’il est partout et à tout moment traqué 
par les caméras qui sont utilisés dans le but de montrer la non-
appartenance postmoderne à lui-même. Agnès regarde les 
mutations opérées par la domination des médias, elle est consciente 
du péril qu’encourt l’espace du moi individuel, assiégés par les 
médias omniprésents. Ainsi, vivant dans une société imagologue, 
Agnès commence à avoir la nostalgie de l’ancienne société sur 
laquelle l’image n’impactait nullement, alors l’homme pouvait 
encore connaitre la société par expérimentation. Arrivé donc à son 
stade terminal, la modernité a accouché d’un individu 
problématique et paradoxal : il est dominé et asservi alors qu’il se 
croit libre.  

Par ailleurs, Agnès adhère à la finitude de son égo et se 
délivre de l’histoire. Loin de renoncer au monde, elle accepte sa 
nature mortelle et évanescente en sacrifiant son égo conflictuel. 
Elle aboutit ainsi au salut profane qui s’obtient par l’impression 
égocentrique d’être une esclave isolée dans la vaste nature. Elle 
comprend et assume le fait que « vivre, il n’y a là aucun bonheur. 
Vivre, porter de par le monde son moi douloureux. Mais être, être 
est bonheur. » (M. Kundera, 1990, 309) Contrairement à Tomas et 
Tereza qui se sont retirés définitivement du cadre urbain, Agnès y 
revient pour signifier sa réconciliation avec le genre humain. Elle 
met fin à son désir de retrait et consent à sa finitude. Sa sœur Laura 
marque son humanisme à travers son secourt aux nègres et ceci lui 
assure son entrée dans l’histoire. Pour elle donc, Dieu est 
congédiée au profit de l’histoire qui lui octroie l’immortalité et le 



178 

salut profane. Pourtant pour Agnès, il n’est plus question de choisir 
entre Dieu et l’histoire, mais de vivre sa mortalité : là est la clé de 
son salut profane. 

   
3.2. Le secret du bonheur : lâcher prise 

Dans notre corpus, nous avons des personnages qui, déçus 
par la désillusion du bien-être, se résignent à une condition qui n’est 
pas forcément la meilleure. Ils décident de ne plus rien faire et 
d’accepter leur échec car la machine arrière semble impossible. 
Ainsi, « à l’expansion narcissique de l’homme lyrique qui considère 
son « moi » comme une vocation (« es mus sein »), Kundera 
oppose la résignation de l’homme qui, ayant pris conscience du 
monde, de temps et d’autrui, a abandonné ses grands rêves 
lyriques. » (M. De Haan, 2005) En effet, c’est le cas dans 
L’Insoutenable légèreté de l’être avec la résignation de Tereza et de 
Tomas qui se retirent à la Campagne et renoncent à tout, 
notamment à « es mus sein » (il le faut), référant à la pesanteur du 
devoir. Ce passage en dit long :  

- Tereza, dit Tomas, tu n’as pas remarqué que je suis heureux ici ? 
– C’était ta mission, d’opérer ! – Mission, Tereza, c’est de la foutaise. 
Je n’ai pas de mission. Personne n’a de mission. Et c’est un énorme 
soulagement de s’apercevoir qu’on est libre, qu’on n’a pas de mission. 
(…) Elle pensa encore une fois au lièvre qu’elle pressait contre son 
visage dans sa chambre d’enfant. Qu’est-ce que ça signifie, se changer 
en lièvre ? Ce signifie oublier sa force. Ça signifie que désormais on 
n’a pas plus de force l’un que l’autre.  (M. Kundera, 1984, 393) 
De ce fait, la résignation consiste à se défaire de toute 

mission, de toute obligation. Il suffit juste d’exister. C’est ainsi que 
Tomas décide de tout lâcher et de cesser de lutter pour 
s’abandonner à l’idylle d’une relation fusionnelle telle que voulu par 
Tereza. D’ailleurs, mieux qu’une résignation, Agnès fait le choix de 
s’accorder avec son être, avec la nature. Ainsi le confesse-t-elle : 
« Vivre, il n’y a là aucun bonheur. Vivre : porter de par le monde 
son moi douloureux. Mais être, être est bonheur. Etre : se 
transformer en fontaine, vasque de pierre dans laquelle l’univers 



179 

descend comme une pluie tiède. » (M. Kundera, 1990, 381) En 
effet, Agnès est en accord avec le monde alentour, réconciliée avec 
les hommes qu’elles détestaient. Elle repousse dès lors la solution 
romantique du retrait pour aller vers le monde où elle se réalise en 
tant qu’être du monde. Autrement dit, Tomas et Tereza, puis 
Agnès ont opté pour une cessation de résistance. Ils se laissent 
désormais vivre en se défaisant de tout poids, de toute pesanteur.  

« L’apaisement n’est pas de se hausser au-dessus du monde, 
il n’est pas de se replier sur soi. Il est, simplement, de jeter les armes 
et de disparaitre : de consentir à être mortelle. » (F. Ricard, 1990, 
534) Il n’est pas question ici de se suicider comme Laura et la Jeune 
femme de la route, c’est encore là une manière pour le moi de 
vaincre la mort. Cependant, il est question de s’abandonner et en 
de se dessaisir de toute image de soi pour ne laisser subsister que 
la simplicité et la paix de l’être : il suffit de lâcher prise et de se 
contenter de reconnaitre et d’accueillir sa propre mortalité. Ainsi, 
Dans L’Immortalité, Agnès ne se donne pas la mort : quand survient 
l’accident, elle se contente de ne plus lutter et d’accepter sa 
mortalité. Après l’accident,  

Agnès n’éprouva plus que fatigue, une fatigue si immense, pareille à 
un puits profond, que les médecins et les infirmières la croyaient sans 
connaissance alors qu’elle sentait et comprenait, avec une surprenante 
lucidité, qu’elle était en train de mourir. Elle réussit même à s’étonner 
vaguement de n’éprouver aucune nostalgie, aucun regret, aucun 
sentiment d’horreur, rien de ce qu’elle avait jusqu’à ce jour associé à 
l’idée de la mort. (M. Kundera, 1990, 394). 
 De toute sa vie, Agnès n’avait jamais eu pareille sensation 

d’apaisement. Et ceci s’oppose catégoriquement aux lamentations 
de Laura et Paul face à la mortalité de Karénine et donc à leurs 
propres mortalités. Pourtant Face à la mort, « Agnès sourit. » (M. 
Kundera, 1990, 394) En signe de reconnaissance et d’accueil. En 
effet, l’homme rempli de fatigue, las de soi-même et de ses désirs, 
n’espère plus alors que de s’éteindre sans bruit en contemplant la 
nature au lointain. « Il est rare, songe Goethe, de parvenir jusqu’à 
cette extrême limite, mais celui qui l’atteint sait que là et nulle part 



180 

ailleurs se trouve la véritable liberté. » (F. Ricard, 1990, 535) Par 
ailleurs, le bonheur réside non pas dans le fait « d’être son moi » 
mais dans le fait « d’être » tout simplement : se débarrasser de toute 
arme de vie et se laisser aller. Agnès se sent tout à coup désarmée 
et apaisée :  

Et désormais, elle n’a plus rien entre les mains. Ni brosse, ni peigne, 
ni ruban. Elle est désarmée. Elle est nue, à peine couverte d’une sorte 
de linceul blanc d’hôpital. La voilà entrée dans la dernière ligne droite, 
où rien ne peut plus lui venir en aide, où elle ne peut plus compter sur 
la vitesse de sa course. Qui sera le plus rapide ? Paul ou elle ? Sa mort 
ou l’arrivée de Paul ? […] la fatigue se fit encore plus profonde, et 
Agnès eut l’impression de s’éloigner à toute allure, comme si l’on avait 
tiré le lit en arrière. Elle ouvrit les yeux et vit une infirmière en blouse 
blanche. A quoi ressemblait son visage ? Agnès ne le distinguait plus. 
Et ces mots lui revinrent en mémoire : « là-bas, il n’y a pas de 
visages ». (M. Kundera, 1990, 395).  
Agnès, contre toute attente, découvre le secret du 

bonheur : arrêter de combattre, se débarrasser de tout poids et 
notamment des visages et, le plus important, accepter sa mortalité 
non pas en allant vers elle, mais en la reconnaissant et en 
l’accueillant à son arrivée. C’est pour cette raison que Paul entrevoit 
en le corps sans vie d’Agnès un étrange sourire, Paul a été le témoin 
malheureux de cette plénitude que sa femme a trouvée dans la 
mort, et peut-être même au-delà.  

La perspective d’un bonheur transcendantal examinée ici 
nous a mené à l’étude de la désillusion des personnages en quête 
du bonheur acharné car justement, il a été démontré que 
l’acharnement ne saurait garantir un bonheur durable. Ainsi, ces 
personnages commettent des erreurs lyriques tout en croyant d’une 
seconde chance de vie, ce qui s’est avérée impossible : d’où la 
désillusion. Il ne reste que, par ailleurs, aux personnages de faire du 
bonheur une compensation psychologique. Optant pour la 
résignation qui consiste à se laisser vivre, nos personnages 
aboutissent à un bonheur apparent, c'est-à-dire, inexistant, un 
leurre. Car ces derniers, connaissant leur mort, essaient par tous les 



181 

moyens de l’éviter et de l’ignorer mais elle reste une peur pour eux. 
C’est alors qu’Agnès fait cette découverte pendant sa mort : le 
véritable bonheur se trouve dans la connaissance et l’acceptation 
de sa mortalité, dans le lâcher prise, puisque, en somme, « le 
bonheur est une récompense qui vient à ceux qui ne l’ont pas 
cherchée » (Alain, 1928, 220). 

  
Conclusion  

 
L’aboutissement de ce travail nous suggère que la quête du 

bonheur, entreprise problématique, a entrainé certains de nos 
personnages vers la ruine. Pour vérifier cette hypothèse, nous 
avons fait recourt à la critique thématique de Jean-Pierre Richard 
qui stipule que tout texte littéraire apparait comme une structure 
relative de la personnalité de son créateur. Autrement dit, c’est en 
interprétant les signes en tant qu’éléments d’une culture qu’on 
aboutit à la vision du monde de l’auteur. Cette approche nous a 
permis de comprendre la vision du monde littéraire de kundera. 
Nous avons noté que toute œuvre est déterminée par un sens naïf 
et implicite qui correspond au travail de préparation dans 
l’inconscient de l’élaboration de la pensée de son auteur. 
Autrement dit, une œuvre littéraire est la mise en texte d’un paysage 
littéraire exprimant la vision du monde de son créateur. 
L’Insoutenable légèreté de l’être et L’Immortalité présentent un paysage 
littéraire quasi identique mais qui pousse à des résultats différents 
quant à l’objet.  

Entreprendre une quête du bonheur, dans ce contexte 
postmoderne, est le résultat d’un malaise à la fois social et 
existentiel dû au contexte postmoderne auquel les personnages 
font face. C’est pour cette raison que les personnages comme 
Agnès, Laura, Sabina, Paul et Tereza ont du mal à se stabiliser dans 
ces villes modernes en proie au chaos. Pour certains, vivre devient 
un poids lourd, une pesanteur qui dissout toute légèreté. La fuite 
vers l’immortalité devient un moyen de secourt des personnages 
qui espèrent trouver la paix du cœur dans l’éternité. Thomas de 



182 

Koninck l’avait au paravent découvert en Kundera et déclarait à 
cet effet :  

Milan Kundera faisait ressortir de façon émouvante le contraste 
entre la « légèreté de l'être », c'est-à-dire la frivolité systématique, et 
la pesanteur qui survit dans le cœur humain, la pesanteur de l'amour 
et de la fidélité, de la compassion, de la conscience d'avoir à mourir. 
Il démontrait que le côté officiel de la société dans les pays d’Europe 
de l'Est avant 1989 était tout entier du kitsch, cependant que son 
vrai visage était d'un cynisme achevé. Le socialisme obligatoire avait 
rendu fausses, et dans la vie et dans l'art, la pesanteur et la 
responsabilité dans nos vies, et en avait fait du kitsch. (T. De 
Koninck, 2009, 5) 

En effet, La société moderne en proie au progrès 
scientifiques a connu un échec dans la mesure où ces progrès ont 
favorisé la montée de la bêtise. Les médias notamment sont 
devenus un moyen de perversion et de banalisation de la morale. 
Les personnages comprennent donc qu’à défaut de la raison, on 
pourrait se livrer au lyrisme qui nous mène à l’irrationalité. Ceci 
étant, ils aspirent à un bonheur immédiat, ce qui est complexe dans 
le contexte de postmodernité. 

À cet effet, La portée sociale de cette étude repose sur ce 
que l’auteur fait savoir au monde que le bonheur immédiat est 
improbable car il ne prend pas en compte le contexte actuel 
marqué par le libertinage et le relativisme. Aspirer au bonheur 
durable consiste donc se détacher de ces attitudes défavorables, se 
détacher du monde et des hommes et vivre tout simplement.   

L’originalité de ce thème est que nous proposons dans cette 
réflexion de lire le bonheur de la société contemporaine 
postmoderne. Comment cette quête est-elle vécue, subie ou 
représentée. Il s’agit de s’abstenir de chercher pour enfin trouver. 
Par ailleurs, l’enjeu de cette orientation épistémologique vise à 
montrer une nouvelle orientation, un nouveau canevas à suivre 
pour accéder au bonheur durable. L’écriture (instable elle-même) 
devient au même moment une quête, un moyen de solution, un 
pansement. Le bonheur selon la situation du personnage peut être 



183 

lu à travers sa capacité à intégrer le monde dans son être et à vivre. 
Il s’agit d’un imaginaire de quête où les structures de l’errance et 
du « chemin » composent le roman. On assiste à une écriture 
désarticulée qui libère l’homme de ses préjugés sur le bonheur.   
 
Références bibliographiques   
 
BAKHTINE Mikhail, 1988. Esthétique et théorie du roman, 
Gallimard, Paris 
BERGEZ Daniel, GERAUD Violaine et ROBRIEUX Jean-
Jacques, 2008. Vocabulaire de l’analyse littéraire, Armand Colin, Paris  
BERTIER Hélène, 2013. La Question de l’être chez Milan Kundera, 
Parcours « Héritages et pratiques contemporaines de la 
philosophie », Toulouse 
CAMUS Albert, 1942. Le mythe de Sisyphe, Folio, Paris 
CHARTIER Émile-Auguste dit Alain, 1928. Propos sur le 
bonheur, Edition du groupe « Ebooks libres et gratuits », 
http://www.ebooksgratuits.com/  
DE HAAN Martin, 2005, « Variations sur le « moi » - en marge 
de Milan Kundera », écrire vertalen, En Ligne.  
DE KONINCK Thomas, 2009, « Reflexions sur le bonheur », 
Revista brasileira de estudos politicos, 
httpd://doi.org/10.9732/94.   
FERRY Luc, 1990. Homo Aestheticus, Grasset, Paris  
GENETTE Gérard, 1972. Figures III, Seuil, Paris  
KUNDERA Milan, 1990. L’Immortalité, Gallimard, Paris  
KUNDERA Milan, 1986. L’Art du roman, Gallimard, Paris 
KUNDERA Milan, 1984. L’Insoutenable légèreté de l’être, Gallimard, 
Paris 
LYOTARD Jean-François, 1979. La Condition postmoderne. 
Rapport sur le savoir, Minuit, Paris 
RICARD François, 1990, « la mortalité d’Agnès », Postface de 
L’Immortalité, Gallimard, Paris 
RICHARD Jean-Pierre, 1961. L’Univers imaginaire de Mallarmé, 
Seuil, Paris  

http://www.ebooksgratuits.com/


184 

SARTRE Jean-Paul, 1943. L’être et le néant, Gallimard, Paris 
YOMBO Jean-Marie, 2017, « La posture déconstructiviste de 
Milan Kundera : une critique postcoloniale des configurations 
impériales de l’histoire et de l’éthique de l’authenticité. », in 
Ecritures, N°13, CLE, Yaoundé  
 


