LA QUETE DU BONHEUR EN CONTEXTE
POSTMODERNE : RELECTURE DE
L’INSOUTENABLE LEGERETE DE L’ETRE ET
L’IMMORTALITE DE MILAN KUNDERA.

Joseph Olivier MAGA PANGA

Atelier de Critigue et d’Esthétique Littéraire (ACEL)
Université de Y aoundé 1

Doctorant

magapangajoseph. 1@gmail.com

Résumé

Ce travail de recherche sur la quéte du bonbenr en contexte postmoderne dans 1. Tnsoutenable
légereté de ['étre et L Tmmortalité de Milan Kundera vise principalement a mettre en exergue
les carences lides a la société et a lexistence bumaine qui poussent directement nos protagonistes
a entreprendre une recherche acharnée du bonbenr. Dans ce sens, I/ est présenté que les errements
de la société postmoderne qui constitue nos romans et qui nait de I'échec de la modernité d’une
part et le fait d’envisager un bonbenr aprés la mort d'autre part, conduisent a un bonbhenr
terrestre improbable. En réaction directe anx pressions de cette société mise en exergue, laquelle
présente 'Homme en perpétuelle quéte de la plénitude, nous faisons ressortir le bonbhenr comme
étant, pour chacun d'enx, une compensation psychologique. Les romans de Milan kundera,
Lun de 1984 et Pautre de 1990, a travers lécriture, nons montrent comment vaincre ce chaos
lié a la condition sociale actuelle en nous confiant le secret du bonbeur durable qui consiste a
admettre sa mortalité. Ainsi, il a été question de résoudre le probléme de la guéte du bonbenr
en contexte postmoderne, a partir de la méthode thématique de Jean-Pierre Richard. Nous
avons d'abord décrit les mobiles de la recherche du bonbeur, ensuite nons avons présenté les
modalités du récit du bonbenr, marguées par une instabilité scripturale, pour aboutir enfin a
Limprobabilité dn bonbeur terrestre, dans le contexte postmoderne. A partir de ces romans, ce
travail dévoile le fait que la meillenre stratégie d’accession a la plénitude est de licher prise.
Mots clés : Bonbeur, Quéte, modernité, postmodernité, progres, discontini.

Abstract

This research work on the quest for happiness in a postmodern context in Milan
Kundera's The Unbearable Lightness of Being and Immortality mainly aims to highlight the
shortcomings linked to society and human existence which directly push our protagonists to
undertake a relentless search for happiness. In this sense, it is presented that the wanderings of
postmodern society which constitutes our novels and which arises from the failure of modernity
on the one hand and the fact of envisaging happiness after death on the other hand, lead to

158


mailto:magapangajoseph.1@gmail.com

improbable earthly bappiness. In direct reaction fo the pressures of this highlighted society,
which presents Man in a perpetual quest for fullness, we bring ont happiness as being a
psychological compensation for each of them. Milan Kundera's novels, one from 1984 and the
other from 1990, through writing, show us bow to overcome this chaos linked to the current
social condition by entrusting us with the secret of lasting happiness which consists in admitting
one's mortality. Thus, it was a question of solving the problem of the quest for happiness in a
postmodern context, using Jean-Pierre Richard's thematic method. We first described the
motives for the search for happiness, then we presented the modalities of the narrative of
bappiness, marked by a scriptural instability, to finally arrive at the improbability of earthly
bappiness, in the postmidern context. From these novels, this work reveals the fact that the best
strategy for achieving fullness is to let go.

Key words: Happiness, Quest, modernity, postmodernity, progress, discontinuous.

Introduction

Le contexte postmoderne est marqué par une rupture
totale avec les idées progressistes des lumieres, suivant ce que
précise Ferry:«le postmoderne serait une rupture avec les
lumiceres, avec lidée de progres selon laquelle les découvertes
scientifiques et, plus généralement, la rationalisation du monde
représenterait ipso facto une émancipation pour I’humanité. » (L.
Ferry, 1990, 329) A cet effet, la postmodernité se fonde sur
I’évidence de ce constat qui s’accompagne d’une prise de
conscience de I'échec des meétarécits qui légitiment la modernité
comme pensée totalisante. C’est ainsi que J-F Lyotard donne a la
postmodernité cette formule définitoire: « En simplifiant a
I’extréme, on tient pour « postmoderne » I'incrédulité a ’égard des
métarécits » (J. F. Lyotard, 1979, 7). Ces fictions globalisantes de la
modernité sont la Raison, le Progres, le sens de I’histoire, la vérité
etc. on dira donc que la postmodernité est le constat de la fictivité
de la modernité, c’est ’échec de la raison et du progres, le rejet de
la linéarité moderne et Pentrée dans la discontinuité. Dés lors, dans
ce contexte, une réflexion sur le bonheur semble inéluctable. Ainsi,
ce travail consistera a examiner ce qui suit : « la quéte du bonheur
en contexte postmoderne : relecture de L Tnsoutenable légereté de ['étre
et LTmmortalité de Milan Kundera. » En effet, Le « bonheur » est
un état heureux causé par une complete satisfaction. Une enquéte

159



de I’IRB en 2010 pose le bonheur comme un dépassement de soi.
Par ailleurs, selon le dictionnaire de philosophie en ligne, c’est un
état de satisfaction compléte caractérisée par sa stabilité et sa
durabilité. Il ne suffit pas de ressentir un bref contentement pour
étre heureux. Une joie intense n’est pas un bonheur. Un plaisir
éphémere non plus. Le bonheur est un état global. I’homme
heureux est comblé, il vit une forme de plénitude, sa situation est
stable (équilibrée). Or, En tant qu’optimum de la vie humaine, le
bonheur est universellement recherché. 1l est souvent présenté
comme le but élevé de Pexistence. Il sera question de mener cette
¢tude critique sur deux romans de Mila Kundera : L Insoutenable
legereté de ['étre (1984) et L Tmmortalité (1990). Ainsi, dans optique de
résoudre le probléme de la quéte du bonheur en contexte
postmoderne, des interrogations fusent: Comment la quéte du
bonheur, sous l'influence postmoderne, est-elle présentée dans ces
deux textes de Kundera ? En d’autres termes, Quelles sont les
mobiles de la recherche du bonheur dans les ceuvres ? Quelles en
sont les modalités ? Le bonheur (postmoderne) est-il une
satisfaction matérielle immédiate ou wune compensation
psychologique ? En effet, on dira de maniere hypothétique que
Milan Kundera présente la quéte du bonheur comme une
entreprise problématique dont la méthode, aussi irrationnelle
qu’elle puisse étre, est différente chez chaque personnage. Ceci
nous conduit aux trois autres hypotheses suivantes : deux grands
facteurs (social et existentiel) constituent les mobiles de la
recherche du bonheur ; puis cette quéte est exprimée dans un récit
des mélanges, signe d’une instabilité scripturale ; enfin Milan
kundera met en exergue 'improbabilité du bonheur terrestre dans
la société postmoderne. De ce fait, la méthode thématique de Jean-
Pierre Richard (1961) nous permettra de mener a bien cette
réflexion, suivant sa démarche tripartite : La description des motifs
d’apres le critere de la récurrence ; L’analyse du paysage littéraire
qui consiste a regrouper les motifs en sous-themes de maniére a
reconnaitre la présence d’un theme central, de donner sa valeur et
ressortir la nuance quapporte son environnement; La

160



détermination de la vision du monde de I'auteur en interprétant les
signes en tant qu’élément symbolique d’une culture. D’ailleurs, Le
theme est pour lui « un principe concret d’organisation, un scheme
ou un objet fixe, autour duquel aurait tendance a se constituer et a
se déployer un monde » (J. P. Richard, 1961, 24).

1. Les mobiles de la quéte du bonheur

1.1. Les carences sociales

Face ala monotonie de la société moderne, les personnages
éprouvent un malaise total. Ils veulent désormais connaitre le
bonheur. A Prague, dans L ’Insoutenable légereté de ['étre, Tereza a
rejoint Tomas son amoureux. Elle grimpe les échelons et passe de
serveuse a photographe d’un magazine. Elle vit 'amour avec son
homme. Dé¢s son arrivée a la métropole, Tomas éprouvait déja une
certaine géne mélée a de amour, car: « Il se demandait ce que
Tereza allait faire a Prague pendant les longues trente-six heures
qui restaient jusqu’a leur rencontre et il avait envie de prendre sa
voiture et de partir a sa recherche dans les rues de la ville » (M.
Kundera, 1984, 16). Notons que nous sommes en contexte du
printemps de Prague et que la ville grouillait d’effervescence
militaire et de propagande. Tereza commence elle-méme a
éprouver un grand malaise, elle avait marre de photographier les
soldats, les dégats de guerre. Elle 'expliquait a Tomas. Elle voulait
désormais quitter Prague. Il fait cette déduction :«sa vie ici
(Prague) était malheureuse. » (M. Kundera, 1984, 38)

Par la suite, le quotidien de Tomas se dégradait
considérablement. Il comprit que quoi qu’il fasse, « le souvenir de
Tereza lui causerait une insoutenable douleur.» (M. Kundera,
1984, 43) 11 éprouve une réelle mélancolie. Sa vie était plus 1égere
depuis le départ de Tereza, il savourait cette douce 1égereté, mais
ce n’est pas pour longtemps.

Par ailleurs, le malaise dont fait preuve les personnages est
essentiellement da a la cohabitation. Aussi constatons-nous un
climat particulicrement chaotique dans les rues des villes

161



modernes, ce qui perturbe Agneés, héroine de L Tmmortalité. Elle est
troublée, dépaysée. Ce climat social ne la convient pas, elle ne se
reconnait pas auprés des hommes. Car « Agnes contemplait
I'incessante agitation des véhicules, le clighotement des lumiéres,
tout le vain remue-ménage d’une nuit urbaine qui ne connait pas
de repos (...) elle n’a rien de commun avec ces créatures sur deux
jambes, la téte au-dessus du coup, la bouche sur le visage. » (M.
Kundera, 1990, 67) Elle se croit dans un univers qui n’est pas sien,
elle veut se retrouver, s’affirmer mais cette société humaine ne le
lui permet pas. Agnes se désolidarise avec le genre humain et veut
vivre avec ses semblables. Mais qui sont-ils ? Méme elle ne peut y
répondre pour le moment.

Notons que ce malaise lié a au désordre urbain s’amorce
des les premicres pages du roman, quand Agnes, agressée par la
promiscuité et la laideur des grands boulevards, ressent d’abord
une haine mélée de répugnance, dont la délivre aussitot le souvenir
de son pere qui lui inspire la seule voie du salut : « se désolidariser. »
Elle fait le constat de ce qu’elle ne peut pas hair les hommes parce
que rien ne 'unit a eux ; « nous n’avons rien en commun. » conclut-
elle. Le méme jour au soir, a nouveau, « Elle éprouva cette étrange
et forte sensation qui I’envahissait de plus en plus souvent : elle n’a
rien de commun avec ces créatures sur deux jambes, la téte au-
dessus du coup, la bouche sur le visage » (M. Kundera, 1990,
67). Elle ne se sent plus « des leurs ».

De plus, notre héroine est mariée a Paul. Habituellement,
nous savons que le mariage est un veeu de bonheur éternel. C’est
I'union de deux personnes qui s’aiment éperdument et veulent
mourir I'un pres de lautre. Le mariage c’est 'union de deux choses
qui se completent plus ou moins bien. Toutefois, cette union
inflige une torture a Agnes qui éprouve un gene a partager le lit
conjugal avec son conjoint. Pour elle le mariage n’est qu’un
simulacre des conjoints. Elle est mal a l'aise a I'idée de partager le
lit avec son mari car « Tous ont du mal a s’endormir et le souffle
de l'un réveille I'autre, chacun se pousse vers le bord du lit, laissant
au milieu un large vide ; I'un simule le sommeil (...) Pautre n’en

162



profite guere, étant occupé lui aussi a simuler le sommeil en évitant
de bouger. » (M. Kundera, 1990, 69)

Plus tard, Agnés 'avoue, elle souhaite une vie apres celle-ci
ou elle ne vivrait plus avec Paul, ou elle ne vivrait plus avec
personne d’autre. Ainsi nous mettons en exergue la phobie des
visages de cette derniere, elle souhaite un monde sans visage car au
milieu de tous ces visages, elle se sent dépaysée. Elle exprime son
angoisse au mystérieux visiteur : « ceux qui vivent la-bas, chez
vous, ont-ils des visages ? » (M. Kundera, 1990, 70) La réponse lui
étant favorable, elle conclut : « peut-étre faut-il que la mort soit. »
(M. Kundera, 1990, 70) Par ailleurs, les personnages sont motivés
ici par une tout autre force extérieure dont ils ignorent la nature et
origine et de laquelle ils vivent les signes.

1.2. Les faiblesses existentielles : Ia honte de son corps

Le reflet de l'individu dans le miroir, qu'il soit autrui ou lui-
méme, parfois semble dédaigneux. Sujet au vertige et a la nausée, il
ne reconnait plus sa vie comme quelque chose de commun. Il en
ressent l'insignifiance au point de se voir vidé de son caractere
d'étre, son sens se désagrége pour laisser de lui I'image d'une masse
vide planant entre I'étre et le néant. Il fait une chute devant son
reflet et en a honte. Il passe d’ailleurs de I’étre pour le néant, et en
est indigné. Camus exprime ainsi ce malaise dans Le mythe de
Sisyphe, faisant 1a écho a Sartre : « on se demande pourquoti il vit.
Ce malaise devant linhumanité de I'homme méme, -cette
incalculable chute devant I'image de ce que nous sommes, cette «
nausée » comme l'appelle un auteur de nos jours, c'est aussi
l'absurde. De méme I'étranger qui, a certaines secondes, vient a
notre rencontre dans une glace, le frére familier et pourtant
inquiétant que nous retrouvons dans nos propres photographies,
c'est encore l'absurde » (A. Camus, 1942).

Camus releve ici Pabsurdité existentielle qui s’accompagne
ici du malaise devant I'image de la généralité de lindividu
présentant ainsi sa propre « physicalité » vue en 'autre ou dans le
miroir. Le personnage fait face a I'insignifiance de son existence.

163



De ce fait, « Noyé dans l'image de sa généralité, I'individu ne se
trouve pas d'unité, il se désidentifie d'avec son corps qui le rappelle
douloureusement a son absence d'identité comme de signifiance. »
(H. Bertier, 2013, 39)

Dans notre corpus, cette expérience est éprouvée par la
grande majorité des personnages qui ressentent de ’humiliation
face a leur corps. Le narrateur dans L’Immortalité 'énonce
clairement a propos d’Agneés : « Quand I'homme découvre pour la
premicre fois son moi physique, ce n'est ni l'indifférence ni la
colere qu'il ressent d'abord et surtout, mais la honte : une honte
fondamentale qui avec des hauts et des bas, méme émoussée par le
temps, l'accompagnera toute sa vie. [...] La honte n'a pas pour
fondement une faute que nous aurions commise, mais I'humiliation
que nous éprouvons a étre ce que nous sommes sans l'avoir choisi
» (M. Kundera, 1990, 365-366)

On retrouve ici la honte selon Jean-Paul Sartre qui la
présente comme le sentiment éprouvé par quelqu’un quand il
comprend que son image est subordonnée au regard d’autrui ou au
miroir. Le plus difficile cependant c’est moins cette
compréhension que le fait d’admettre et d’accepter cela : « je suis
comme autrui me voit » (J.P. Sartre, 1943, 260) Autrement dit, je
suis cette image que je porte sans I'avoir choisi. C’est ce méme
sentiment qui explique la honte fondamentale dont parle Kundera.
C’est dans un premier temps la honte d’étre le fruit d’une création
insensée : I'individu ressent son corps comme la marque et le
rappel incessant de son absurdité, lui imposant une forme vide.
Irresponsable de son étre, il a cependant la responsabilité de
composer avec. Mais encore, ce corps lui fait subir une profonde
humiliation : «l rappelle a l'individu qu'il n'est qu'une incarnation
d'une physicalité d'espece, il le ramene a son caractére non-
individuel et le nie dans sa singularité. » (H. Bertier, 2013, 40)

Sabina fait une scene dans ce sens qui démontre toutes ses
inquiétudes sur la question de I'image du corps vu par un miroir
dans une des scénes de L’Insoutenable légereté de I’étre : « Elle
enleva sa jupe. Elle saisit sa main et le fit pivoter en direction d’un

164



grand miroir appuyé contre le mur quelques pas plus loin. Sans
lacher sa main, elle regardait dans ce miroir, posant le méme long
regard interrogateur tantot sur elle, tantot sur lui. » (M. Kundera,
1984, 110) Le malaise de son compagnon Franz s’est fait visible car
«ce regard le genait» (M. Kundera, 1984, 110). Le geéne de ce
compagnon se prolongeait et il ne supportait plus ce déguisement
de sa compagne, signe de son dédain pour son corps. Ainsi, « Il
prit délicatement le chapeau melon entre les deux doigts, 'enleva
en souriant de la téte de Sabina et le remis sur le socle. C’était
comme de gommer les moustaches dessinées par un enfant
polisson sur I'image de la Vierge Marie. » (M. Kundera, 1984, 111)

Dans L'immortalité, Kundera, plus clairement, met en scene
cette honte a travers les divagations d'Agnes : elle détaille ce
sentiment en expérimentant mentalement ses occurrences, jusqu'a
théoriser la « honte fondamentale » que I'on a expliquée plus haut.
Puis, comme un soubresaut venu du rideau des pré-interprétations,
une dernicre question surgit, venant en fait parachever sa réflexion
: « Mais que dire alors du pere d'Agnes ? Lui, pourtant, il était beau
I'» (M. Kundera, 1990, 366) Son pére était beau, et, comme les laids,
il avait honte de son physique. C'est justement par la qu'on peut
comprendre que la honte dont il s'agit ne recouvre pas son
acception courante, la restreignant au territoire moral : c'est une
honte ontologique, qui nait de l'irresponsabilité originelle face a sa
« physicalité », a ses défauts comme a ses qualités. Plus encore face
a ses qualités, nous dit Kundera : le pere d'Agnes a d'autant plus
honte qu'il est beau, sa beauté en faisant le parfait exemplaire du «
prototype originel » (M. Kundera, 1990, 366). Ainsi, « Laideur :
poésie capricieuse du hasard. Chez un bel homme, le jeu des
hasards a choisi une moyenne de toutes les mesures. Beauté :
prosaisme du juste milieu. Dans la beauté, plus encore que dans la
laideur, se manifeste le caractére non individuel, non personnel du
visage. Sur son visage, le bel homme voit le projet technique
originel, tel que I'a dessiné l'auteur du prototype, et il a peine a
croire que ce qu'il voit soit un moi inimitable ». (M. Kundera, 1990,
366) Le corps rappel au personnage qu’il n’est qu'un exemplaire du

165



prototype humain et c’est la le plus humiliant car « la beauté force
encore ce trait, puisqu'elle est canon de la norme, modele de la
forme de '’homme. » (H. Bertier, 2013, 41)

Eveillé a ce constat, Agnés ne supporte plus son physique,
le rejette comme un poids absurde et humiliant et est incapable de
voir son image ni celle des autres sans les vider de leur
individualité : « Quand tu places cote a cote les photos de deux
visages différents, tu es frappé par tout ce qui les distingue. Mais
quand tu as devant toi deux cent vingt-trois visages, tu comprends
d'un coup que tu ne vois que les variantes d'un seul visage et
qu'aucun individu n'a jamais existé. » (M. Kundera, 1990, 57)
Agnes fait 'épreuve de la contingence de I'étre et du corps. Clest
le visage qui lui parait clairement un fardeau psychologique. Elle,
comme tous les personnages de ce corpus, en éprouve une
profonde honte car elle porte un visage commis d’office, ce dernier
réduit les personnages a une image simpliste. Dans L Tusoutenable
légereté de ['étre, Sabina ne pouvait pas s’affranchir de son étiquete
d’artiste exilée luttant contre le communisme.

2. L’art des mélanges ou Pinstabilité scripturale liée a la
quéte du bonheur

2.1. La polyphonie Romanesque

Selon Milan Kundera (1986), la polyphonie romanesque
s’oppose a toute composition unilinéaire du roman. Mikhail
Bakhtine est la référence immédiate du concept de polyphonie en
littérature et pour lui elle désigne un « plurilinguisme »,
« plurivocité » ou « dialogisme ». On comprend des lors qu’il n’y a
point d’énoncé isolé et que I'on devrait patler, pour ce qui est du
roman, d’inter-discours. Bakhtine affirme 2 cet effet:
« L’orientation du discours parmi les énoncés et les langages
d’autrui, comme aussi tous les phénomenes et toutes les
possibilités qui lui sont relatés, prennent, dans le style du roman,
une signification littéraire. La plurivocité et le plurilinguisme
entrent dans le roman et s’y organisent en systeme littéraire

166



harmonieux. La réside la singularité particulicre du genre
romanesque. » (M. Bakhtine, 1988, 120) Or, La focalisation désigne
le point de vue adopté par le narrateur dans la conduite de son
récit. Gérard Genette (1972) fait de la focalisation une
détermination modale du récit. Il distingue trois types de
focalisation a savoir : la focalisation zéro, la focalisation interne et
la focalisation externe. Dans nos romans le narrateur alterne
incessamment focalisation zéro et focalisation interne, d’ou son
instabilité. La focalisation zéro, ou récit non focalisé « caractérise
le point de vue du narrateur omniscient, maitre de son récit, et qui
fournit a son lecteur toutes les informations nécessaires. » (D.
Bergez, 2008, 99) Cette focalisation est fréquente chez les écrivains
animés d’un souci réaliste. Ainsi, le narrateur kunderien en fait la
part belle. Que ce soit dans L Tnsoutenable légereté de létre :
« s glissaient magnifiquement sur la piste et Tereza paraissait plus
belle gue jamais. 1/ était stupéfait de voir avec quelle précision et quelle
docilité elle devangait dune fraction de seconde la volonté de son
partenaire. Cette danse semblait proclamer que son dévonement, son
ardent désir de faire ce qu'elle lisait dans les yeux: de Tomas, n’étaient
pas nécessairement liés a la personne de Tomas, mais étaient préts a
répondre a l'appel de n’importe quel homme gu’elle eiit rencontré (. ..)
Le corps de Tereza était parfaitement pensable dans [étreinte
amonrense avec n'importe quel male, et cette idée le mit de manvaise
humenr. » (M. Kundera, 1984, 27)
Mais encore, dans L Tmnortalité :
« A force de vivre avec elle et d'en parler a ses amis, elle accorda a cette
siamoise, choisie plutdt par hasard et sans grande conviction (car enfin,
elle avait d'abord vouln un chien!), une importance toujours
croissante : elle venta partout ses mérites, forcant chacun a l'admirer.
Elle vit en elle la belle indépendance, la fierté, la liberté d’allure et la
performance d'un charme (bien différent du charme humain, qui
alterne toujours avec des moments de maladresse et de disgrice) ; elle

vit un modele en sa siamoise ; elle se vit en elle. » (M. Kundera, 1990,
151-152)

167



Dans ces deux descriptions qui paraissent orientées dans le
sens de l'attachement amoureux, le narrateur semble nous livrer
toutes les informations dont nous avons besoin pour comprendre
Tereza et Laura qui sont en quéte d’une relation amoureuse, quel
qu’elle soit, gage de leur bonheur. Il emploi de ce fait un point de
vue omniscient dans la mesure ou il présente jusqu’aux moindres
détails les états d’ames de ces personnages. Ceci nous a permis de
comprendre la complicité qui existe entre Tereza et Laura qui sont
deux étre en proie a I'idylle d’un amour adhésif et pastoral.

La focalisation interne quant a elle restreint les
informations au point de vue d’'un personnage. C’est par ses yeux
que nous voyons la scene. Selon Genette (1972), elle peut étre fixe
(ou tout passe par un personnage), variable (ou le personnage focal
varie au cours du récit) ou multiple (ou le méme événement peut
étre évoqué plusieurs fois selon le point de vue de plusieurs
personnages). Dans nos romans, le narrateur parfois sort de son
omniscience pour se prononcer personnellement dans I’histoire
dont il fait partie. Il part de « z/» pour «je ». Autrement dit, il est
des passages ou le personnage focal n’est pas désigné mais d’autres
qui démontrent a suffisance qu’il s’agit en réalité d’un seul et méme
personnage-narrateur qui, quelques fois, décide de se dissimuler
dans lhistoire et de s’effacer : on dira que le narrateur kundérien
adopte une focalisation interne fixe. Ainsi, dans L Tmmortalité, le
narrateur parcourt tout le récit. Plusieurs fois il s’insere dans
Ihistoire et nous la raconte de par sa vision. Il construit ses
personnages selon sa sensibilité et se joint a eux : « Quand je me
suis réveillé, il était déja presque huit heures et demie ; j’imaginai
Agnes. Comme moi, elle est allongée dans un grand lit. » (M.
Kundera, 1990, 17)

Nous constatons une variété de focalisation chez Kundera,
et leur mobilité incessante, traduisent souvent une conception
Indigue de la littérature et un regard ironique sur ses personnages
qui sont aussi instables que le narrateur. Toutefois la domination
de la focalisation zéro démontre le désir du narrateur de rester au
contréle de tout, au méme moment, que ce soit des vivants ou des

168



morts, sur la terre ou dans ’au-dela, d’ou son acharnement. Les
passages a la premicre ne servent qu’a démontrer davantage cette
toute puissance du narrateur qui peut prendre 'apparence d’un
personnage et intervenir directement. A I'image de sa conversation
avec le Professeur Avenarius ou on découvre qu’ils sont amis. C’est
dans cette maitrise de « son monde » que le narrateur trouve sa
plénitude et souhaite ainsi la transmettre aux personnages : d’ou
ses multiples compassions qui débouchent au lyrisme.

A la plurivocité, Bakhtine ajoute le plurilinguisme comme
élément caractéristique de la polyphonie romanesque. Nous avons
ainsi dans nos deux romans un mélange de langue considérable
dont le narrateur use a des fins précises. On peut remarquer dans
L Tmmortalité que le narrateur fait quelques fois appel a I'allemand
pour démonter I'originalité des actions de Goethe qu’il assimile
presque souvent a Agnes et Brigitte qui ont toute deux faits des
¢tudes d’allemand. D’ou ce vers de Goethe qui traduisent le désire
d’apaisement d’Agnes : « Uber allen Gipfeln / Ist Rub, » (M. Kundera,
1990, 47) Ce que le narrateur traduit en ces mots : « Sur tous les
sommets | C'est le silence, » (M. Kundera, 1990, 47). Dans le méme sens
et toujours la langue allemande, le narrateur dans L Insoutenable
légereté de ['étre se réfere cette fois a Beethoven a qui il emprunte
cette interrogation : « Muss es sein 2 » (M. Kundera, 1984, 46) (Le faunt-
7/ ?) et la réponse a cette question en allemand est plusieurs fois
répétée dans le roman : que ce soit par le narrateur pour désigner
la grande marche ou par Tomas pour faire savoir a son patron sa
détermination a aller rejoindre sa femme Tereza d’une part et
d’autre part pour se convaincre a la fin qu’il fallait la rejoindre pour
avoir son amout. Il est prononcé en toutes ces occasions : « Es 7zss
sein ! » (1] le fant) pour démontrer acharnement des personnages
kunderiens a accéder au bien-étre.

St le narrateur fait savoir dans L Tusoutenable légereté de I'étre
que « 'allemand est une langue de mots lourds. « Es muss sein ! »
N’était plus du tout une plaisanterie mais « der schwer gefasste
Entschluss », 1a décision gravement pesée. » (M. Kundera, 1984, 246),
Celui de L’Immortalité quant a lui fait savoir que pour Brigitte,

169



« d’une part la langue de Goethe lui semblait dénuée de toute utilité
pratique (...) d’autre part elle se sentait avec I'allemand en profond
désaccord. Cette langue I’agagait par son illogisme. » (M. Kundera,
1990, 202)  En effet, si pour la méme langue nous avons «la
décision gravement pesée » et « illogisme », il y a lieu de faire le
constat de l'instabilité du narrateur qui, de maniere indécise mais
acharnée, touche a tout espérant trouver ¢a et la de la satisfaction
mais comme Brigitte a son cours d’allemand, il finit par abandonné
par quétant en désaccord avec le moyen utilisé pour son
épanouissement.

2.2. Le contrepoint Romanesque

Milan Kundera parle du contrepoint romanesque « en tant
qu’union de la philosophie, du récit et du réve. » (M. Kundera,
1990, 99) Dans le roman. En effet il démontre que c’est un art qui
consiste en une intégration des genres non-romanesques dans la
polyphonie du roman. Pour lui, « les conditions sine qua non du
contrepoint romanesque sont : 1. Pégalité des « lignes » respectives
; 2. 'indivisibilité de 'ensemble. » (M. Kundera, 1990, 95) Joindre
dans son roman de la philosophie fait avouer a Kundera la
nécessité d’un «art de lessai spécifiquement romanesque »
car : « en entrant dans le corps du roman, la méditation change
d’essence. En dehors du roman, on se trouve dans le domaine des
affirmations : tout le monde est sur de sa parole : un politicien, un
philosophe, un concierge. Dans le territoire du roman, on n’affirme
pas : C’est le territoire du jeu et des hypotheses. La méditation
romanesque est donc, par essence, interrogative, hypothétique. »
(M. Kundera, 1990, 97)

Conséquemment, nous avons des passages philosophiques
ou essayistes dans nos deux romans qui illustrent cette méditation
romanesque et engendre des digressions. Dans /Tusoutenable légereté
de ['étre, nous avons une grande interrogation sure « 'éternel retour
de Nietzsche» deés l'entame et le narrateur joint aussitot

170



interrogation et hypothése sur la question. Il début par cet incipit :
« ’éternel retour est une idée mystérieuse et, avec elle, Nietzsche a
mis bien des philosophes dans 'embarras ; penser qu’un jour tout
se répétera comme nous l'avons déja vécu et que méme cette
répétition se répétera infiniment! Que veut dire ce mythe
loufoque ? » (M. Kundera, 1984, 9) Il poursuit avec cette nouvelle
interrogation, quelques pages plus loin : « Mais que peut valoir la
vie, si la premiere répétition de la vie est déja la vie méme ? » (M.
Kundera, 1984, 15) le narrateur, essayiste d’occasion et d’exercice
paraché¢ve sa méditation par une hypothése a ses
interrogations : « Ne pouvoir vivre qu’une vie, c’est comme ne pas
vivre du tout.» (M. Kundera, 1984, 15) En effet, ’hypothese
donnée ici par le narrateur est que la répétions existentielle est
nécessaire pour le bonheur des hommes. Par la suite, a la sixieme
partie, une deux réflexions se pose, celle sur le kitsch. Ainsi,
Ihistoire du fils de Staline, une réflexion théologique, un
événement politique en Asie, la mort de Franz a Bangkok et
Ienterrement de Tomas en Bohéme sont liés par cette
interrogation permanente : « qu’est-ce que le kitsch ? ». On peut y
déceler deux grands secrets : d’une part, cette partie n’est pas
formée sur le canevas d’une histoire mais sur celui d’un essai qu’on
pourrait appeler «essai sur le kitsch». C’est en passant qu’on
apprend la mort de Franz, de Sabina, le dénouement des rapports
entre Tomas et son fils, telles des situations a analyser en guise
d’exemples. D’autre part, les évenements de la sixiéme partie se
passent apres les évenements de la dernicre partie (partie 7). Ceci
mene a un déplacement chronologique et notre connaissance de
'avenir remplit la derniere partie de mélancolie.

Par ailleurs, a la deuxi¢me partie de L Tmmortalité, le
narrateur fait ce qu’on appellerait un « essai sur 'immortalité » en
prenant comme situation a analyser la vie de Goethe. 1l pose cette
hypothese : «il faut distinguer la petite immortalité, souvenir
homme dans lesprit de ceux qui l'on connut, et la grande
immortalité, souvenir d’'un homme dans Pesprit de ceux qui ne
I'ont pas connu. » (M. Kundera, 1990, 80)

171



Ces essais spécifiquement romanesques ont le mérite
d’alléger la construction et de faire remarquer au lecteur les
préoccupations des  personnages, notamment celle de
I’épanouissement qui tourne autour de la répétition existentielle, du
kitsch et de I'immortalité. Comme évoqué plus haut, le récit
apparait dans nos romans comme des situations a analyser.
Cependant c’est le lieu de préciser qu’il est tout aussi important
pour I’évolution du roman mais surtout dénué de toute négligence.
11 est d’ailleurs le point focal du contrepoint romanesque, et du
roman tout court. Pour éviter toutes confusions narratologiques,
Gérard Genette recommande de discerner sous le terme « récit »
trois notions distinctes :

Dans un premier sens (...) Récit désigne I'énoncé narratif, le discours

oral ou écrit qui assume la relation d'un événement on d’une série

d’événements. .. Dans un second sens, (...) récit désigne la succession
d’événements, réels ou fictifs, qui font 'objet de ce discours, et leurs
diverses relations d'enchainement, d’opposition, de répétition... En
un troisiéme sens, (...) récit désigne encore un événement : non plus
toutefois celui que l'on raconte, mais celui qui consiste en ce que
quelqu’un raconte quelque chose : lacte de narrer pris en lui-méme.

(G. Genette, 1972, 71)

Pour ce qui est du sens premier, nous avons dans nos
romans un discours écrit assumant la relation d’une série
d’évenements. L Tmmortalité est construit autour des évenements
qui sont liées d’une maniere ou d’un autre : d’abord le narrateur qui
est ébloui par le geste d’Agnes en tout début du roman ; ce geste
sera copié par Laura par la suite qui trouve que sa sceur n’assume
pas sa vie ; Agnes décide de se détacher peu a peu de sa famille et
rencontre sur son chemin Rubens qui finit par I'aimer et la perdre
alors que Laura épouse son beau-frere Paul, ami d’Avenarius, ce
dernier étant lié d’amitié¢ avec le narrateur (qui observait Agnes au
début). Cette série d’évenements est liée par un objet commun :
I’épanouissement.

Pour ce qui est du deuxieme sens, nous avons une
succession d’évenements dans nos deux romans. D’une part, dans

172



L Insontenable légereté de ['étre, nous avons un enchainement de six
éveénements hasardeux qui concourent a la relation amoureuse
entre Tomas et Tereza. Le narrateur fait savoir que, « apres son
retour de Zurich a Prague, Tomas fut pris de malaise a I'idée que
sa rencontre avec Tereza avait été le résultat de six improbables
hasards. » (M. Kundera, 1984, 64) C’est évenements sont: la
présence de Tomas dans la brasserie de Tereza, seul et souriant en
train de lire un livre ; au moment de servir du cognac a son client,
la radio lance du Beethoven ; pour payer, il referma son livre en
signe de fraternité secrete ; elle demande son numéro de chambre
pour enregistrer la note, c’est le numéro six et elle termine son
service 2 six heure ; Tomas va I'attendre assis sur le banc ou elle
était assise la veille... ces évenements ne font que rapprocher les
deux personnages. Pourtant, dans L Twmortalité, au-dela des
enchainements, nous avons aussi des répétitions d’événements.
Notamment celui-ci qui se déroule a la page 17 et se répéte a la
page 50 : « ce matin, en se réveillant, elle entendit a la radio qu’au
cours d’une intervention chirurgicale pourtant bénigne, une
négligence des anesthésistes avait entrainé la mort d’une jeune
patiente. » (M. Kundera, 1990, 50)

Quant au troisieme sens qui consiste en ce que quelqu’un
raconte quelque chose, nous dirons que nos romans contiennent
tous deux un narrateur qui est maitre des évenements qu’il raconte
et dont il fait partie quelques fois. Dans L Twmortalité, le narrateur
y est beaucoup plus omniprésent et instable car il est actant au
début du roman et il semble autodiégétique car il se fait méme
appeler kundera. Il commence son histoire a la premicre personne
et se dit etre lautre du roman L Tusoutenable légereté de [étre :
« Avenarius garda un silence embarrassé, puis me demanda
gentiment : « et quel sera le titre de ton roman ? — L’Insoutenable
légereté de I’étre. — Mais ce titre est déja pris. — Oui, par moi | Mais
al’époque, je m’étais trompé de titre. Il devait appartenir au roman
que j’écris en ce moment. » (M. Kundera, 1990, 353)

Ces évenements constituent en sommes la part du récit
dans « l'art du contrepoint romanesque » dont parle Kundera. (M.

173



Kundera, 1986) Selon Milan Kundera, la narration onirique est
« I'imagination qui, libérée du controle de la raison, du souci de la
vraisemblance, entre dans des paysages inaccessibles a la réflexion
rationnelle. Le réve n’est que le modele de cette sorte d’imagination
que je considére comme la plus grande conquéte de Iart
moderne. » (M. Kundera, 1986, 100) En effet, le contrepoint
romanesque ajoute a la philosophie et au récit le réve. Ainsi, les
romans en études contiennent en eux des passages oniriques
considérables. Dans un premier temps, la narration onirique
parcourt L Tusoutenable légereté de ['étre a travers les réves de Tereza.
Elle est 'objet de réves répétés tous en rapport avec Tomas et son
caractére adultérin, elle en était constamment frustrée et ceci la
tourmentait. Voici un de ces multiples réves raconté de sa voix a
son mari :

. Elle lui raconta ce réve : « ¢'était une grande piscine onverte. On
était une vingtaine. Rien que des femmes. On était toutes completement
nues et on devait marcher au pas antour du bassin. 11y avait un grand

panier suspendu sous le plafond, et dedans il y avait un type. I/ portait

un chapean a large bords qui dissimulait son visage, mais je savais
que ¢était toi. Tu nous donnais des ordres. Tu criais. 1/ fallait gu’on
chante en défilant et qu'on fléchisse les genoux. Quand une femme
ratait sa flexion, tu lui tirais dessus avec un revolver et elle tombait
morte dans le bassin. A ce moment-la, toutes les autres éclataient de
rire et elles se mettaient a chanter encore plus fort. Et toi, tu ne nous
quittais pas des yeux, et si I'une d'entre nous faisait un monvement
de travers, tu ['abattais. Le bassin était plein de cadavres qui flottaient
an ras de Lean. Et moi, je savais gue je n’avais plus la force de faire
ma prochaine flexcion et que tu allais me tuer ! » (M. Kundera,

1984, 28-29)

Tereza est aux prises de multiples réves qui démontrent sa
mélancolie et qui semble la matérialisation de son destin fatal. Elle
aime Tomas et il 'aime aussi. Mais autour d’elle il y a d’autre femme
qu’elle traite de maitresses potentielles de son mari. Ces craintes la
conduiraient vers sa mort car, justement, « le troisiéme cycle de
réve racontait ce qu’il lui arrivait, une fois morte. Elle gisait dans

174



un corbillard grand comme un camion de déménagement. Autour
d’elle, il n’y avait que des cadavres de femmes (...) Tereza
hurlait : « voyons ! Je ne suis pas morte | J’ai encore toutes mes
sensations ! — Nous aussi, on a toutes nos sensations », ricanaient
les cadavres. » (M. Kundera, 1984, 28-29)

En effet, Tereza, soucieuse de 'unicité et de la différence,
voire de la particularité absolue, fait face aux railleries de ses pires
ennemis, les femmes. Et sa plus grande peur était d’étre obligée de
rester avec elles pour toujours. D’ou sa hantise. En d’autres termes,
les réves de Tereza sont segmentés en trois cycles. Dans le premier
cycle, elle voyait des chats qui lui sautaient au visage pour lui
planter leurs griffes. Ces chats (jolies filles dans l'argot grec)
représentent les potentielles maitresses de Tomas. Tereza éprouve
un amour trop adhésif qui génére la peur de perdre son mari. Dans
les cycles deux et trois, elle est envoyée a la mort et voit ce qui
arrive une fois morte. Autrement dit, elle se sent en danger dans sa
relation avec Tomas. Sa vie onirique devient la représentation
virtuelle de ses peurs (celle de mourir sans étre aimé a souhait par
Tomas). Elle refuse sa finitude et nourrit Iidylle d’une relation
fusionnelle indestructible. Contrairement aux réves de Tereza qui
agissent sur elle indépendamment de sa volonté, Agnes, elle,
construit ses propres réves a des fins précises. Tenez, en voici un
susceptible d’éloigner son mari Paul :

Iis sont tous trois assis dans des fantenils antour d'une table basse,

devant trois tasses de café, et Panl parle pour distraire le visitenr.

Agnes ne pense gu’an moment onr homme se mettra a expliguer les

raisons de sa visite. (...) Enfin, le visitenr interrompt le bavardage

pour entrer dans le vif du sujet : « je crois que vous savez, d'oil je viens.

— Oui » répond Agnes. Elle sait qun’il arrive d’une antre planéte,

d’une planéte trés lointaine qui occupe dans I'univers une importante

position. (M. Kundera, 1990, 70)

En effet, le personnage Agnes réve s’éloigner un jour des
hommes, commengant par son mari dont elle dédaigne dorénavant
le visage. Elle se fait des raisons, elle se fonde des réves a valeurs
de ruses pour se convaincre de ce que la vie ailleurs serait mieux.

175



En somme, cette confrontation du réve et du récit donne raison 2
Kundera car, le fait-il savoir : « Comme Kafka (et comme Nowvalis)
jéprouve ce désir de faire entrer le réve, 'imagination propre au
réve, dans le roman. Ma fagon de le faire n’est pas une « fusion du
réve et du réel » mais une confrontation polyphonique. Le récit «
onirique » est 'une des lignes du contrepoint. » (M. Kundera, 1986,
101)

3. La perspective d’un bonheur transcendantal

3.1. La désillusion du bonheur Terrestre

L’illusion d’un moi qui s’épanouit a 'écart de la société est
vainement recherché par les égos frustrés de I'ceuvre de Milan
Kundera qui n’ont plus de reperes. Ils sont a la recherche du
bonheur en dehors de la grande marche de lhistoire, en dehors
dans idéologies. Aussil'idylle du mot est-il a la fois désir et négation
de lautre. Dans L Tmmortalité, Agnés choisit de s’affranchir de la
nostalgie inhérente a la condition humaine. Elle cultivait la
méthode soustractive et militait pour le contact zéro avec le genre
humain. Mais comme le précise Francois Ricard (F. Ricard, 1990,
528), méme Jean Jacques Rousseau, retiré dans son ile, vivait plus
que jamais en société car son moi reflétait une image, le regard des
autres et le combats contre les autres. De plus, les médias réduisent
tellement les distances que méme le promeneur solitaire, révant
d’un espace apaisé, serait aujourd’hui en contact avec toute
Ihumanité. I’échec des personnages a s’épanouir se perc¢oit dans
nos romans. Ainsi, Brigitte, Bernard et Laura de L’Immortalité
profitent de la foule pour se faire voir alors qu’ils ne s’imaginent
pas que tous les regards sont posés sur eux. Dans ce sens, Iidylle
privée est un trompe-I'ceil qui voile en réalité son lien avec I'idylle
positive. Comme la seconde, la premiere forme de lidylle a
inéluctablement besoin des autres pour véritablement s’épanouir.
Selon Francois Ricard, le moi dépasse sa finitude en se défaisant de
Poubli vers la mémoire collective qui lui assure la pérennité. Jean-
Marie Yombo estime a cet effet que «le moi contemporain est

176



donc doté de «I'instinct thymotique » qui se satisfait de la lutte
pour le prestige. » (J. M. Yombo, 2017, 164) En d’autres termes, il
est question de linstinct qui amene lindividu a vouloir étre
reconnu, a dominer Pautre et se faire reconnaitre par lui comme
son maitre. C’est cet instinct qui conduit les personnages comme
Laura et Franz a mener des luttes historiques.

Vu le regard surplombant de Dieu ou de la providence qui
substitue le regard des caméras, nous pouvons constater que
’homme solitaire est une illusion. I’individu se croit étre libre et
caché dans son moi, alors qu’il est partout et a tout moment traqué
par les caméras qui sont utilisés dans le but de montrer la non-
appartenance postmoderne a lui-méme. Agnes regarde les
mutations opérées par la domination des médias, elle est consciente
du péril qu’encourt Pespace du moi individuel, assiégés par les
médias omniprésents. Ainsi, vivant dans une société imagologue,
Agnes commence a avoir la nostalgie de P'ancienne société sur
laquelle Iimage n’impactait nullement, alors ’homme pouvait
encore connaitre la société par expérimentation. Arrivé donc a son
stade terminal, la modernité a accouché dun individu
problématique et paradoxal : il est dominé et asservi alors qu’il se
croit libre.

Par ailleurs, Agnes adhére a la finitude de son égo et se
délivre de T'histoire. Loin de renoncer au monde, elle accepte sa
nature mortelle et évanescente en sacrifiant son égo conflictuel.
Elle aboutit ainsi au salut profane qui s’obtient par I'impression
égocentrique d’étre une esclave isolée dans la vaste nature. Elle
comprend et assume le fait que « vivre, il n’y a la aucun bonheur.
Vivre, porter de par le monde son moi douloureux. Mais étre, étre
est bonheur. » (M. Kundera, 1990, 309) Contrairement a Tomas et
Tereza qui se sont retirés définitivement du cadre urbain, Agnes y
revient pour signifier sa réconciliation avec le genre humain. Elle
met fin a son désir de retrait et consent a sa finitude. Sa sceur Laura
marque son humanisme a travers son secourt aux négres et ceci lui
assure son entrée dans lhistoire. Pour elle donc, Dieu est
congédiée au profit de Ihistoire qui lui octroie 'immortalité et le

177



salut profane. Pourtant pour Agnes, il n’est plus question de choisir
entre Dieu et I’histoire, mais de vivre sa mortalité : 1a est la clé de
son salut profane.

3.2. Le secret du bonheur : licher prise
Dans notre corpus, nous avons des personnages qui, décus
par la désillusion du bien-étre, se résignent a une condition qui n’est
pas forcément la meilleure. Ils décident de ne plus rien faire et
d’accepter leur échec car la machine arriere semble impossible.
Ainsi, « a Pexpansion narcissique de 'homme lyrique qui considére
son «moi» comme une vocation («es mus sein»), Kundera
oppose la résignation de ’homme qui, ayant pris conscience du
monde, de temps et d’autrui, a abandonné ses grands réves
lyriques.» (M. De Haan, 2005) En effet, c’est le cas dans
L Insoutenable ligereté de I'étre avec la résignation de Tereza et de
Tomas qui se retirent a la Campagne et renoncent a tout,
notamment a « es mus sein » (il le faut), référant a la pesanteur du
devoir. Ce passage en dit long :
- Tereza, dit Tomas, tu n’as pas remarqué que je suis heurenx ici ¢
— C’était ta mission, d'opérer | — Mission, Tereza, ¢'est de la fontaise.
Je n'ai pas de mission. Personne n'a de mission. Et ¢'est un énorme
soulagement de s’apercevoir qu’on est libre, qu'on n'a pas de mission.
(...) Elle pensa encore une fois an licvre qu'elle pressait contre son
visage dans sa chambre d'enfant. Qu'est-ce que ¢a signifie, se changer
en lievre ¢ Ce signifie oublier sa force. Ca signifie que désormais on
n'a pas plus de force I'un que lantre. (M. Kundera, 1984, 393)
De ce fait, la résignation consiste a se défaire de toute
mission, de toute obligation. Il suffit juste d’exister. C’est ainsi que
Tomas décide de tout lacher et de cesser de lutter pour
s’abandonner a I'idylle d’une relation fusionnelle telle que voulu par
Tereza. D’ailleurs, mieux qu’une résignation, Agnes fait le choix de
s’accorder avec son étre, avec la nature. Ainsi le confesse-t-elle :
« Vivre, il n’y a la aucun bonheur. Vivre : porter de par le monde
son moi douloureux. Mais étre, étre est bonheur. Etre: se
transformer en fontaine, vasque de pierre dans laquelle 'univers

178



descend comme une pluie tiede. » (M. Kundera, 1990, 381) En
effet, Agnes est en accord avec le monde alentour, réconciliée avec
les hommes qu’elles détestaient. Elle repousse des lors la solution
romantique du retrait pour aller vers le monde ou elle se réalise en
tant quétre du monde. Autrement dit, Tomas et Tereza, puis
Agnes ont opté pour une cessation de résistance. Ils se laissent
désormais vivre en se défaisant de tout poids, de toute pesanteur.

« L’apaisement n’est pas de se hausser au-dessus du monde,
il n’est pas de se replier sur soi. Il est, simplement, de jeter les armes
et de disparaitre : de consentir a étre mortelle. » (F. Ricard, 1990,
534) Il n’est pas question ici de se suicider comme Laura et la Jeune
femme de la route, c’est encore la une maniere pour le moi de
vaincre la mort. Cependant, il est question de s’abandonner et en
de se dessaisir de toute image de soi pour ne laisser subsister que
la simplicité et la paix de I’étre : il suffit de lacher prise et de se
contenter de reconnaitre et d’accueillir sa propre mortalité. Ainsi,
Dans L Tmmortalité, Agnés ne se donne pas la mort : quand survient
I'accident, elle se contente de ne plus lutter et d’accepter sa
mortalité. Apres Paccident,

Agnes n’épronva plus que fatigne, une fatigue si immense, pareille a
un puits profond, que les médecins et les infirmieres la croyaient sans
connaissance alors qu'elle sentait et comprenait, avec une surprenante
Incidité, gu’elle était en train de mourir. Elle réussit méme a s'étonner
vaguement de n'épronver aucune nostalgie, aucun regret, aucun
sentiment d horreur, rien de ce gqu’elle avait jusqu’a ce jour associé a
Lidée de la mort. (M. Kundera, 1990, 394).

De toute sa vie, Agnes n’avait jamais eu pareille sensation
d’apaisement. Et ceci s’oppose catégoriquement aux lamentations
de Laura et Paul face a la mortalité de Karénine et donc a leurs
propres mortalités. Pourtant Face a la mort, « Agnes sourit. » (M.
Kundera, 1990, 394) En signe de reconnaissance et d’accueil. En
effet, ’homme rempli de fatigue, las de soi-méme et de ses désirs,
n’espere plus alors que de s’éteindre sans bruit en contemplant la
nature au lointain. « Il est rare, songe Goethe, de parvenir jusqu’a
cette extréme limite, mais celui qui latteint sait que la et nulle part

179



ailleurs se trouve la véritable liberté. » (F. Ricard, 1990, 535) Par
ailleurs, le bonheur réside non pas dans le fait « d’étre son moi »
mais dans le fait « d’étre » tout simplement : se débarrasser de toute
arme de vie et se laisser aller. Agnés se sent tout a coup désarmée
et apaisée :

Et désormais, elle n’a plus rien entre les mains. N7 brosse, ni peigne,

ni ruban. Elle est désarmée. Elle est nue, a peine converte d’une sorte

de linceul blanc d’hipital. La voila entrée dans la derniére ligne droite,

o1l rien ne pent plus lui venir en aide, oil elle ne peut plus compter sur

la vitesse de sa course. Qui sera le plus rapide ¢ Paul ou elle 2 Sa mort

on larrivée de Panl ¢ |...] la fatigue se fit encore plus profonde, et

Agnes eut limpression de s'éloigner a toute allure, comme si I'on avait

1iré le lit en arriere. Elle onvrit les yeux: et vit une infirmiére en blouse

blanche. A quoi ressemblait son visage 2 Agneés ne le distingnait plus.

Et ces mots lui revinrent en mémoire : « la-bas, il n’y a pas de

visages ». (M. Kundera, 1990, 395).

Agnes, contre toute attente, découvre le secret du
bonheur : arréter de combattre, se débarrasser de tout poids et
notamment des visages et, le plus important, accepter sa mortalité
non pas en allant vers elle, mais en la reconnaissant et en
P'accueillant a son arrivée. C’est pour cette raison que Paul entrevoit
en le corps sans vie d’Agnés un étrange sourire, Paul a été le témoin
malheureux de cette plénitude que sa femme a trouvée dans la
mort, et peut-¢tre méme au-dela.

La perspective d’un bonheur transcendantal examinée ici
nous a mené a I’étude de la désillusion des personnages en quéte
du bonheur acharné car justement, il a ¢ét¢ démontré que
I'acharnement ne saurait garantir un bonheur durable. Ainsi, ces
personnages commettent des erreurs lyriques tout en croyant d’une
seconde chance de vie, ce qui s’est avérée impossible : d’ou la
désillusion. Il ne reste que, par ailleurs, aux personnages de faire du
bonheur une compensation psychologique. Optant pour la
résignation qui consiste a se laisser vivre, nos personnages
aboutissent a un bonheur apparent, c'est-a-dire, inexistant, un
leurre. Car ces derniers, connaissant leur mort, essaient par tous les

180



moyens de P’éviter et de I'ignorer mais elle reste une peur pour eux.
C’est alors qu’Agneés fait cette découverte pendant sa mort : le
véritable bonheur se trouve dans la connaissance et I'acceptation
de sa mortalité, dans le lacher prise, puisque, en somme, «le
bonheur est une récompense qui vient a ceux qui ne l'ont pas
cherchée » (Alain, 1928, 220).

Conclusion

I’aboutissement de ce travail nous suggere que la quéte du
bonheur, entreprise problématique, a entrainé certains de nos
personnages vers la ruine. Pour vérifier cette hypothese, nous
avons fait recourt a la critique thématique de Jean-Pierre Richard
qui stipule que tout texte littéraire apparait comme une structure
relative de la personnalité de son créateur. Autrement dit, c’est en
interprétant les signes en tant qu’éléments d’une culture qu’on
aboutit a la vision du monde de l'auteur. Cette approche nous a
permis de comprendre la vision du monde littéraire de kundera.
Nous avons noté que toute ceuvre est déterminée par un sens naif
et implicite qui correspond au travail de préparation dans
I'inconscient de Délaboration de la pensée de son auteur.
Autrement dit, une ceuvre littéraire est la mise en texte d’un paysage
littéraire exprimant la vision du monde de son créateur.
L Insoutenable légereté de létre et L Tmmortalité présentent un paysage
littéraire quasi identique mais qui pousse a des résultats différents
quant a I'objet.

Entreprendre une quéte du bonheur, dans ce contexte
postmoderne, est le résultat d’un malaise a la fois social et
existentiel dG au contexte postmoderne auquel les personnages
font face. Cest pour cette raison que les personnages comme
Agnes, Laura, Sabina, Paul et Tereza ont du mal a se stabiliser dans
ces villes modernes en proie au chaos. Pour certains, vivre devient
un poids lourd, une pesanteur qui dissout toute légereté. La fuite
vers 'immortalité devient un moyen de secourt des personnages
qui esperent trouver la paix du cceur dans I’éternité. Thomas de

181



Koninck l'avait au paravent découvert en Kundera et déclarait a

cet effet :
Milan Kundera faisait ressortir de fagon émonvante le contraste
entre la « légereté de ['étre », c'est-a-dire la frivolité systématique, et
la pesantenr qui survit dans le caur humain, la pesanteur de I'amonr
¢t de la fidélité, de la compassion, de la conscience d'avoir a mourir.
1] démontrait que le coté officiel de la société dans les pays d’Europe
de I'Est avant 1989 était tout entier du kitsch, cependant que son
vrai visage était d'un cynisme achevé. Le socialisme obligatoire avait
rendu fausses, et dans la vie et dans l'art, la pesantenr et la
responsabilité dans nos vies, et en avait fait du kitsch. (T. De
Koninck, 2009, 5)

En effet, La sociét¢é moderne en proie au progres
scientifiques a connu un échec dans la mesure ou ces progres ont
favorisé la montée de la bétise. Les médias notamment sont
devenus un moyen de perversion et de banalisation de la morale.
Les personnages comprennent donc qu’a défaut de la raison, on
pourrait se livrer au lyrisme qui nous méne a lirrationalité. Ceci
étant, ils aspirent a un bonheur immédiat, ce qui est complexe dans
le contexte de postmodernité.

A cet effet, La portée sociale de cette étude repose sur ce
que lauteur fait savoir au monde que le bonheur immédiat est
improbable car il ne prend pas en compte le contexte actuel
marqué par le libertinage et le relativisme. Aspirer au bonheur
durable consiste donc se détacher de ces attitudes défavorables, se
détacher du monde et des hommes et vivre tout simplement.

L’originalité de ce theme est que nous proposons dans cette
réflexion de lire le bonheur de la société contemporaine
postmoderne. Comment cette quéte est-elle vécue, subie ou
représentée. Il s’agit de s’abstenir de chercher pour enfin trouver.
Par ailleurs, 'enjeu de cette orientation épistémologique vise a
montrer une nouvelle orientation, un nouveau canevas a suivre
pour accéder au bonheur durable. I’écriture (instable elle-méme)
devient au méme moment une quéte, un moyen de solution, un
pansement. Le bonheur selon la situation du personnage peut étre

182



lu a travers sa capacité a intégrer le monde dans son étre et a vivre.
11 s’agit d’un imaginaire de quéte ou les structures de Perrance et
du « chemin » composent le roman. On assiste a une écriture
désarticulée qui libére Thomme de ses préjugés sur le bonheur.

Références bibliographiques

BAKHTINE Mikhail, 1988. Esthétique et théorie du roman,
Gallimard, Paris

BERGEZ Daniel, GERAUD Violaine et ROBRIEUX Jean-
Jacques, 2008. VVocabulaire de 'analyse littéraire, Armand Colin, Paris
BERTIER Héléne, 2013. La Question de létre chez Milan Kundera,
Parcours « Héritages et pratiques contemporaines de la
philosophie », Toulouse

CAMUS Albert, 1942. Le mythe de Sisyphe, Folio, Paris
CHARTIER Emile—Auguste dit Alain, 1928. Propos sur le
bonbenr, Edition du groupe «Ebooks libres et gratuits »,
http:/ /www.ebooksgratuits.com/

DE HAAN Martin, 2005, « Variations sur le « moi » - en marge
de Milan Kundera », écrire vertalen, En Ligne.

DE KONINCK Thomas, 2009, « Reflexions sur le bonheur »,
Revista brasileira de estudos politicos,
httpd://doi.org/10.9732/94.

FERRY Luc, 1990. Homo Aestheticus, Grasset, Paris

GENETTE Gérard, 1972. Figures 111, Seuil, Paris

KUNDERA Milan, 1990. L Innortalité, Gallimard, Paris
KUNDERA Milan, 1986. L.’Art du roman, Gallimard, Paris
KUNDERA Milan, 1984. L Insoutenable légereté de !'étre, Gallimard,
Paris

LYOTARD Jean-Frangois, 1979. La Condition postmoderne.
Rapport sur le savoir, Minuit, Paris

RICARD Frangois, 1990, « la mortalit¢ d’Agnés », Postface de
L’Tmmortalité, Gallimard, Paris

RICHARD Jean-Pierre, 1961. L’Univers imaginaire de Mallarmé,
Seuil, Paris

183


http://www.ebooksgratuits.com/

SARTRE Jean-Paul, 1943. [ %¢tre et le néant, Gallimard, Paris
YOMBO Jean-Marie, 2017, « La posture déconstructiviste de
Milan Kundera : une critique postcoloniale des configurations
impériales de lhistoire et de I’éthique de lauthenticité. », in
Ecritures, N°13, CLE, Yaoundé

184



