
112 

« UNE TENTATIVE INSURRECTIONNELLE 
REVOLUTIONNAIRE VOUEE A L’ECHEC. UNE 

LECTURE DE LA CONDITION HUMAINE D’ANDRE 
MALRAUX » 

 
Jean-Baptiste NDJOH OLITE  
Université de Yaoundé I 
jeanbaptistendjoh@yahoo.fr/jndjoholite@gmail.com 

 
Résumé 

 
La Condition humaine, publié en 1933, est le dernier volet d’un cycle 

romanesque inspiré à Malraux par ses séjours en Indochine dans les années 1920. Ce 
roman relate le parcours d’un groupe de révolutionnaires communistes préparant le 
soulèvement de la ville de Shanghaï. Au moment où commence le récit, le 21 mars 1921, 
communistes et nationalistes préparent une insurrection contre le gouvernement. Loin 
d’être seulement une fresque historique de la révolution, ce roman propose une véritable 
méditation sur l’homme. A sa lecture, l’avenir du monde semble être entre les mains des 
gens qui ne se posent pas de questions et qui ne se demandent pas si ce qu’ils font est 
bon ou mauvais. L’objet de cet article va devoir montrer comment les réalités sociales (la 
pauvreté, la misère, la solitude…) peuvent pousser la plèbe sociale à sacrifier leurs vies 
pour leur bien-être, à tout prix. La problématique, quant à elle, tente d’étudier la stratégie 
mise sur pied par les communistes et nationalistes pour une révolution effective face à 
une vie en proie à toutes formes de souffrance.  A cet effet, l’option phare choisie, c’est 
la révolte, voire la guerre. Cette option conduira-t-elle à atteindre leur objectif ? Après un 
examen des réalités sociales que vivent ces populations de Shanghaï, il sera aussi question 
de dégager la portée d’une telle écriture. La démarche sociocritique dans la perspective 
d’Henri Mitterand  semble être la plus indiquée pour conduire ce travail. L’art, la guerre 
comme options ultimes choisies par Malraux semblent, malheureusement, ne rien à voir 
avec une légitimité de plus en plus menacée. Le roman s’achève par une hécatombe, donc 
l’échec de la révolution, car Kyo et Tchen meurent, ainsi que Katow, figure du sublime 
christique.  
 
Mots clés : Humanisme, légitimité, art, utopie. 

 
Abstract 
 

The Human Condition, published in 1933, is the final part of a novel cycle 
from which Malraux gained inspiration by his stay in Indochina in the 1920s. This novel 
relates the career of a groupe of communist revolutionaries preparing the upheaval in the 
town of Shanghaï. At the time the novel begins, March 21 1921, communists and 
nationalists prepare an insurrection against the government. Far from just a historical 
fresco of revolution, this novel suggests a true meditation on man. On reading it, the 
future of the world seems to be in the hands of people who do not ask questions to 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/les-annees/


113 

themselves and who do not ask themselves if what they are doing is good or bad. This 
article aims at showing how social realities (poverty, misery, loneliness) can push social 
pleb to sacrifice their lives for the wellbeing at all cost.  The problematic attempts to 
study the strategy put in place by the communists and nationalists for an effective 
revolution. For this purpose, the chosen flagship option is war. Will this option lead to 
the achievement of their objective? After the observation of social realities which the 
Shanghaï population is experiencing, we shall also be looking at the scope of such writing. 
The sociocritical approach from the perspective of Henri Mitterand seems to be the most 
indicated to carry out this work. However, arts, war like ultimate options chosen by 
Malraux, unfortunately seems not to see anything with a legitimacy which is more and 
more threatening. The novel ends with a hecatomb: Kyo and Tchen die, Tatow as well, 
the figure of the Christ-like sublime. 
 
Keywords: Humanism, legitimacy, art, utopic. 

 
Introduction  

 
La Condition humaine s’inscrit avant tout dans un contexte spatio-

temporel bien précis :   l’insurrection des ouvriers chinois à Shanghai en 
1927. Jean Lacouture, journaliste et historien français, a peut-être exagéré 
un peu, en affirmant, à propos de ce roman que « Malraux n’a jamais écrit 
de livre plus imaginaire » (Jean Lacouture, 1976 : 129). Et Ilya 
Ehrenbourg, écrivain de l’ex-soviétique, a quasiment mis en question la 
vérité historique de cette œuvre : « Ce n’est pas un livre sur la révolution 
ni une épopée…La révolution qu’a vécue un grand pays devient l’histoire 
d’un groupe de conspirateurs ». Le même écrivain ne comprenait non 
plus pourquoi les personnages du roman souffrent lorsqu’il déclare que 
: « Ses personnages vivent et nous souffrons avec eux, nous souffrons 
parce qu’ils souffrent, mais rien ne nous fait sentir la nécessité d’une telle 
vie et de telles souffrances » (Jean Lacouture : 131). Cependant, le cadre 
historique est secondaire par rapport à l’autre face du roman : le destin 
humain. Par rapport à la thèse politique qui se présente dans le roman, 
c’est quelque chose de beaucoup plus profond, qui relève de la 
méditation sur l’homme, l’homme en proie à la solitude et l’angoisse. 
Comme l’indique son titre, La Condition humaine fait s’interroger les 
personnages sur le sens de leurs vies, sur les actions qu’ils doivent mener 
pour se définir. Ils s’interrogent sur leur identité, leurs priorités et la 
valeur de leurs vies. Seuls face à la mort, ils sont isolés de leur vivant, 
dans la mesure où l’action commune ne masque pas les divergences de 
motivation. Ainsi, la problématique de ce sujet est : L’Homme peut-il 
donner un sens à sa vie dans un monde où il se sent « broyé » par la 



114 

misère, la solitude, la guerre, la mort et où les idéaux sont trahis? Quels 
sont les moyens qu’il met à sa disposition pour mettre fin à ce destin qui 
semble lui être imposé par les gouvernants? Quelles sont les 
conséquences qu’il en court? Quel est le sens que Malraux a voulu donner 
à son art ? La perspective sociocritique d’Henri Mitterand permettra de 
conduire ce travail. Dans un entretien avec Pierre-Marc de Biasi et 
Anne Herschberg Pierrot, Henri Mitterand déclare que « la sociocritique 
s’est d’abord construite sur une étude des textes achevés, des textes 
publiés qu’on pouvait imaginer du discours social inscrit dans la 
conscience de l’écrivain lorsqu’il écrit son roman : dans sa conscience ou 
dans son inconscient. » (Henri Mitterand, 2009: 75). Cette perception des 
choses se situait sur le versant de la production. Mais l’étude de l’autre 
versant penche sur la réception de l’œuvre par le lecteur, un lecteur lui-
même habité par toutes sortes de stéréotypes, d’idées reçues, de 
présupposés, etc. » (p.75). En clair, les deux versants étaient envisagés à 
partir du texte achevé, c’est-à-dire qu’on allait chercher les traces d’une 
double productivité du système social dans l’œuvre publiée : non 
seulement du système objectif, mais aussi et surtout de la pensée du 
social, de la rêverie du social dans le discours de l’écrivain et dans le 
discours, également silencieux du lecteur. D’une manière générale et 
comme le laisse penser Claude Duchet, l’un des précurseurs de cette 
démarche, « la sociocritique n’est ni une discipline ni une théorie. Elle 
n’est pas non plus une sociologie, de quelque sorte qu’elle soit, encore 
moins une méthode. Elle constitue une perspective » (Claude Duchet, 
1979 : 76). Son but est de dégager la socialité des textes. Celle-ci est 
analysable dans les caractéristiques de leurs mises en forme, lesquelles se 
comprennent rapportées à la semiosis sociale environnante, prise en 
partie ou dans sa totalité. L’étude de ce rapport de commutation 
sémiotique permet d’expliquer la forme-sens (thématisations, 
contradictions, apories, dérives sémantiques, polysémie, etc.) des textes, 
de comprendre, d’évaluer et de mettre en valeur leur historicité, leur 
portée critique et leur capacité d’invention à l’égard du monde 
social. Lorsque Claude Duchet introduit 
la sociocritique  dans un article publié en 1971, il la 
définit comme « une sémiologie critique de l’idéologie ». Cette approch
e vise ainsi à placer le logos 
du social au centre de l’analyse littéraire, en considérant que les œuvres l
ittéraires ne peuvent 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI


115 

être comprises sans tenir compte des contextes sociaux et idéologiques 
dans lesquels elles sont produites. C’est dans ce sens que 
Duchet  propose que la littérature doit être analysée à travers sa capacit
é à représenter et à interro-ger les structures sociales.   

 
I- Une humanité déchue  
 
1- La haine de soi de l’humanité 

 
Il faut d’entrée de jeu noter que, la portée utilitaire de notre 

étude sur La Condition humaine 
d’André Malraux se manifeste à travers l’exploration des thèmes de la ré
volution, de la politique et de la condition humaine dans un contexte hi
storique tumultueux. Malraux, dans son engagement 
politique à gauche, exprime par le biais de 
son œuvre une réflexion profonde sur les idéaux révolutionnaires 
et leurs dérives. Il interroge la place de l’individu dans l’Histoire et les li
mites de l’action politique. Son roman semble se résumer par ces propos 
de Rémi Brague : « Dans mon livre, je cite plusieurs exemples d’une haine 
de soi de l’humanité, dont certains remontent au moment même où l’on 
a commencé à utiliser le mot « humanisme » (Rémi Brague, 2013 :193). 
Or, l’humanisme rêve d’un monde délivré de l’homme, et qui serait 
tellement plus beau ; mais, la haine semble aller croissante, et (seuls) l’art, 
la guerre ne sauraient être en mesure de sortir l’homme des différentes 
crises des humanités auxquelles il fait déjà face. André Malraux fait partie 
de ces auteurs dont la vie et l’œuvre sont profondément liées. On ne peut 
écrire sur La Condition humaine sans (re-) présenter son auteur. La vie du 
dandy Malraux ne fut qu’action ; il courut d’aventures archéologiques en 
affrontements politiques, de la guerre d’Espagne au 30 Mai 1968. Ces 
luttes ne sont pas sans lendemain, elles s’inscrivent dans le temps, au 
point que Malraux désire « marquer le siècle de cicatrices ». Malraux agit 
et Malraux écrit. Il décrit l’action et l’Histoire (l’insurrection communiste 
de Shanghai en avril 1927 pour La Condition humaine) procurant des 
frissons par procuration au lecteur confortablement installé dans son 
canapé. Mais il réfléchit aussi, posant au même lecteur des interrogations 
qui l’occupent durant tout le roman et continuent à l’habiter une fois 
celui-ci achevé. La description et la réflexion se rejoignent pour former 
un roman dont le contexte politico-historique sert d’intrigue où les actes 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=9d6eefad6620d085523774c3f7b851c1191c8cc9276d04aa51d5db29ea93e437JmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&psq=la+sociocritique+de+claude+duchet&u=a1aHR0cHM6Ly9zaHMuY2Fpcm4uaW5mby9hcnRpY2xlL0xJVFRfMjA5XzAwMDcvcGRmP2xhbmc9ZnI
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=29cff292611cb5e5db8444043be6cacdf7637016fca7db5e6ba1f1a5b32f699eJmltdHM9MTc2NjM2MTYwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=25f736fb-1d29-635f-081a-24981c2962b9&u=a1aHR0cHM6Ly9saXZyZWNyaXRpcXVlLmNvbS9sYS1jb25kaXRpb24taHVtYWluZS1yZXN1bWUtZGV0YWlsbGUtZHUtY2hlZi1kb2V1dnJlLWRhbmRyZS1tYWxyYXV4Lw&ntb=1


116 

des personnages illustrent les réflexions de l’auteur tout autant qu’ils en 
sont la cause. 

Les sept destins du roman sont alors autant d’occasions de 
décrire diverses personnalités et leurs rapports à l’action. Pour le lecteur 
averti, ils offrent également la possibilité de s’interroger sur un mythe : 
quels personnages se rapprochent le plus de Malraux ? Comment vivent-
ils leur désir d’action ? Certains fuient l’action ou ne l’utilisent que pour 
s’échapper du réel, ne pouvant assumer la réalité du monde. Ils se 
réfugient dans le rêve et l’opium, dans la mythomanie et l’alcool. Il y a 
également les héros. Dévoués corps et âmes à leur cause, ils trouvent la 
paix intérieure dans l’accomplissement de l’action qui leur semble juste. 
Le roman distingue Kyo le héros « idéal » et Katow le héros 
« pragmatique ». Le premier a une démarche personnelle. S’il consacre 
effectivement sa vie aux plus démunis, Kyo le fait car cela correspond à 
l’image messianique qu’il a de lui-même. Il ne cherche pas la 
reconnaissance, ni la notoriété mais ne peut imaginer mener une autre 
vie que celle qu’il a. Katow, au contraire, est sincèrement convaincu que 
le communisme améliore le sort des prolétaires. Il sert sa cause sans 
aucun désir personnel. Son action, libérée de l’angoisse de la mort, est 
tournée vers les autres jusqu’à sa fin digne et superbe. En même temps, 
les choix du républicain espagnol Malraux sont-ils dictés par des envies 
d’héroïsme ou par sa seule conscience politique ? Une troisième catégorie 
de personnages émergent : ceux qui sont torturés par leurs actions. 
Tchang a un rapport très particulier avec la lutte révolutionnaire. Elle lui 
permet de découvrir ce qui le sépare des autres hommes : « le désir de 
sang, la tentation de la mort » (. p.78). Hemmerlich, par contre, 
représente l’action bridée par l’amour. Alors qu’il n’a connu qu’une 
existence misérable faite de malheurs et de révoltes, il rencontre l’amour. 
Sa femme chinoise et son fils, tous deux malades, l’empêchent d’agir pour 
protéger les seuls bonheurs de sa vie. Ferral, au cœur rempli d’orgueil et 
de vengeance ne s’accomplit que dans une domination. La misère est une 
autre expérience de vie que mène la plèbe sociale à Shanghai.  

 
 
 
 
 
 



117 

2- La misère 
 
La Condition humaine dresse le tableau d’une multitude d’hommes 

écrasés par la misère matérielle et blessés dans leur dignité. Chez André 
Malraux, deux statuts sociaux peuvent se ramener à deux catégories : 
celle des riches et des puissants d’un côté, celle des pauvres et des faibles 
de l’autre. La deuxième catégorie forme le peuple, lequel se reconnaît 
d’abord à son indigence matérielle. Le peuple forme la grande majorité 
des hommes, il est présenté comme la partie de l’humanité la plus 
menacée de l’avilissement, celle dont la dignité d’homme est à tout 
moment compromise. Car il ne faut pas l’oublier, la faim, la pauvreté, 
l’indigence sont autant d’atteintes à cette dignité comme ces pensées de 
Kyo relatées par le narrateur : « Sa vie avait un sens, et il le connaissait : 
donner à chacun de ces hommes que la famine, en ce moment même, 
faisait mourir comme une peste lente, la possession de sa propre dignité » 
(André Malraux : 55).  

Pour réaliser leur volonté et leur idéal, les personnages de 
Malraux tentent de se lancer un défi à tout, par tous les moyens, 
n’importe où et n’importe quand. Mais malheureusement, chez ces 
personnages il n’y a pas de distinction entre la justice et l’injustice, ni 
entre le Bien et le Mal. Ce qu’ils cherchent, c’est quelque chose de 
solennel, « mais en ce qui concerne les moyens et les façons auxquelles 
ils recourent pour réaliser leur volonté, ils ne les ont jamais pris en 
considération » (C.H. p.60). Par exemple, le policier König dit qu’ 

« il vaut mieux ne pas lui parler de la 
dignité, car la dignité à ses yeux est de 
tuer tous les révolutionnaires, que la 
Chine n’a aucun rapport avec lui, que la 
raison pour laquelle il reste dans le Parti 
National, c’est qu’il peut faire tuer, et 
qu’il ne se sent vivre que quand il tue » 
(p.75).  

Une autre catégorie, ce sont les révolutionnaires, surtout les 
communistes. Leurs activités ne sont pas impulsées par leur propre désir, 
mais par la lutte révolutionnaire menée contre l’absurdité de l’existence. 
Kyo a reconnu, après son arrestation, que c’est dans le but de chercher 
et de maintenir la dignité de l’homme qu’il a adhéré au Parti Communiste. 
Et il oppose cette dignité de l’homme à son humiliation. Nous voyons 



118 

bien qu’ici, « la dignité » et l’« humiliation » sont une paire de concepts 
philosophiques concernant l’absurdité de l’existence. La dignité peut 
dépasser ou surmonter la mort alors que l’humiliation n’est qu’un dérivé 
de l’absurdité. Évidemment, c’est dans le but de s’opposer à l’absurdité 
et de maintenir la dignité de l’homme que ces héros participent à la 
Révolution. Dans ce sens, ils sont en effet les « hommes nouveaux » que 
Pierre Drieu la Rochelle a caractérisés dans son article « Malraux, homme 
nouveau ». Les activités héroïques de Kyo et des autres personnages ont 
non seulement un contenu très riche, mais aussi une portée sociale très 
importante. Il est question de se battre pour « ce qui de son temps aura 
été chargé du sens le plus fort et du plus grand espoir» (C.H.p.70). Seule 
une vie digne de ce nom mérite que l’on meure pour elle car, « mourir est 
passivité mais se tuer est un acte ». « Tous ces frères dans l’ordre 
mendiant de la Révolution » (p.71) ont quêté la seule grandeur accessible 
de leur époque, le combat pour la dignité des opprimés.  

Dans La Condition humaine, la rapidité des plans est, en même 
temps, servie par une écriture haletante où s’entrechoquent les 
conceptions du monde, les intérêts divergents. Et si les personnages se 
réduisent parfois à leurs idées, des consciences prises avec les forces 
brutes de l’Histoire, ils nous touchent par leurs faiblesses quand ils 
redeviennent des êtres de chair et de sang qui hésitent et sombrent, mais 
avec grandeur. L’auteur n’écrit pas une fiction ordinaire, mais une 
chanson de geste où chacun est supposé s’extraire de la médiocrité. 
Seules les formules lapidaires sont à même de contenir l’épouvante, la 
barbarie, ces épreuves qu’un monde absurde oppose à la conscience 
aiguë de la tragédie.  

Dans son livre intitulé Le Peuple, la notion de peuple chez 
l’historien Jules Michelet apparaît la plus fumeuse, si on ne fait pas un 
effort particulier pour s’adapter aux différentes acceptions qu’on lui 
prête. Il dira à propos que « le peuple, dans sa plus haute idée, se trouve 
rarement dans le peuple » (Jules Michelet, 1965. Paris : 28). La Condition 
humaine de Malraux laisse une conscience claire de l’idée du peuple, 
victime de la misère matérielle et d’une certaine forme d’injustice. Et les 
grands romans de cet auteur seront toujours écrits du point de vue des 
pauvres, coolies de Canton et de Shanghai, domestiques et petits 
commerçants de Hong-Kong, ouvriers des manufactures d’Asie et 
d’Europe, paysans des provinces de Chine et d’Espagne, et de leurs alliés. 
De manière générale, l’œuvre de Malraux donne en spectacle le face-à-



119 

face permanent entre ces « gens riches qui vivent et les autres qui ne 
vivent pas… » (C.H. p.64). De fait, le tragique paradoxe de la condition 
des gens du peuple est qu’ils sont « ceux qui travaillent seize heures par 
jour depuis leur enfance » (C.H., p.19), au champ, à l’usine ou sur les 
quais, et que leur lot quotidien est toujours la faim et la maladie, « l’ulcère, 
[…] la scoliose, […] (p.19) d’une part, l’humiliation de l’autre. Un autre 
mal-être se greffe à celui de la misère, à savoir la solitude. 

 
3- La solitude  

 
La solitude est une autre question abordée par l’auteur dans son 

œuvre. Dans La Condition humaine « chaque protagoniste garde la solitude 
à côté de la condition humaine » (p.244). Le roman à ce sujet s’ouvre sur 
un crime que Tchen a commis ; après son crime, il erre  dans la rue, 
rencontre Kyo et Katow qui tentent de le sortir de sa terrible solitude. 
C’est dans ce sens que l’auteur déclare que «leur présence arrachait Tchen 
à sa terrible solitude doucement, comme une plante que l’on tire de la 
terre où ses racines les plus fines la retiennent encore» (p.160). Après ce 
crime, Tchen recourt au vieux Gisors en lui demandant une sorte de 
consolation morale, parce que l’étrangeté et la solitude ont pris 
possession de son être, après le crime commis. Il se défend de lui-même 
devant le vieux Gisors qu’il a subi un inévitable destin et qu’il faut arriver 
à sa fin. Tchen souffre désormais et se sent seul que sa présence dans la 
rue peut rendre son esprit paisible comme l’attestent ces propos du 
narrateur : « toute cette ombre immobile ou scintillante était la vie, 
comme le fleuve, comme l’invisible au loin de la mer… Respirant enfin 
jusqu’au plus profond de sa poitrine, il lui sembla rejoindre cette vie avec 
une reconnaissance, sans fond prête à pleurer, aussi bouleversé que tout 
à l’heure» (C.H., p.170). Ce sentiment de solitude ne laisse pas Tchen 
même devant le risque mortel, quand dans le combat pour le poste de 
police, il retient trois camarades qui glissent sur le toit, dans cette étroite 
cordée «il tenait de sa main droite celle du premier homme de la chaîne, 
il n’échappait pas à sa solitude » (p.120). Tchen est plus seul que tous ces 
autres «malgré le meurtre, malgré sa présence, s’il mourait aujourd’hui, il 
mourrait seul » (p.140). Même devant le pasteur qui l’a élevé et qui devrait 
trouver le chemin de son cœur, «il était seul. Encore seul » (p.145). Au 
moment décisif, à l’heure de vérité avant l’attentat suicide, alors qu’il 
essaie de transmettre l’ultime message, il n’y a pas de contact entre le 



120 

disciple et le martyre : «Jamais il n’eut cru que l’on pouvait être si seul». 
(p.175). Même Katow, quelques minutes avant sa mort, il est seul entre 
ce mur et ce sifflet «malgré la rumeur, malgré tous ces hommes qui 
avaient combattu comme lui, Katow était seul, seul entre le corps de son 
ami mort et ses deux compagnons épouvantés, seul entre ce mur et ce 
sifflet perdu dans la nuit» (p.123). Ce dernier, depuis la mort de Kyo, qui 
avait été secoué de spasme longuement, se sentait rejeté à une solitude 
d’autant plus forte et douloureuse qu’il était entouré des siens. Ainsi, « la 
condition humaine n’est pas autre chose qu’un moment d’une enquête 
fiévreuse où, dans des circonstances exceptionnelles, des êtres 
exemplaires cherchent le sens de leur existence en essayant de briser leur 
solitude » (p.161).  

Les prisonniers, les humiliés ne sont finalement que des hommes 
plus marqués par le destin que les autres séparés, cloîtrés, bâillonnés mais 
non différents ; exemplaires plutôt. Chez tous les hommes il y a la 
douleur, la solitude, malgré l’opium, malgré la sagesse de l’Orient, dont il 
vivait depuis trente ans, Gisors se sentait «prisonnier d’une solitude 
interdite où nul ne le rejoindrait jamais, ses mains, qui préparaient une 
nouvelle boulette, tremblaient légèrement. Cette solitude totale, même 
l’amour qu’il avait pour Kyo ne l’en délivrait pas» (p.124). Et l’opium ne 
pouvait que la lui faire accepter : «les yeux fermés, porté par de gardes 
ailes immobiles, Gissors contemplait sa solitude» (p.94). Car quel que soit 
le moyen choisi, l’amour ou l’érotisme, le jeu, l’alcool ou l’opium, la 
volonté de puissance ou l’art, la révolution ou le don de soi, que ce moyen 
soit noble ou objet,  « tous les actes de l’individu se ramènent toujours 
au problème fondamental de la solitude » (p.196).  

On note également qu’à la solitude et à l’incommunicabilité des 
personnages correspond tout un ensemble de signes descriptifs 
contribuant à la mise en place d’une atmosphère symbolique du monde 
solitaire dans lequel ils vivent. On trouve rarement chez Malraux un 
symbolisme d’une telle ampleur et d’une telle intensité. Des images 
comme la nuit, le silence, l’ombre, le désert, l’obscurité, la brume 
reviennent constamment dans La Condition humaine. La plus récurrente 
d’entre elles, c’est l’ombre. Les personnages sont des ombres 
impénétrables les uns pour les autres. Kyo est confronté à trois reprises 
à l’ombre de May : d’abord, « l’ombre » de son front, tout au début de 
leur rencontre, puis ne revenant pas de la confidence de May, il regarde 
« ses yeux sans regard, tout en ombre »(C.H.543). Et, un peu plus loin, il 



121 

retrouve de nouveau, «ses yeux pleins d’ombre »(548). Tchen, pour qui 
ses camarades sont des étrangers, ne les revoit que dans l’ombre (551). 
Tchen et Kyo, « deux ombres semblables » (même taille, même tenue) 
(617) sont pourtant si éloignés l’un de l’autre. A « l’ombre trapue » de 
Tchen s’opposent « toutes ces ombres » (p. 90). Face à ce mal-être, naît 
un sentiment de révolte chez ces personnages dont les conséquences 
sont graves au sein des populations démunies.  

 
II- Les conséquences d’une humanité déchue 

 
Cet extrait de La Condition humaine semble être la raison 

fondamentale qui va plonger le pays dans une situation délicate : « Il n’y 
a pas de dignité possible, pas de vie réelle pour un homme qui travaille 
douze heures par jour sans savoir pour qui il travaille » (C.H. p.89). Dans 
le dernier volet de sa trilogie asiatique, Malraux voudrait produire un 
roman polyphonique, où l’importance de l’action révolutionnaire 
viendrait surtout de ce qu’elle est le moyen le plus efficace de traduire un 
fait éthique ou poétique dans toute son intensité : « J’ai cherché des 
images de la grandeur humaine, je les ai trouvées, dans les rangs des 
communistes chinois, écrasés, assassinés, jetés vivants dans les 
chaudières » (178). L’âme chez l’homme le fascine plus que le cadre de 
ses actes, qu’il essaie de transcrire selon un « réalisme subjectif », comme 
Stendhal, ou Gide, ou Faulkner, mais en refusant de mettre la relation de 
l’homme et du monde sous la dépendance de la seule psychologie. Mais 
cette tentative de l’action révolutionnaire provoque la révolte qui va 
conduire à une véritable tragédie.  

 
1- La révolte  

 
Nous n’assistons plus à la lutte d’un homme contre le monde 

(La Voie Royale), ni aux combats d’un groupe contre un autre (La Condition 
Humaine), mais aux conflits tragiques que livrent les hommes en face de 
leur destinée. D’où la portée métaphysique de la révolte telle qu’exprimée 
dans La Condition humaine par l’auteur.  Une révolte authentique qui se 
distingue essentiellement par une force négative d’une part, mais d’autre 
part, qui trouve sa justification dans les cadres nouveaux qu’elle apporte.  

Malraux va orienter son action vers les valeurs positives de la 
révolte. A peine deux années se sont écoulées depuis le voyage en 

https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=dignite
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=possible
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=reelle
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=homme
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=travaille
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=douze
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=heures
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=savoir
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=travaille


122 

Indochine que Malraux revient à la charge, mais cette fois-ci ses objectifs 
sont très précis. Comprenant sans doute que le premier problème à 
résoudre est celui de la condition matérielle des hommes, il opte pour un 
mouvement de libération économique quitte à s’attaquer par la suite aux 
problèmes de la libération spirituelle. Cette aventure en Indochine 
imprima en l’auteur de La Condition humaine les premiers signes d’une 
révolte violente. « Il s’était embarqué plein d’idéal et de vigueur, mais 
soudain la bureaucratie coloniale l’immobilisait, l’accusait de vol et 
l’emprisonnait. Il prit conscience de l’absurdité du monde et s’arma 
contre la société des hommes qui l’avait frustré de ses jeunes aspirations » 
(106). Lorsque paraît La Voie Royale en 1930, roman qui transpose en 
bonne partie la malheureuse expérience d’Indochine, on voit quels 
profonds ressentiments ont animé le futur conquérant. Tout n’y est que 
volonté de vaincre, refus de soumission, crainte de déchoir. Le problème 
de Perken et de Claude, héros du roman, c'est celui auquel Malraux fit 
face quelques années plus tôt : « une lutte contre les autorités coloniales, 
un combat acharné contre tout ce qui peut entraver l’exercice absolu de 
la liberté humaine » (110). 

Le désir formel d’écraser toute opposition est en somme un 
premier trait de la révolte authentique. Car, on définit un premier 
mouvement de révolte comme la prise de conscience d’une oppression 
quelconque, devenue insupportable, et qu’il faut renverser à tout prix. Si 
Malraux s’est mesuré à l’immensité de la jungle, s’il a refusé les ordres des 
autorités coloniales, c’était précisément par souci de ne pas subir la 
défaite. Parallèlement, si Perken et Claude se lancent à l’assaut de la 
brousse siamoise, s’ils s’obstinent à frapper une pierre qu’ils ne 
parviennent pas à briser, c’est qu’ils nourissent l’impérieux désir de nier 
toute force qui leur est supérieure et qui les accuserait de faiblesse, s’ils  
ne l’anéantissaient pas. Mais lorsque la révolte ne s’attache uniquement 
qu’à l’aspect négatif de son procès normal, elle est dangereusement 
incomplète et elle se voue à la stérilité. Le critique Rainer Maria Albérès, 
dans son étude La Révolte des Ecrivains d’Aujourd'hui, écrivait que  

« chez les révoltés le drame est double: il 
leur faut d’abord se détacher des 
conventions sur lesquelles vit, faute de 
mieux, leur entourage; il leur faut ensuite 
créer et vivre de leurs propres exigences. 
La destruction totale de certaines valeurs 



123 

produit un vide que des nouvelles 
réalités doivent efficacement remplir. 
D’où la nécessité d’une révolte positive, 
constructive ». (Albérès, 1949 :135). 

 
Malraux ne devait pas tarder à orienter son action vers les valeurs 

positives de la révolte. Entre temps, les troubles éclatent en Chine. Le 
mouvement nationaliste de Sun-Yat-Sen déclenche des grèves de 
protestations contre le contrôle par les occidentaux du marché Chinois. 
On désire entre autres choses redonner aux Chinois la maîtrise de leurs 
ressources naturelles et les relever ainsi d’une lamentable situation 
matérielle. Excellente occasion pour Malraux de se lier à une cause qui 
répond si justement à ses propres aspirations. Mandaté à Canton par un 
chef révolutionnaire, Malraux devient directeur de la propagande du Parti 
Révolutionnaire. Son rôle dans le Kuomintang, gouvernement central où 
les différents partis politiques se disputent le pouvoir, est quelque peu 
sombre et seuls les carnets personnels de l’écrivain pourraient nous 
éclairer. Les personnages de La Condition humaine vont donc être à 
l’image de leur créateur Malraux, animés par le goût effréné de la révolte. 
Cette révolte va aboutir à presqu’une émeute, à une tragédie.  

 
2- La tragédie 

 
Ce passage du roman témoigne l’expérience d’André Malraux 

vécue en Chine : « Il avait vu assez d’épaves des guerres civiles de Chine 
et de Sibérie pour savoir quelle négation du monde appelle l’humiliation 
intense ; seuls, le sang opiniâtrement versé, la drogue et la névrose 
nourrissent de telles solitudes » (La Condition humaine, p.90). La guerre est 
présente partout dans l’œuvre. Elle ne détruit pas seulement les corps, 
elle fragilise et ruine aussi l’individu. Celui-ci est un être éclaté, écartelé, 
disloqué dans ce qu’il a de plus profond. C’est dire que 
l’univers de ce roman est un univers du pessimisme, de la désolation et 
de la 
mort. Si la torture est un thème récurrent de cette production littéraire, 
c’est parce qu’elle 
représente l’humiliation la plus extrême et la plus irréparable. Elle donne 
à ses 

https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=avait
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=assez
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=epaves
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=guerres
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=civiles
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=Chine
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=Siberie
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=savoir
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=quelle
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=negation
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=monde
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=appelle
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=humiliation
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=intense
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=seuls
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=opiniatrement
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=verse
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=drogue
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=nevrose
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=nourrissent
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=telles
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=solitudes


124 

victimes une identité proprement monstrueuse. Mais l’humiliation 
fascine aussi tous les personnages.  

Aux origines de la tragédie de Shanghai, Malraux choisit de 
placer un crime commis dans l’univers terrible de la nuit et du sacré ; 
Tchen tue dès la première page et commence une descente aux enfers, 
victime des Dieux qu’on ne choisit pas et qui se dissimulent derrière celui 
(la révolution) qu’on croit avoir choisi pour se délivrer. Tchen assassine 
au moins un homme, pour obtenir un papier avéré symboliquement 
inutile, qu’il ne sacrifie une part de lui-même à sa tentation du néant et 
aux monstres qui grouillent au fond de lui. Peut-être le sacrifice d’une 
victime chinoise était-il nécessaire pour sceller le destin et la naissance 
d’une révolution qui, par la suite, ne pourra accoucher de la liberté que 
sous le signe sanglant de ses origines ? Le roman et la révolution 
commencent par un sacrilège : le sang retombera sur tous car, le geste de 
Tchen est le meurtre de Dieu et il entraîne l’effondrement des valeurs 
puis l’acception de la faute et de la culpabilité tragiques. Tous les 
personnages de Malraux évoluent ainsi dans un monde nocturne à 
l’atmosphère irrespirable : le monde violent de la guerre, du sang et des 
cauchemars peuplés de fous et de pieuvres − un monde noyé dans le 
brouillard, ce héros de Macbeth, qui dissout comme l’opium les formes et 
les silhouettes. La brume aspire Kyo, arrêté par les soldats de Tchang 
Kaï-chek alors qu’elle sauve May en la dissimulant ; elle entoure aussi 
Tchen qui croit pouvoir assassiner le Destin : 

« Tchen regardait toutes ces ombres qui 
coulaient sans bruit vers le fleuve, d’un 
mouvement inexplicable et constant ; n’était-
ce pas le Destin même, cette force qui les 
poussait vers le fond de l’avenue où l’arc 
allumé d’enseignes à peine visibles devant les 
ténèbres du fleuve semblait les portes mêmes 
de la mort ? Enfoncés en perspectives 
troubles, les énormes caractères se perdaient 
dans ce monde tragique et flou comme dans 
les siècles […] » (André Malraux, 1989 : 683). 
 

Le monde du sang qui ne s’efface pas sur les mains, l’univers 
tragique d’Eschyle (puis du Macbeth de Shakespeare) où les fils paient 
pour leurs pères et où les Dieux mènent les hommes pour les confronter 



125 

à leurs fantômes, cet univers propre à susciter la crainte et la pitié, règne 
ainsi sur le personnage de Tchen, qui va retourner contre lui sa volonté 
de meurtre et de destruction. Irrémédiablement seul, incapable de 
communiquer son angoisse ou de s’expliquer, Tchen dira sa parole et en 
mourra sans pour autant être entendu ou imité. Il meurt pour ses 
« Dieux » auxquels il sacrifie sa pureté, il rêve d’un ordre et d’une justice 
supérieurs dont il sait qu’il ne les connaîtra pas. Torturé par ses 
cauchemars et ses visions, il a du mal à se détacher du mystère et de cette 
peur qui ont surgi après le crime ; bien plus, il « aspire à les retrouver », à 
s’abîmer en eux pour sauver les autres et pour sauver Hemmelrich qui, 
lui, vivra dans un monde d’où la faute a disparu. Pour Tchen, comme 
pour les héros d’Eschyle, le sang ne s’efface pas : « […] pour purifier une 
main souillée, tous les fleuves réunissant leurs cours, essayeraient en vain 
de laver la souillure » (ESCHYLE, 1984 :180). Gisors en écho affirmera 
que : « L’humanité était épaisse et lourde, lourde de chair, de sang, et de 
souffrance, éternellement collée à elle-même comme tout ce qui meurt 
[…] » (C.H., p.80). Pour Hemmelrich, en revanche, le disciple indirect de 
Tchen dans le meurtre, le sang disparaîtra justement de la main souillée 
et la renaissance sera possible par le crime.  

L’univers d’Eschyle est aussi celui de l’attente et de la guerre or, 
c’est par Tchen que la tragédie naît et c’est par lui que l’écrasement des 
révolutionnaires débute. Dernier homme nietzschéen, il est ainsi le 
premier homme tragique. « Venu des temps bouddhiques, Dionysos 
s’incarne en effet en Tchen et en fait sa victime le 21 mars, jour du rituel 
du sacrifice à la divinité : ce personnage lutte en effet moins contre sa 
fatalité qu’il ne tente de vivre avec pour la transmettre » (256). Non 
seulement la tragédie vécue par Tchen entre en résonance avec le tragique 
d’Eschyle, mais elle se présente aussi comme une illustration romanesque 
du phénomène tragique tel que Nietzsche le décrit dans La Naissance de 
la tragédie. Le jeune homme est ainsi le seul Chinois du roman qui occupe 
un rôle vraiment important. Par ses racines, il vit réellement la tragédie 
de l’individuation que Dionysos, le Dieu asiatique, a lui-même connue 
pour que surgisse le dithyrambe tragique. Le Dieu oriental, maître de l’art 
musical et de l’ivresse, abolit sa subjectivité en rencontrant Apollon, Dieu 
solaire occidental, maître de la sculpture et du rêve. La musique 
dionysiaque prend alors la forme d’images et de paroles pour devenir 
chant tragique. Dionysos s’incarne sur scène, son chant de souffrance 
s’élève, mêlant l’effroi et le rêve, rapprochant les hommes les uns des 



126 

autres dans une ivresse universelle. Lorsque l’individualisme occidental 
se heurte à l’Asie dionysiaque, la tragédie politique commence : exister 
pour Tchen revient alors à découvrir sa précarité, à rompre l’harmonie, à 
vivre dans la fracture ontologique. Obsédé par cette fragmentation, 
Tchen la reproduit dans le meurtre puis dans son attentat suicide. Il 
s’identifie à cet instant à Dionysos dont la légende raconte qu’il fut 
écartelé par les Titans. En sautant avec sa bombe, Tchen tente de 
retrouver l’unité perdue dans une course frénétique vers la mort. 
Parvient-il cependant à maîtriser la douleur pour la transformer en un 
chant tragique ? Parviendrait-il seulement à bénir ? 

La référence à la tragédie grecque est donc infiniment plus 
importante qu’il n’y paraissait au premier abord. Non seulement, elle 
oriente et nourrit la réflexion métaphysique que Malraux mène sur la 
condition humaine et sur les possibilités d’extraire le sens de l’absurde, 
mais informe littéralement l’univers romanesque et la trajectoire des 
héros malruciens. Ce qui se présentait comme une tragédie s’offre à 
présent comme la mise en perspective de l’histoire de la tragédie. Quand 
Malraux parle de la mort, nous découvrons qu’il a un sentiment tragique 
de l’existence qu’on ne trouve pas chez un autre auteur contemporain. 
Boisdverre dit que la mort est la principale personnalité de ce drame qui 
a plusieurs figures. C’est pourquoi, Malraux pose tous les protagonistes 
de ses romans face à face devant la mort et la question qu’il interroge 
toujours, Pourquoi l’homme risque-t-il de sa vie? S’il n’y a rien derrière 
ce monde, et si l’homme n’est pas prêt de risquer de sa vie, où est donc 
sa dignité ?  

Le roman de Malraux a une caractéristique singulière qu’il 
présente des personnages aux prises avec la solitude et la mort ; le 
terroriste Tchen chargé de poignarder un homme dans son lit d’hôtel, 
pour s’emparer d’un papier qui procurera des armes aux syndicats. Ainsi, 
« pour régler ses comptes avec lui-même, désespéré, il finira par se jeter 
avec une bombe sous la voiture de Chang-Kai-Shek » (C.H., p.40). 
« Cette nuit de brume était sa dernière nuit, et il en était satisfait, il allait 
sauter avec la voiture dans un éclair en boule qui illuminerait une seconde 
cette avenue hideuse et couvrirait un mur d’une gerbe de sang » (p.140). 
Ici, la mort de Kyo est la mort qui ressemble à la vie, il sent la facilité de 
la mort, il considère cette mort comme une propre mort, il imagine cette 
mort comme une belle mort parce qu’il est parmi ses révolutionnaires 
camarades. Le narrateur décrit sa position dans cet extrait : « Allongé sur 



127 

le dos, les bras ramenés sur la poitrine, Kyo ferma les yeux: c’était 
précisément la position des morts » (p.167). Il s’imagina allongé, 
immobile, les yeux fermés, le visage apaisé par la sérénité que dispense la 
mort pendant un jour à presque tous les cadavres. Comme si devait être 
exprimée la dignité même des plus misérables, il avait beaucoup vu 
mourir et aidé par son éducation japonaise, il avait toujours pensé qu’il 
est beau de mourir, « la mort qui ressemblera à sa vie » (C.H. p.86). Kyo 
aurait combattu pour ce qui, de son temps aurait été chargé du sens le 
plus fort et du plus grand espoir, il mourait parmi ceux avec qui il aurait 
voulu vivre, il mourait comme chacun de ces hommes couchés, pour 
avoir donné un lieu à sa vie, il est facile de mourir quand on ne meurt pas 
seul. 

Après la mort de Kyo, Katow sent qu’il est vraiment seul et il va 
être brûlé parce qu’il a donné le cyanure à ses camardes. Katow n’oubliait 
pas qu’il avait été déjà condamné à mort, ‘’ils me brûleraient, supposons 
que je sois mort dans un incendie» (p.126). Le destin de Kyo et Katow 
finit à cette fin douloureuse et épique comme si Malraux veut nous dire 
que le destin des personnages qui ont vécu dans La Condition humaine 
comme Clappique, Ferral et Gissors a moins de sens que celui de Kyo et 
Katow dont la vie a fini à cette misérable mort. Kyo et Katow ont pu 
changer leur échec à une victoire épique et une gloire humaine et 
véridique. Si la vie de Clappique, Ferral et Gisors est devenue vacante 
d’aucun sens, mais la mort de kyo et Katow comporte tout son sens. La 
lune, les eaux dormantes, motives traditionnellement liées à la mort, 
construisent une architecture céleste curieusement inversée qui annonce 
des images de descente aux enfers. Toutefois, quelle vision du monde 
Malraux veut véhiculer dans La Condition humaine ?  

 
III- La conception de l’art du point de vue de l’auteur  

 
La Condition humaine d’André Malraux s’engage résolument vers la 

recherche d’une humanité fondamentale. Cependant, ce roman a une 
vision essentiellement tragique et s’il parle d’une part victorieuse en 
l’homme, c’est toujours avec une « lucidité » qui sait bien qu’elle n’est que 
temporaire. Ainsi, l’enjeu de l’art de l’auteur nous conduit à explorer ces 
quelques pistes.   

 
 



128 

1- L’art de Malraux : un antidestin  
 
Dans La Voix du silence déjà, Malraux déclare : « L’art est un 

antidestin » (Malraux, André 1951 : 322). Cette formule qui clôt le 
volume des Voix du silence condense l’esthétique d’André Malraux. Elle 
montre dans sa concision même ce qui se joue dans l’art : la réponse de 
l’humain à un monde qui lui apparaît comme insensé, ou qui, à tout le 
moins, échappe totalement à sa compréhension. « Le sens du monde est 
aussi inaccessible à l’homme que la conduite des chars des rois qu’aux 
scorpions qu’ils écrasent » (p.322).  Si le monde échappe à la 
compréhension de l’homme, ce n’est pas qu’il manque de sens, c’est qu’il 
en a trop, qu’il est possible de prendre sur lui des points de vue si divers 
qu’en définitive, le système général du cosmos semble ne pas receler de 
signification déterminée (Kamel, Fouad, Malraux, shaer alghraba wa al 
neidal, Dar Al-Ma’arif, Egypte, 1945 : 222), d’où pour l’individu, le 
sentiment de vivre au sein d’un chaos, d’être le jouet d’un destin qui 
l’englobe et le dépasse. Écrasé comme le scorpion, l’homme ne se 
distinguerait pas de celui-ci s’il ne possédait, à la différence de l’animal, 
la capacité de mettre le monde en question. C’est là, aux yeux de Malraux, 
ce qui fait sa dignité. Si le monde ne signifie rien de lui-même, par excès 
de sens possibles, il reçoit cependant un sens par le geste de l’artiste. En 
cela, l’art est « plus fort que le monde » (V.s. p.322). S’il ajoute parfois 
que l’artiste est transformateur du monde (p.332), il faut entendre cette 
transformation tout à la fois comme une création, une mise à jour et une 
invention, ce qui justifie le parallèle établi dans ce domaine entre les 
activités scientifiques, philosophiques et artistiques qui, toutes, sont 
productrices de sens (V.s. 332). L’art apparaît comme un des lieux où 
l’homme affirme, face à ce chaos sursignifiant, la capacité qu’il possède 
de créer un ordre. 

L’art défie le monde réel et prétend lui substituer un univers 
entièrement façonné de la main de l’homme et qui, de ce fait même, lui 
est parfaitement compréhensible. Monde que l’homme gouverne 
(Vandegans, André, 1995 : 98), univers cohérent (p.79), ordonné (p.48), 
l’univers de l’art est rival de l’univers réel (p.59). Les artistes d’une époque 
vont, du fatras de sens qui forme le chaos de l’univers, tirer des 
significations précises, en accord avec le temps et le lieu qu’ils vivent. Les 
figures de la transcendance divine, depuis la Mésopotamie jusqu’au 
moyen-âge, 1’harmonie de la figure humaine en Grèce, ou l’accord entre 



129 

le divin et l’humain, dans le meilleur art chrétien sont de ces 
significations. A chaque fois, un art nouveau apparaît lorsque s’établit 
avec le monde une relation nouvelle (Vandegans, André : 410), un 
sentiment fondamental différent. Si l’art change à travers les siècles, c’est 
que la vérité, à la fois devinée et créée par chaque époque (p.57), change 
aussi. Il n’y a pas de progrès en art, mais l’exercice, constamment 
renouvelé, d’une puissance éminemment humaine (Voix du Silence : 
.538). 

Mais la mise en évidence de l’Éternel, du Sacré, de l’Humain a 
masqué jusqu’à notre époque ce qui, depuis toujours, était enjeu dans le 
geste artistique : l’activité démiurgique de l’homme. La grandeur de notre 
temps est, aux yeux de Malraux d’avoir, pour la première fois dans 
l’histoire, mis à jour en la dépouillant de tous ses prétextes cette capacité 
de l’homme à créer un univers cohérent. En cela, il a voulu « arracher le 
poing imposteur de la civilisation (qui) clôt la bouche de la destinée » 
(p.538), laissant dans un face à face tragique la roue du destin et l’homme, 
créateur de formes. Toutes les actions qui portent atteinte à la dignité de 
l’homme doivent disparaître, ou du moins être clairement condamnées. 
Elles sont incarnées par Ferrai, la caricature de l’homme occidental qui 
ne vit que par la domination, le pouvoir qu’il s’arroge sur les autres en 
leur refusant leur humanité. L’érotisme de Ferrai est abject ; Ferrai fait 
de sa maîtresse, Valérie, une sorte d’objet qu’il amène à la jouissance, elle 
n’est pour lui que le moyen d’affirmer la toute-puissance de sa virilité. Le 
colonialisme de Ferrai est tout aussi abject : pour Ferrai, l’autre n’existe 
que dans la mesure où il est un outil utile pour sa carrière ; il en est de 
même d’ailleurs du capitalisme et du sort qu’il impose aux ouvriers. 
L’échec de Ferrai, abandonné par sa maîtresse et par les responsables 
politiques français, symbolise l’échec d’une vie construite sur des erreurs, 
voire des fautes. La volonté de domination qui transforme les autres en 
objets est une des grandes tentations de l’homme ; elle est condamnée 
par Gisors en ces termes :  

« L’homme n’a pas envie de gouverner 
: il a envie de contraindre [...]. D’être 
plus qu’un homme dans un monde 
d’hommes. [...] Non pas puissant : tout 
puissant. La maladie chimérique dont 
la volonté de puissance n’est que la 
justification intellectuelle, c’est la 



130 

volonté de déité : tout homme rêve 
d’être un dieu » (C.h. p.90). 

Toutes les actions, dont la finalité est de garantir ou de défendre 
la dignité humaine, constituent des réponses nobles à l’absurdité de la 
condition de l’homme. L’amour est une première voie de salut pour 
l’homme ; il lui permet d’échapper à la solitude eu communiant avec Y 
dans le respect mutuel : pour Kyo, « May était le seul être pour qui il 
n’était pas Kyo Gisors, mais la plus étroite complicité. Une complicité 
consentie, conquise, choisie, pensa-t-il » (C.H.p.197).  

La révolution est une autre réponse au destin ; d’une part, elle 
donne un sens à la vie tant individuelle que collective ; d’autre part, elle 
se fixe pour but d’établir et de garantir la dignité de tous les hommes en 
se battant pour ceux qui en sont privés. Par la révolution, il est possible 
de justifier cette condition qu’en la fondant en dignité : christianisme 
pour l’esclavage, nation pour le citoyen, communisme pour l’ouvrier. 
L’art enfin constitue une authentique démarche pour assumer sa 
condition d’homme : Clappique le mythomane est artiste, à sa façon, par 
les fictions dans lesquelles il se réfugie ; Kama, chez qui Gisors demeure 
en fin de roman, représente la solution de l’art.  

Il demeure cependant aussi la question délicate de la drogue. 
Gisors a régulièrement recours à l’opium, et il le justifie : «Il faut toujours 
s’intoxiquer : ce pays a l’opium, l’Islam le haschisch [...]» (C.h.p.123). La 
drogue paraît être une solution pour échapper un moment aux angoisses 
existentielles lorsqu’elles se font insupportables ; « s’intoxiquer » pour 
Gisors n’est pas s’avilir, c’est se soulager, s’évader, pour être ensuite 
capable d’assumer sa condition d’homme. Du point de vue de Malraux, 
l’art peut également renvoyer à un retour aux valeurs humaines. 
 
2- L’art de Malraux : un retour aux valeurs humaines 

 
La lecture de La Condition humaine présente Kyo et Katow 

comme des personnages qui portent le message de la fraternité, et 
l’illustrent chacun à sa manière. Humainement parlant,  Katow apparaît 
plus tendre, plus inspiré « parce qu’il exerce cette vertu par dévouement 
spontané, il prend les tâches dures, aux mines de sel, il console 
Hemmelriche avec ménagement » (p.56), « enfin, il entraîne Kyo dans 
l’exaltation de la fraternité virile lorsqu’avant de mourir, il donne à ses 
camarades moins fermes que lui le cyanure qu’il gardait dans sa ceinture » 



131 

(p.3). Kyo, lui, élargit le sentiment de la fraternité d’armes à l’ensemble 
des gens qu’il commande, au peuple misérable de Shanghai, puis de la 
Chine à l’Occident (qui attendait son destin). Quand l’échec arrive aux 
protagonistes du roman, les obstacles les dominent et ils ne trouvent 
aucune solution, il n’y a ni espoir, ni peine et ni position qu’une dernière 
chance de l’humanité représentée. La fraternité virile est l’idée principale 
pour laquelle Malraux se passionne dans le combat révolutionnaire, parce 
qu’ « elle était la condition humaine » (p.48). Cette fraternité est une sorte 
des rapports humains qui sont vacants de traces de doutes et de passions 
gratuites. C’est une situation socialiste et idéale au point de vue de 
Malraux. Cette situation individuelle et bourgeoise est représentée ici par 
Ferral, le capitaliste. C’est une position où l’individu est prisonnier d’une 
sorte de narcissisme dégoûtant, c’est-à-dire qu’il ne voie en autrui que 
son reflet lui-même. Dès le début de La Condition Humaine, les beaux 
paysages de fraternité que Malraux a peints, se succèdent : Katow a 
donné le cyanure à ses camarades, dans l’obscurité. La fraternité virile est 
« l’arme la plus forte dont Malraux se sert pour lutter contre la souffrance 
et le penchant à l’individualité » (p.46). 

 Ainsi donc, la fraternité représente une forte opposition devant 
la solitude dans le roman de Malraux, parce qu’elle peut être comprise 
chez cet auteur comme un ensemble des relations étroites entre les 
hommes et l’humanité en général. Partant du principe que la situation de 
l’homme dans la vie est délicate et bizarre, l’on finit par découvrir que 
l’amour ne continue pas pour toujours et la haine ne fleurit jamais. Kyo, 
héros de La Condition Humaine est assez faible et la femme May qui vit 
avec lui, endure et est très inquiète et espère peu. Elle souhaite l’aider à 
se lever et à faire quelque chose de bien. Mais elle l’encourage, elle ne le 
trouve qu’un petit enfant paresseux et bien gâté. La relation n’est pas 
toujours stable, elle est pleine d’angoisse, mais Kyo comprend bien la 
situation, il se demande s’il l’aime toujours ou il cherche la quitter. Il 
pense de rester ensemble. Bien qu’il y ait le mal, la souffrance, la douleur, 
la peine, il y a aussi le bonheur et l’espoir, et l’amitié existe partout et la 
vie est très belle quand les relations sont bonnes en famille, c’est-à-dire 
quand la femme sourit à son mari ou un enfant à sa mère ou une sœur 
essaie d’aider son frère Adab Al-rafidayn, (p.55). Un mari ne croit pas les 
médecins qui disent que sa femme mourra dans quelques jours, il veut 
qu’elle reste avec lui jusqu’au dernier moment de la vie. Kyo veut que 
l’homme soit avec l’ami pendant les moments difficiles, pour lui c’est une 



132 

chose très importante dans la vie quand l’homme aime, il fait le défi 
contre la mort. Kyo sent que la situation des ouvriers est mauvaise et 
qu’ils ne vont pas très bien, il pense que de telles choses sont très graves 
et que rien n’est plus grave que ces menaces. May pense que Kyo est 
inutile, mais elle ne peut pas le quitter et vivre sans lui. Les gens sont 
différents et voilà Kyo et May sont le meilleur exemple de la différence 
entre les gens et ne peuvent pas corriger ce qu’on veut corriger. Kyo ne 
veut jamais quitter May, même s’il veut se suicider, il espère que May sera 
avec lui. Kyo voulait la tirer contre sa poitrine, mais il voulait également 
l’éloigner de lui, il ne peut pas vivre sans elle mais il ne peut pas rester 
avec elle. Il est dans une situation bizarre et embarrassante. C’est 
pourquoi elle reste avec lui si elle ne le trouve pas bien, mais pourquoi 
elle s’éloigne de lui si elle ne le déteste pas : « Tout à l'heure, elle me 
semblait une folle ou une aveugle. Je ne la connais pas. Je ne la connais 
que dans la mesure où je l’aime, que dans le sens où je l’aime » (p.94). 

Ce qui est enjeu chez l’auteur de La Condition humaine, n’est pas 
une tentative de copier le réel, mais de réaliser une métamorphose de 
celui-ci en un monde de l’art d’une complète autonomie. La 
métamorphose dont il est ici question peut être mise en parallèle avec 
celle que Merleau-Ponty évoque sans utiliser le terme, lorsqu’il écrit que 
« le peintre change le monde en peinture ou qu’il cite Cézanne précisant 
qu’il « pense le monde en peinture » (Rembrandt Harmenszoon van Rijn, 
1629 : 95). L’artiste ne voit dans le monde que ce qui peut être prétexte 
à sa création, à son activité artistique. En ce sens, il n’existe pas de grands 
sujets, il n’existe que des sujets qui donnent le désir de peindre. 
Rembrandt ne voit pas un bœuf écorché avec le regard d’un boucher, ni 
Cézanne la montagne Sainte Victoire avec celui d’un grimpeur (p.48). 
Cela explique comment Braque peut peindre sans voir les compotiers en 
morceaux (p.98), et c’est cela qui, une fois compris par l’Occident 
détaché de l’obsession de la ressemblance, a permis de découvrir les arts 
primitifs, ennemis, eux aussi de l’illusion. 

 
 
 
 
 
 
 



133 

Conclusion  
 
Au terme de cette recherche, la haine de soi, la misère, la solitude 

et la mort sont les principaux thèmes que l’auteur soulève dans La 
Condition humaine. Le roman, au-delà de sa portée phiilosophique, 
dénonce les agissements inhumains du monde d’aujourd’hui. Seuls face 
à la mort, les hommes sont également isolés de leur vivant, dans la 
mesure où l’action commune ne masque pas les divergences de 
motivation. Kyo Gisors est révolutionnaire par idéal, tandis que Tchen 
l’est par désespoir: « Que faire d’une âme, s’il n’y a ni Dieu ni Christ? » 
(C.h. p.99). Dans La Condition humaine, la rapidité des plans est servie par 
une écriture haletante où s’entrechoquent les conceptions du monde, les 
intérêts divergents. Et si les personnages se réduisent parfois à leurs 
idées, des consciences prises avec les forces brutes de l’Histoire, ils nous 
touchent par leurs faiblesses quand ils redeviennent des êtres de chair et 
de sang qui hésitent et sombrent, mais avec grandeur. L’auteur n’écrit pas 
une fiction ordinaire, mais une chanson de geste où chacun est supposé 
s’extraire de la médiocrité. Pour le romancier, la mort est un début de vie 
pour les compagnons, c’est par elle que l’homme commence à avoir sa 
dignité. On ne peut pas oublier la solitude qui joue un rôle important 
dans ce roman dont les personnages ont le sentiment bizarre, et  pensent 
que le meilleur moyen pour être loin des soucis du monde n’existe que 
dans la solitude. Les valeurs humaines manifestées chez les héros sont 
étroitement liées aux valeurs européennes d’alors, et dans une 
perspective plus large, elles sont transculturelles ou universelles. Pour 
chercher la dignité de l’homme et la valeur de l’homme, le héros de La 
Condition humaine lance un défi violent à son destin, à travers des activités 
conscientes et des actes héroïques dans une collectivité très unie. C’est 
avec une sorte d’héroïsme et d’audace qu’il engage sa vie avec le groupe. 
Dès lors, ils (les héros) représentent en quelque sorte la sagesse, la 
volonté, le refus et l’opposition à l’arrangement du destin et à la mort 
absurde. La révolution chinoise a ainsi provoqué, voire approfondi les 
réflexions philosophiques sur la vie. La Condition humaine pose donc plus 
de questions qu’il n’apporte de réponses claires et définitives. Malraux, 
par son roman, essaye de forger un code moral qui lui assurerait tout au 
moins un endroit propre et bien 
éclairé, afin de mener le combat contre les fatalités qui encourageraient 
l’individu 



134 

à se comporter avec grâce dans l’adversité, et l’aiderait à accepter 
l’horreur du 
néant avec stoïcisme et dignité. Qui mieux que lui, pourrait-on 
s’interroger, a su créer son propre mythe, concourir à la fabrication de sa 
propre identité ou de sa propre légende? La 
question de l’identité, c’est celle de l’image publique que Malraux 
défend à cor et à cri dans ce roman. Malraux ne rédige pas un roman 
engagé, son œuvre ne défend pas une idéologie par opposition à une 
autre. Ce roman n’est ni une apologie du communisme, ni une 
condamnation du nationalisme, mais peint les hommes aux prises avec 
des événements qui constituent une crise, car en s’y confrontant, ils 
forgent l’histoire et s’arrachent au néant de leur condition. Cet absurde 
est dit « tragique » parce qu’il s’impose à quiconque par sa condition 
d’homme. Au demeurant, l’un des questionnements majeurs soulevés par 
l’œuvre est celui de la condition humaine elle-même. Malraux met en 
scène des personnages confrontés à des situations extrêmes, tels que la 
révolution chinoise, qui les poussent à se questionner sur leur place dans 
le monde et sur le sens de leurs actions. Cette réflexion sur la condition 
humaine amène le lecteur à s’interroger sur sa propre existence et sur les 
choix qu’il fait dans sa vie. Un autre questionnement philosophique 
important dans La Condition humaine est celui de la liberté individuelle. Les 
personnages de l’œuvre sont pris dans des conflits politiques et 
idéologiques qui limitent leur liberté d’action. Malraux explore ainsi les 
limites de la liberté humaine face aux contraintes sociales et politiques. 
Cette réflexion soulève des interrogations sur la possibilité de 
l’autonomie individuelle et sur la responsabilité de chacun dans la 
construction de sa propre destinée. Ce roman aborde également la 
question du sens de la vie. Les personnages de La Condition humaine sont 
confrontés à la mort et à la violence, parce qu’ils se questionnent sur la 
signification de leur existence. Malraux invite par conséquent le lecteur à 
réfléchir sur le sens de la vie humaine et sur la recherche d’un but ultime 
dans un monde marqué par l’incertitude et la domination des plus forts. 

 
 
 
 
 
 



135 

Bibliographie  
 
Albérès, 1949. La Révolte des Ecrivains d’Aujourd'hui. Corrêa, Paris 
Bouty Michel, 1985. Dictionnaire des œuvres et des thèmes de la littérature 
française. Hachette 
Decote, Georges, 1974. Profil d’une œuvre l’anglais critique, Hatier  
Duchet Claude, 1979. Sociocritique. Nathan, Paris  
ESCHYLE, 1984. Les Choéphores dans Théâtre complet, GF, 
Flammarion ,Traduction d’Émile Chambry 
Godard Henri, 2001. L’Amitié André Malraux. Gallimard, la Pléiade 
Godard Henri, 1990. L’Autre face de la littérature, Gallimard, « L’Infini » 
Lacouture Jean, 1979. Malraux, une vie dans le siècle, Paris, Seuil 
Larrat, Jean-Claude, 1985. La Condition humaine, Roman de l’Antidestin. 
Paradigme, Orléans 
Malraux André, 1933. La Condition humaine, Gallimard, Repris en Folio 
Malraux André, 2007. La Condition humaine, Gallimard, « Folioplus 
classiques » 
Malraux André, 1989. Œuvres complètes, Gallimard, la Pléiade  
Malraux André, 1946. La Condition humaine, Paris : Gallimard  
Malraux André, 1951. La Voix du silence, Gallimard, Paris 
Merleau-Ponty Maurice, 1945. Le doute de Cézanne, revue Fontaine, 
volume 8, numéro 47, repris dans Maurice Merleau-Ponty, Sens et non-
sens, Gallimard, Paris 
Meyer Alain, 1991. La Condition humaine, Gallimard, Paris 
Olivier Todd Olivier, 2001. André Malraux, Gallimard, (« NRF 
Biographies »). Repris en Folio 
Vandegans André, 1995. André Malraux. L’art du romancier dans La 
Condition humaine, Bruxelles, Académie royale de langue et littérature 
françaises de Belgique. Dispo : « www.arllfb.be »  
 

https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Hors-serie-Litterature/L-Amitie-Andre-Malraux
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/L-Infini/L-Autre-face-de-la-litterature
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Folio/Folio/La-Condition-humaine
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Folio/Folioplus-classiques/La-Condition-humaine
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Bibliotheque-de-la-Pleiade/OEuvres-completes71
https://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Folio/Folio/Andre-Malraux

