
102 

LIBERTÉS ACADÉMIQUES ET LIBERTÉS 
POLITIQUES EN AFRIQUE DE L’OUEST 

FRANCOPHONE AU MIROIR DE LA DÉCLARATION 
DE KAMPALA 

 
Kouamé Hyacinthe KOUAKOU 
Université Alassane Ouattara, Bouaké, Côte d’Ivoire 
kouakou_h@yahoo.fr  
Zolou Goman Jackie Élise DIOMANDÉ 
Université Peleforo Gon Coulibaly, Korhogo, Côte D’Ivoire 
elise.jackie@yahoo.fr 
 
Résumé 
 
Les libertés académiques n’ont pas d’existence autonome, elles suivent le sort des libertés politiques. Elles 
naissent, évoluent et périssent avec elles. Il convient, dans ces conditions, de faire droit à l’opinion qui 
subordonne les libertés académiques aux libertés politiques. Pourtant, à y voir de près, les libertés 
académiques elles-mêmes ne sont nullement étrangères à l’avènement des libertés politiques. La vie 
politique, en Afrique de l’Ouest francophone, connue pour être le berceau du processus de démocratisation 
en Afrique subsaharienne, laisse entrevoir le rôle prépondérant des universitaires et autres intellectuels. 
Ceux-ci, de par leurs idées et prises de positions, ont contribué à l’ouverture démocratique, s’inscrivant 
ainsi au rang des catalyseurs de la démocratie. Par conséquent, il convient de militer dans le sens d’une 
plus grande libération de l’espace politique en vue de l’exercice continu des libertés académiques. La 
présente analyse vise à mettre en relief les interactions entre les libertés académiques et les libertés politiques, 
en Afrique de l’Ouest francophone, au regard de l’évolution de la vie politique, des indépendances à 
l’amorce du processus démocratique, et ce, en vue d’une appréciation réaliste de la déclaration de Kampala. 
 
Mots clés : Afrique de l’Ouest francophone, Déclaration de Kampala, démocratie, libertés 
académiques, libertés politiques. 

 
Abstract 
 
Academic freedoms do not exist independently; they follow the fate of political freedoms. They are born, 
evolve, and perish with them. It is therefore appropriate to acknowledge the view that subordinates 
academic freedoms to political freedoms. However, upon closer examination, academic freedoms themselves 
are by no means unrelated to the emergence of political freedoms. Political life in Francophone West 
Africa, known as the cradle of the democratization process in sub-Saharan Africa, reveals the 
preponderant role of academics and other intellectuals. Through their ideas and stances, they have 
contributed to democratic opening, thus becoming catalysts for democracy. Consequently, it is necessary to 
advocate for greater liberalization of the political sphere to ensure the continued exercise of academic 
freedoms. This analysis aims to highlight the interactions between academic freedoms and political freedoms 
in Francophone West Africa, in view of the evolution of political life, from independence to the beginning 
of the democratic process, with a view to a realistic assessment of the Kampala Declaration. 

mailto:elise.jackie@yahoo.fr


103 

 
Key words: French-speaking West Africa, Kampala Declaration, democracy, academic freedoms, 
political freedoms. 

 
Introduction 

 
L’intellectuel en général, et l’universitaire, en particulier, sont 

d’abord et avant tout, membres du corps social, ou encore des animaux 
politiques, pour pasticher Aristote. Si tel est le cas, c’est que l’universitaire 
se doit de revendiquer, en tout temps, et en tout lieu, sa liberté, étant 
entendu que la liberté est constitutive de la nature et de l’existence de 
l’homme. Elle est ce qui donne sens et consistance, à la fois, à l’existence 
individuelle et collective. De ce fait : « Renoncer à sa liberté, c’est 
renoncer à sa qualité d’homme, aux droits de l’humanité, même à ses 
devoirs. Il n’y a nul dédommagement possible pour quiconque renonce 
à tout. Une telle renonciation est incompatible avec la nature de l’homme, 
et c’est ôter toute moralité à ses actions que d’ôter toute liberté à sa 
volonté » (Rousseau, 1973: 67). 

Prenant acte d’une telle situation, qui s’impose à lui comme une 
exigence, l’universitaire africain revendique, dans l’exercice de ses 
fonctions, ses libertés fondamentales censées lui garantir une activité 
professionnelle débarrassée de toute entrave. C’est le sens de la 
Déclaration de Kampala sur la liberté intellectuelle et la responsabilité sociale 
(CODESRIA, 1990) qui, dans son préambule, fait état des menaces qui 
planent sur la liberté intellectuelle en Afrique (Fassin, 2024). 

Il va sans dire que les rédacteurs de la Déclaration de Kampala 
entendent interpeller les États africains, coupables à leurs yeux des 
multiples entorses à l’exercice des libertés académiques. Ainsi, les libertés 
académiques ne fleurissent que dans et par l’État. Elles s’inscrivent dans 
la continuité des libertés politiques dont elles apparaissent comme 
l’expression la plus achevée.  

À ce titre, les libertés académiques se trouvent étroitement liées à 
l’histoire politique du continent, à travers les différentes mutations qui 
l’ont affecté. Dans le cas précis de l’Afrique de l’Ouest francophone, les 
libertés académiques doivent être appréhendées au prisme de l’évolution 
socio-politique, qui part du monopartisme au multipartisme et à l’amorce 
du processus démocratique. Cette partie du continent africain a cette 
particularité foncière de passer pour le « Laboratoire de la démocratie », 
dès le début des années 1990. L’expression des libertés, en général, et des 



104 

libertés académiques, en particulier, ne peut être saisie qu’en étroite 
relation avec l’évolution de la vie politique. De la sorte, le monopartisme, 
qui a prévalu trois décennies durant, parce que perçu comme le moment 
de la négation des libertés politiques, récuse, par conséquent, les libertés 
académiques. Par ricochet, l’avènement du multipartisme et l’amorce du 
processus démocratique, à partir de 1990, sont censés consacrer le règne 
des libertés académiques. C’est dire que les libertés académiques suivent 
le sort des libertés politiques. Elles naissent et périssent avec elles. 

Mais, à y voir de près, les libertés académiques ne sauraient être, 
pour longtemps, subordonnées aux libertés politiques. Il convient, à ce 
propos, de mettre l’accent sur la part prépondérante prise par les 
intellectuels et autres universitaires dans la remise en cause de 
l’hégémonie des partis uniques et de leurs leaders autoproclamés, à la fin 
de la décennie 1980. Sans toutefois minimiser la contribution des autres 
couches socio-professionnelles ou encore des organisations de la société 
civile, il convient tout de même d’insister sur le rôle du monde 
universitaire dans l’avènement de la démocratie. Les enseignants-
chercheurs, les chercheurs et les étudiants figurent en bonne place au 
nombre des « catalyseurs de la démocratie » (Tedga, 1991 :51). En 
somme, les libertés académiques ont une incidence assez remarquable 
sur les libertés politiques. 

Dans ces conditions, peut-on concevoir les libertés académiques 
indépendamment des libertés politiques ? Les libertés académiques ne 
sont-elles pas subordonnées aux libertés politiques ? Par ailleurs, les 
libertés académiques n’influencent-elles pas les libertés politiques ? En 
fin de compte, la libération accrue de l’espace politique ne garantit-elle 
pas un exercice permanent et continu des libertés académiques ? La 
présente analyse entend mettre en relief les interactions entre les libertés 
académiques et les libertés politiques, en Afrique de l’Ouest 
francophone, au regard de l’évolution de la vie politique, des 
indépendances à l’amorce du processus démocratique, et ce, en vue d’une 
appréciation réaliste de la Déclaration de Kampala. 

Les libertés académiques, en effet, désignent l'ensemble des droits 
fondamentaux accordés aux enseignants-chercheurs, étudiants et 
personnel universitaire, pour exercer librement leurs missions sans 
contrainte doctrinale, idéologique ou censure institutionnelle. Elles 
constituent le socle de l'autonomie universitaire, permettant la quête de 
vérité par la recherche, l'enseignement et la diffusion des savoirs. Elles 



105 

s’inscrivent dans le cadre global des libertés politiques qui renvoient, 
quant à elles, à l'ensemble des droits permettant aux citoyens de 
participer activement à la vie publique et de contrôler le pouvoir, comme 
la liberté d'expression, d'association, de réunion et de vote. Elles se 
distinguent des libertés individuelles par leur dimension collective, 
visant à garantir un espace de délibération démocratique contre 
l'arbitraire de l'État.  

Au regard de l’importance primordiale des idées dans la 
structuration du monde, de même que des pesanteurs socio-politiques 
qui entravent bien souvent l’expression des diverses formes de liberté, il 
est indéniable, voire impossible, de penser les libertés académiques 
indépendamment des libertés politiques. C’est pourquoi, les prises de 
positions convergent dans le sens de la dénonciation des entraves liées 
à l’exercice des libertés académiques et de la nécessaire libération de 
l’espace politique, en vue de leur existence réelle. 

L’état des lieux des libertés académiques, à la lumière des libertés 
politiques, conduit au passage en revue de théories et de positions 
diverses, relatives d’abord à la restriction des libertés académiques et, par 
la suite, à la revendication de la possibilité pour les acteurs du monde 
universitaire de jouir effectivement de la liberté d’enseigner, de 
rechercher, d’exprimer des opinions sans crainte de répression, et de 
participer à des débats publics. Ces théories et positions ont été 
développées par divers auteurs, qu’il s’agisse de Hountondji (1997, 
2004), de Goin Bi (2011), de Diakité (2016, 2018, 2024), de Frangville et 
al. (2021), de Gyimah-Boadi (2021), ou encore de Maury et Godefroid 
(2023), pour n’en citer que ceux-là.   

À travers une démarche analytico-critique, doublée d’une 
approche historico-empirique, il s’agit de présenter en premier lieu la 
subordination des libertés académiques aux libertés politiques. Le 
deuxième niveau d’analyse met en relief l’incidence des libertés 
académiques sur les libertés politiques. La troisième partie s’évertuera à 
montrer la nécessité de la libération de l’espace politique pour un exercice 
effectif et permanent des libertés académiques.  
 
 
 
 



106 

1. De la subordination des libertés académiques aux libertés 
politiques 

 
L’attention particulière accordée aux libertés académiques laisse 

supposer qu’il s’agit d’une forme spécifique de liberté. C’est du moins ce 
que semblent insinuer Maury et Godefroid (2023 :26) : « Lorsqu’on 
évoque les libertés académiques, on parle d’une liberté spécifique, 
reconnue par les organisations internationales comme par le droit 
français. Cette liberté s’organise autour de trois grands piliers : la liberté 
d’enseignement, la liberté de recherche et la liberté d’expression. Elle 
entraîne des privilèges dérogatoires au droit commun ». 
 La liberté, reconnue aux universitaires, n’est donc pas celle de tout 
autre citoyen ou de tout autre travailleur, au sein de la cité. Les libertés 
académiques relèvent, de ce fait, de cette catégorie de liberté reconnue à 
une corporation particulière – celle des acteurs du monde universitaire – 
au même titre que la liberté de la presse garantit aux journalistes et autres 
acteurs du secteur des médias une liberté spécifique.  

Toujours est-il qu’à l’inquiétude formulée par Fernandes (2023), 
relative à l’étendue de cette liberté spécifique, il convient de relever la 
relative étendue des libertés académiques. En réalité, les libertés 
académiques ne peuvent revendiquer une totale autonomie au sein de la 
société. Elles sont, d’abord et avant tout, des libertés dans l’État et par 
l’État. Il va sans dire que les libertés académiques, parce qu’ayant pour 
cadre d’expression l’État, suivent intimement le sort des libertés 
politiques dans leur ensemble. Les rédacteurs de la Déclaration de Kamapala 
(CODESRIA, 1990) en sont bien conscients au point où ils en 
consacrent le Chapitre II aux « Obligations de l’État » (Articles 13 à 18).  

Pour comprendre la portée d’une telle interpellation de l’État, il 
est nécessaire de saisir l’évolution des libertés académiques, au cours de 
l’histoire politique de l’Afrique, à travers une prise en compte de 
l’évolution socio-politique en Afrique de l’Ouest francophone. Le choix 
de cette partie du continent s’explique par le fait qu’elle représente ce qui 
peut être considéré comme un cas d’école dans l’appréciation de la vie 
politique en Afrique en général, et en Afrique subsaharienne, en 
particulier, des indépendances à ce jour.  

C’est en Afrique de l’Ouest francophone, précisément au Bénin, 
qu’a été opéré le passage « De la dictature à la démocratie sans les armes » 
(Adjovi, 1992). Ce passage à la démocratie, par des voies pacifiques, a été 



107 

rendu possible par « La Conférence nationale des forces vives » (19 au 28 
février 1990), « ce grand forum de la société civile qui devait contre toute 
attente, en février 1990, permettre la transition pacifique d’une dictature 
militaire, ornée des oripeaux du marxisme-léninisme, vers un régime de 
démocratie pluraliste » (Hountondji, 1997 :266-267). L’exemple béninois 
de la transition pacifique vers la démocratie sera imité, quelques mois 
plus tard, quoique sous des modalités différentes, par d’autres pays de la 
région (Côte d’Ivoire, Mali, Niger, Togo). 

L’évolution des libertés académiques n’est point étrangère aux 
mutations socio-politiques qui sont celles des États concernés. 
L’avènement de la démocratie pluraliste, faut-il le souligner, a été précédé 
par une période de monopartisme ou de règne du parti unique, trois 
décennies durant, soit de 1960 (année des indépendances) à 1990. Cette 
période se caractérise par l’absolutisme des pouvoirs en place, se 
traduisant par la négation des libertés individuelles et collectives. Sous le 
couvert de la construction de l’unité nationale, les partis uniques se sont 
consolidés, en réalité, sur la culture de la peur, comme on peut le 
constater dans le cas de la Guinée, sous le règne de son premier 
Président, Sékou Touré (Kaké, 1987 ; Hountondji, 1999). L’exemple 
guinéen est loin d’être un cas isolé. Comment ne pas penser à la figure 
charismatique du Président Félix Houphouët-Boigny, en Côte d’Ivoire ? 

L’atmosphère politique, en cette période post-indépendances, est 
mue par la toute-puissance du parti unique, au point où « le parti 
contrôlait l’État. Tout partait du président fondateur et tout y 
ramenait : « Un seul chef, un seul parti, une seule nation ! » (Hountondji, 
1997 :121).  

Une telle atmosphère, bien évidemment, n’est point propice à 
l’éclosion des libertés académiques. Les universitaires et intellectuels, en 
effet, parce que membres du corps social, ne bénéficient nullement d’un 
statut spécial. Bien au contraire, ils passent pour être des menaces pour 
les régimes en place, au regard de la verve critique qui les caractérise et 
qu’ils ne cessent de déployer. Dans ces conditions, la liberté, pour eux, 
consiste à s’aligner sur les schèmes de pensées, sur les idéologies 
entretenues par le pouvoir politique. C’est en substance la situation qui 
prévalait dans l’ex-Dahomey (actuel Bénin), et qui est décrite par 
Hountondji (1997 :131) : « L’enseignement secondaire devient très vite 
pour les idéologues officiels du nouveau régime, un enjeu capital. 
D’abord il leur fallait substituer à l’enseignement de la philosophie conçue 



108 

comme un effort pour promouvoir une réflexion équilibrée et non 
partisane, un enseignement plus engagé. Comme en Guinée, la nouvelle 
discipline s’appellerait « philosophie-idéologie ». Ensuite il leur fallait 
détruire le mythe d’une compétence spécifique des spécialistes de 
philosophie, briser le monopole des professeurs formés à cet effet dans 
l’université classique, et faire admettre que la « philosophie-idéologie » 
pourrait être enseignée par tout intellectuel militant, éventuellement 
spécialiste d’une autre discipline (histoire, allemand, économie, 
sociologie, etc.) pourvu qu’il adhérât à la doctrine du Parti de la 
Révolution Populaire du Bénin ». 

Même si ailleurs, en Côte d’Ivoire, par exemple, les schémas guinéen 
et béninois n’ont pas été reproduits, il n’en demeure pas moins que l’activité 
intellectuelle ou académique ne jouissait nullement d’une liberté totale et 
entière. La nécessité de se conformer à la doctrine officielle du Parti 
Démocratique de Côte d’Ivoire – Rassemblement Démocratique Africain 
(PDCI-RDA) – était de mise pour tout intellectuel ou universitaire soucieux 
de ne point s’attirer les foudres du pouvoir. L’allégeance au parti et à son 
chef, par ailleurs Chef  de l’État, plus qu’un choix, apparaissait comme une 
exigence ou une nécessité. Il en est de même pour les élèves et étudiants qui 
étaient, d’office, membres du Mouvement des Élèves et Étudiants de Côte 
d’Ivoire (MEECI), qui n’était autre que la section scolaire et estudiantine du 
PDCI-RDA. 

Mais, à partir de 1990, les libertés académiques, parce que 
subordonnées aux libertés politiques, trouvent dans l’avènement du 
multipartisme et de la démocratie leur cadre d’expression. En effet, si le 
régime de parti unique est présenté comme liberticide, il va sans dire que 
l’avènement de la démocratie pluraliste symbolise l’éclosion des libertés, en 
général, et des libertés académiques, en particulier. La libération de la parole, 
rendue possible par l’avènement du multipartisme et l’amorce du processus 
démocratique, ne peut que consacrer une telle éclosion. Désormais, au nom 
de la démocratie, tout peut être dit, tout peut être fait. Ainsi assiste-on au 
pluralisme syndical en milieu universitaire, tant du côté des enseignants que 
de celui des étudiants. Les enseignants peuvent désormais émettre des 
opinions, dans le cadre de leurs activités, sans crainte de se faire arrêter ou 
censurer, et ce, conformément aux prescriptions de l’Article 15 de la 
Déclaration de Kampala : « L’État doit s’abstenir d’exercer la censure sur les 
travaux de la communauté universitaire » (CODESRIA, 1990 :7).  



109 

En tout état de cause, les libertés académiques suivent le sort des 
libertés politiques. Autant elles fleurissent avec elles, autant elles flétrissent 
en même temps qu’elles. 
 
2. Des libertés académiques aux libertés politiques : la 
problématique de la responsabilité sociale  

 
Peu après avoir quitté Iéna, Hegel (1808 :229) confiait à un 

correspondant : « Le travail théorique – je m’en convaincs chaque jour 
davantage – apporte au monde davantage que le travail pratique ; si le 
domaine des idées est révolutionné, la réalité ne peut demeurer telle 
qu’elle est ». Ces propos, illustration parfaite de la philosophie hégélienne, 
ne souffrent d’aucune ambiguïté en ce qu’ils confirment le primat du 
monde des Idées sur celui de la réalité matérielle, pratique et concrète. 
Comme quoi, si l’homme est Esprit ou Raison, indubitablement, c’est à 
partir des Idées que peut être envisagée toute possibilité de 
transformation du monde. 

De façon précise, les libertés académiques contribuent à 
l’instauration et à la consolidation des libertés politiques. En effet, selon 
les termes de l’Article 22 de la Déclaration de Kampala : « Il incombe à la 
communauté intellectuelle, tout en y prenant part, de faire sienne la lutte 
des forces populaires pour leurs droits et leur émancipation » 
(CODESRIA, 1990 :9). Ceci traduit la volonté des rédacteurs de la 
Déclaration d’insister sur la mission sociale des intellectuels, des 
universitaires, dans l’instauration de la démocratie et de l’État de droit. 
L’intellectuel africain ne doit nullement se réfugier, encore moins se 
complaire dans une sorte de tour d’ivoire, et assister, du haut de ses idées, 
à la lutte des masses qui n’ont de cesse de revendiquer leurs droits 
fondamentaux face à des pouvoirs, le plus souvent autocratiques, prêts à 
tout pour ne point leur concéder une once de liberté.    

L’intellectuel se doit d’être, à ce titre, acteur de la vie socio-
politique. Il ne saurait, par conséquent, se prévaloir d’une sorte de 
neutralité ou de virginité politique sous prétexte que « la politique, c’est 
l’affaire des autres ». Hountondji en est bien conscient : « L’Afrique nous 
interpelle, et l’on ne peut prétendre être un intellectuel responsable si l’on 
reste sourd à cet appel, à ce cri de douleur qui monte de tout un 
continent.  Il faut faire quelque chose. Il faut mobiliser toutes les forces 
disponibles, y compris les forces intellectuelles et scientifiques, pour 



110 

mettre fin à la tragédie. L’art pour l’art peut difficilement trouver place 
dans un tel contexte. La science pour la science, la philosophie conçue et 
pratiquée comme une fin en soi, peuvent difficilement montrer leur 
pertinence et leur légitimité – j’allais dire : leur utilité » (Hountondji, 2004 
:97). 

C’est pour répondre à cet appel que des intellectuels, en Afrique 
de l’Ouest francophone, se sont fait le devoir, pendant longtemps, de 
dénoncer les travers du parti unique et le peu de cas qui était fait des 
droits et des libertés. Hountondji en fait justement partie, pour avoir 
consacré sa vie intellectuelle au combat pour les libertés et la démocratie, 
non seulement au Bénin, son pays d’origine, mais aussi et surtout en 
Afrique. Militant du Syndicat National de l’Enseignement Supérieur 
(SNES), il est resté un intellectuel engagé, qui passe pour « un marginal 
incorrigible » (Hountondji, 1999 :56), et fait assurément partie de ceux-là 
mêmes qui ont, de par leurs idées et actions, forcé la main au régime 
militaire de Mathieu Kérékou pour l’organisation de la Conférence 
Nationale des Forces Vives du Bénin, en février 1990, consacrant la 
transition pacifique vers la démocratie.  

L’implication des intellectuels, en général, et des universitaires, en 
particulier, dans la lutte pour l’avènement de la démocratie, de la 
préservation des libertés et du respect des droits de l’homme, est loin 
d’être un fait anecdotique. Ce n’est donc pas un hasard si, en Côte 
d’Ivoire, par exemple, la plupart des partis significatifs de l’opposition, 
qui émergent à partir de 1990, sont dirigés par des universitaires. Ce sont, 
entre autres : le Front Populaire Ivoirien (FPI), dirigé par Laurent 
Gbagbo, Chercheur en Histoire ; l’Union des Sociaux-Démocrates 
(USD) de Bernard Zadi Zaourou, Enseignant-Chercheur en Lettres 
Modernes ; le Parti Ivoirien des Travailleurs (PIT) du Professeur de Droit 
Constitutionnel, Francis Wodié. Au-delà de la personne de son leader, 
chacun de ces partis était constitué d’intellectuels et d’universitaires de 
renom. Les autres n’étaient pas moins dirigés également par des 
intellectuels chevronnés, tout comme certaines organisations de la 
société civile, vouées à la défense des droits de l’homme, à l’image de la 
Ligue Ivoirienne des Droits de l’Homme (LIDHO) du Professeur agrégé 
de Droit public, René Degni-Ségui.  

Au regard de la fascination exercée par ces universitaires sur le 
milieu académique, il est de notoriété que leurs différentes idées ont 
impacté nombre de leurs étudiants qui intégreront, par la suite, les partis 

https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr


111 

politiques de l’opposition ou les organisations de défense des droits de 
l’homme. Ailleurs, en Afrique de l’Ouest francophone, d’illustres 
intellectuels et universitaires ont également marqué d’une encre 
indélébile la vie politique de leur pays. Il s’agit, entre autres, des 
Professeurs Albert Tévoedjré et Stanislas Adotevi, au Bénin ; de Maître 
Yaovi Agboyibor, au Togo ; du Professeur Alpha Condé, en Guinée ; de 
l’historien Joseph Ki-Zerbo, au Burkina Faso ; du Professeur Alpha 
Oumar Konaré, au Mali. C’est la preuve que le milieu intellectuel, en 
Afrique de l’Ouest francophone, n’est nullement resté insensible aux 
mutations de la vie politique. Il y a joué un rôle prépondérant.  

Toutefois, l’implication des intellectuels dans l’amorce du 
processus démocratique, dans le combat pour la préservation des droits 
et des libertés, est diversement appréciée. Si la face visible de l’iceberg 
révèle un engagement certain et effectif, il n’en demeure pas moins 
cependant que, bien souvent, des intellectuels renoncent à leur 
responsabilité sociale. Plutôt que de s’approprier la lutte des forces 
populaires pour leurs droits et leur émancipation, ils s’érigent eux-mêmes 
en fossoyeurs de ces droits, se faisant complices des pouvoirs autoritaires 
pour étouffer toute forme de contestation. Ainsi : « Au lieu d’influer sur 
son environnement social et de le libérer des contraintes politiques, le 
champ universitaire s’est laissé au contraire envahir par cet 
environnement. Il s’est soumis aux tensions exacerbées qui le traversent » 
(Goin Bi, 2011 :144).  

Il est de notoriété que le premier cercle des pouvoirs est le plus 
souvent constitué d’intellectuels de renom. Leurs idées servent, dans bien 
des cas, de ferment idéologique aux politiques ouvertement liberticides. 
La volonté de plaire au prince, d’être continuellement dans ses bonnes 
grâces, l’emporte de loin sur la lucidité et la clairvoyance censées guider 
l’action politique. Par ailleurs, même parvenus au pouvoir, certains de ces 
opposants d’hier, adulés par une partie de l’opinion, notamment la 
jeunesse, se retrouvent englués dans les nasses d’une politique 
politicienne qui contribue à leur propre chute, semant parfois la 
désillusion au sein du peuple. L’intellectuel ou l’universitaire renonce 
ainsi à sa mission sociale. De libérateur, il se mue en bourreau, distillant 
une idéologie nocive qui ne peut que mettre en péril les droits et les 
libertés. Cette mise en garde paraît, à ce titre, sans appel : « Méfiez-vous 
des Intellectuels-Fossiles, faites attention à ces intellectuels-pollueurs ! Ils 
aiment le verbe mais ils haïssent la pensée. Ils aiment la vie, mais 

https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-rene-degni-segui--698753?lang=fr
https://fr.wikipedia.org/wiki/Yawovi_Agboyibo
https://fr.wikipedia.org/wiki/Yawovi_Agboyibo
https://fr.wikipedia.org/wiki/Yawovi_Agboyibo
https://fr.wikipedia.org/wiki/Yawovi_Agboyibo
https://fr.wikipedia.org/wiki/Yawovi_Agboyibo


112 

détestent ses composantes. Pourtant, eux-mêmes en font partie. Quelle 
haine de la pensée ! Ils sont avec le pouvoir, mais contre le peuple, contre 
leurs propres peuples. Ils sont semblables à un mari jaloux qui aime sa 
femme mais qui déteste la famille de sa femme, supposant que les 
membres de cette famille peuvent lui arracher sa dulcinée » (Diakité, 2018 
:128-129).    

Diakité stigmatise la posture de l’intellectuel, au service du 
pouvoir, et qui œuvre contre les intérêts du peuple. Ses idées, au lieu 
d’éclairer et de guider le pouvoir, dans le sens du bien-être des masses 
populaires, ne servent qu’à l’aveugler et à le conduire dans l’abîme. Au 
final, l’engagement de l’intellectuel « ne l’est pas forcément dans le bon 
sens » (Hountondji, 2004 :97). 

Le sens de ces propos est de relever le caractère primordial de 
l’engagement des intellectuels et acteurs du monde universitaire dans la 
consolidation des libertés. C’est pourquoi, il convient de les interpeller 
constamment sur leur responsabilité sociale, mieux leur mission sociale. 
 
3. De la libération de l’espace politique : préalable à l’exercice des 
libertés académiques 

 
Autant la liberté est inhérente à la nature de l’homme, autant celui-

ci ne peut faire l’impasse sur les libertés académiques. Mais celles-ci, pour 
exister, requièrent la libération de l’espace politique comme leur 
condition de possibilité. Cette libération suppose la restauration et la 
consolidation du processus démocratique, amorcé, en Afrique de l’Ouest 
francophone, à partir de 1990. Car, le moins qu’on puisse dire, est que ce 
processus connaît des fortunes diverses dans cette partie du continent. 
Ce qui est loin d’être une spécificité au regard de l’évolution générale du 
processus démocratique en Afrique. 

Un diagnostic global de l’évolution du processus démocratique, en 
Afrique de l’Ouest francophone, révèle une sorte de marche à pas forcés, 
qui met en lumière ses hésitations, ses contorsions et ses convulsions, 
indices d’« un recul de la gouvernance démocratique dans la sous-
région » ouest-africaine, en général (Gyimah-Boadi, 2021: 12), et dans sa 
partie francophone, en particulier. Naturellement, les libertés politiques, 
tout comme les libertés académiques, ne peuvent que pâtir d’une telle 
situation. Dans un tel contexte, seule la libération de l’espace politique 
peut contribuer à l’exercice effectif des libertés académiques. Ce qui 



113 

suppose la ruine de toutes les pratiques liberticides, la fin des dérives 
autoritaires qui préfigurent d’un « retour à l’autoritarisme en Afrique de 
l’Ouest » (Logez, 2021), et singulièrement en Afrique de l’Ouest 
francophone. 
 De façon générale, la régression du processus démocratique en 
Afrique de l’Ouest francophone peut être appréhendé sous deux 
modalités distinctes : celle liée aux États dirigés par des pouvoirs civils, 
coutumiers des processus électoraux, avec des cheminements plus ou 
moins différents, et celle des États au sein desquels des pouvoirs 
militaires ont émergé pour s’opposer ouvertement au processus 
démocratique. Dans la première catégorie, se retrouvent le Bénin, la Côte 
d’Ivoire (qui aura tout de même connu une transition militaire entre 1999 
et 2000), le Sénégal et le Togo. La seconde catégorie, quant à elle, 
regroupe le Burkina Faso, le Mali et le Niger, réunis aujourd’hui au sein 
de l’Alliance des États du Sahel (AES), qui ont pris la décision de rompre 
les amarres avec la Communauté Économique des États de l’Afrique de 
l’Ouest (CEDEAO), et la Guinée. Ces quatre États sont dirigés par des 
juntes issues de coups d’États militaires.  

Les pouvoirs civils sont censés consacrer la liberté sous toutes ses 
formes. L’organisation régulière de scrutins électoraux laisse supposer 
que ces États sont effectivement au rendez-vous de la démocratie, à 
travers l’alternance politique pacifique, comme c’est le cas au Bénin et au 
Sénégal. Mais, la réalité socio-politique, au sein de ces États, révèle des 
violations permanentes des libertés et des droits de l’homme, ce qui peut 
être interprété comme une forme de persécution de tous ceux qui ne sont 
pas dans les arcanes du pouvoir, c’est-à-dire des opposants, ou de ceux 
qui sont en rupture de ban avec le pouvoir.  

Il en est ainsi du Sénégal, sous la présidence d’Abdoulaye Wade 
(2000-2012), avec l’incarcération pour « atteinte à la sûreté de l'État » 
d’Idrissa Seck, en 2005, après son passage à la Primature (2002-2004), ou 
encore de celle de Karim Wade (fils d’Abdoulaye Wade, qui nourrissait 
des ambitions présidentielles), en 2013, pour « enrichissement 
illicite », lors du premier mandat de Macky Sall (2012-1019). Le second 
et dernier mandat de Macky Sall (2019-2024) verra l’incarcération de 
Bassirou Diomaye Faye, en 2023, pour « outrage à magistrat, diffamation 
et actes de nature à compromettre la paix publique » et la condamnation 
à deux ans de prison ferme d’Ousmane Sonko pour « corruption de la 
jeunesse », en 2024. Faye et Sonko sont tous deux co-fondateurs et 



114 

leaders du PASTEF (Patriotes Africains du Sénégal pour le Travail, 
l’Éthique et la Fraternité) et farouches opposants à l’APR (Alliance pour 
la République) de Macky Sall. Mais, à la faveur d’une grâce présidentielle, 
Bassirou Diomaye Faye remportera, un peu plus de deux semaines après 
leur libération, les élections présidentielles du 25 mars 2024, succédant à 
Macky Sall, quand Ousmane Sonko devient son Premier Ministre.  

Au Bénin, un tribunal spécial, la Cour de Répression des 
Infractions Économiques et du Terrorisme (CRIET), a condamné les 
opposants Joël Aïvo, à 10 ans de prison dans un procès pour « trahison », 
le 7 décembre 2021, et Reckya Madougou, ancienne Ministre de la 
Justice, à 20 ans de prison pour « terrorisme », le 11 décembre 2021.  

Les exemples du Bénin et du Sénégal illustrent amplement les 
multiples entorses aux droits de l’homme et aux libertés, dans des pays 
présentés comme des modèles de démocratie, en Afrique de l’Ouest 
francophone, au regard de l’alternance politique qui les caractérise. Même 
si les pouvoirs en place se défendent, à chaque fois, de n’être mêlés de 
près ou de loin aux différentes incarcérations des opposants, il peut tout 
de même être fait état d’une certaine instrumentalisation de la justice, à 
travers ce qui passe pour être un harcèlement, mieux une persécution de 
l’opposition politique significative. Somme toute, des réserves subsistent 
quant à la volonté des pouvoirs publics d’instaurer l’État de droit, 
fondement de la démocratie. D’où : « Dans beaucoup d’États africains 
subsahariens, notamment francophones, la démocratie est restée au 
mieux un slogan au contenu indéfinissable et la préoccupation essentielle 
des pouvoirs en place est de sauver les apparences comme l’illustrent par 
exemple les divers montages institutionnels taillés à la mesure de 
convenances politiques contraires à l’expression réelle des populations. 
Pour donner le change, ils tiennent un discours qui célèbre les bienfaits 
de la démocratie et s’en réclament, quand leur but exclusif cependant, est 
de se donner une apparence de légitimité afin de ne pas être sevrés des 
mannes de l’extérieur » (Broohm, 2000 :127). 
 L’exemple de la Côte d’Ivoire est assez évocateur de ces 
« montages institutionnels » flous en passe de consacrer une présidence 
à vie. Le Président Alassane Ouattara, après un troisième mandat (2020-
2025), jugé « anticonstitutionnel » par son opposition significative, n’a 
pas hésité à se faire élire pour un quatrième mandat, en octobre 2025, et 
dont la légitimité et la légalité continuent de faire des vagues au sein de 
l’opposition. Même certains de ses fidèles lieutenants qui ont récusé, 

https://www.google.com/search?sca_esv=0cb08a8ba5225a89&sxsrf=AHTn8zo8Px_IyB9mTKbrWoMpNr7ui1P5vQ:1737704013374&q=Alliance+pour+la+R%C3%A9publique&si=APYL9btKi1TLoawpxIKkhA47KIc3RH36yjJAdk2TmwBtOZld-k9FFlX3xP7Jrl00DuingV9RfTjq820SP8k33GubTLxvcWmIHruSbmgEkZlUKS9sZNbVmf7k8boMHRYUzOykO5aSn6dAlYE4raVCpXFPpQ2dpey8dhraiLV8LMsU5GmQwRWxlDr8Z4b-i-CB7IBD6ey-Sib1GuqCBsjU9rB5rmcnC0q9nA%3D%3D&sa=X&ved=2ahUKEwiro8Tz642LAxVFVEEAHX6AO7MQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com/search?sca_esv=0cb08a8ba5225a89&sxsrf=AHTn8zo8Px_IyB9mTKbrWoMpNr7ui1P5vQ:1737704013374&q=Alliance+pour+la+R%C3%A9publique&si=APYL9btKi1TLoawpxIKkhA47KIc3RH36yjJAdk2TmwBtOZld-k9FFlX3xP7Jrl00DuingV9RfTjq820SP8k33GubTLxvcWmIHruSbmgEkZlUKS9sZNbVmf7k8boMHRYUzOykO5aSn6dAlYE4raVCpXFPpQ2dpey8dhraiLV8LMsU5GmQwRWxlDr8Z4b-i-CB7IBD6ey-Sib1GuqCBsjU9rB5rmcnC0q9nA%3D%3D&sa=X&ved=2ahUKEwiro8Tz642LAxVFVEEAHX6AO7MQmxMoAHoECCYQAg


115 

arguments juridiques à l’appui, la possibilité d’un troisième mandat, n’ont 
pas hésité à battre le pavé pour démontrer sa légalité, en 2020, et ont 
remis le couvert, en 2025, pour ce quatrième mandat.  

Point n’est besoin, par ailleurs, d’insister sur la négation de l’État 
de droit qui découle des coups d’État militaires. En même temps qu’ils 
constituent une mise entre parenthèses du processus démocratique, les 
coups d’État militaires ne sont que la parfaite illustration de la négation 
des libertés et des droits fondamentaux. Tout se passe comme si les 
juntes militaires disposaient de l’existence de leurs concitoyens dont elles 
récusent la volonté, à travers les premières décisions qui découlent des 
putschs qui sont, entre autres, la dissolution de la Constitution, la 
dissolution du Parlement, la suspension de l’activité des partis politiques. 
En l’absence de toute représentation populaire, la volonté de la junte fait 
force de loi. Peut-on, raisonnablement, continuer à parler de la 
souveraineté du peuple ? Quelle liberté le peuple est-il encore censé 
revendiquer, quand toute manifestation pacifique allant dans le sens de 
la contestation de leur pouvoir est souvent réprimée dans le sang ? 

Il y a urgence, dès cet instant. Il faut revenir aux fondamentaux de 
la démocratie, notamment la souveraineté du peuple, la liberté de pensée, 
d’opinion et d’expression. La promotion de l’État de droit, à travers la 
préservation des libertés, chèrement acquises, aux prix des existences 
individuelles, dans la répression et dans le sang (Fottorino et al., 1992), 
ne saurait être reléguée à l’arrière-plan des préoccupations des pouvoirs 
politiques en place, en Afrique de l’Ouest francophone. Il leur appartient, 
de ce fait, de desserrer l’étau de la terreur et de la répression. En somme, 
il y a nécessité de parvenir à une réelle libération de l’espace politique, 
seule garantie pour l’expression des libertés politiques. Une telle 
libération ne peut que briser la logique qui sous-tend le fonctionnement 
des pouvoirs autocratiques, « extension et généralisation de la peur, 
intériorisation par les opprimés eux-mêmes des normes et valeurs de 
l’oppresseur. Le système marche tout seul. L’autocensure relaye et la rend 
quasiment superflue » (Hountondji, 1999 :56).  

Dès lors, la ruine de l’autocensure, conséquence de la libération de 
l’espace politique, est ce qui rend possible le libre déploiement de 
l’activité intellectuelle. De la sorte, les libertés académiques, qui incluent 
la liberté d’enseigner, de rechercher, d’exprimer des opinions sans crainte 
de répression, et de participer à des débats publics, auront réellement un 
sens. Parce qu’indissociables des libertés politiques, dans leur ensemble, 



116 

les libertés académiques ne peuvent prospérer que dans un 
environnement favorable qui suppose le règne de la liberté d’expression 
elle-même. C’est le sens de ces propos de Hountondji (1980 :36-37) : « La 
science naît de la discussion, et en vit. Si nous voulons que nos pays se 
l’approprient un jour, il nous appartient d’y créer un milieu humain dans 
lequel et par lequel les problèmes les plus divers pourront être débattus 
librement, et où ces discussions pourront être non moins librement 
enregistrées, diffusées grâce à l’écriture, pour être soumises à 
l’appréciation de tous et transmises aux générations futures, qui feront 
beaucoup mieux que nous, à n’en point douter. Cela suppose, on le voit, 
la liberté d’expression. Une liberté que tant de régimes politiques 
s’efforcent aujourd’hui d’étouffer, à des degrés divers ».   

Comme quoi, s’il est vrai que les libertés académiques constituent 
un droit inaliénable pour les intellectuels et universitaires, leur existence 
incombe d’abord et avant tout aux politiques. La contribution de l’État à 
l’expression pleine et entière des libertés académiques est alors non 
négociable. C’est également l’une des conditions pour la restauration des 
libertés individuelles et collectives au sein des sociétés africaines. 
 
Conclusion 

 
La présente réflexion sur l’état des libertés académiques face à 

l’État, en Afrique de l’Ouest francophone, révèle d’abord que les libertés 
académiques sont subordonnées aux libertés politiques dans leur 
ensemble. À ce titre, le régime de parti unique, caractérisé par 
l’autoritarisme des pouvoirs politiques, ne rend effectif le libre 
déploiement des activités académiques. C’est pourquoi, l’avènement du 
multipartisme et l’amorce du processus démocratique, à partir de 1990, 
semble consacrer l’exercice des libertés académiques. Mais il apparaît, par 
la suite, que les libertés académiques, en dépit des pesanteurs politiques 
multiformes, conduisent aux libertés politiques. C’est le sens de 
l’engagement des intellectuels et universitaires dont la mission sociale 
doit les amener à s’approprier les luttes des masses populaires, en vue du 
respect de leurs droits et de la préservation de leurs libertés. Toujours 
est-il que les intellectuels et universitaires se dérobent souvent à leur 
mission sociale pour s’allier à des pouvoirs autoritaires, coupables des 
restrictions des droits et des libertés. C’est pourquoi, en fin de compte, il 
devient plus qu’urgent de libérer l’espace politique, en Afrique de l’Ouest 



117 

francophone, pour un exercice effectif des libertés académiques. Car, 
sans liberté d’expression, point de libertés académiques. 

Au final, il convient de reconnaître que l’Afrique de l’Ouest 
francophone, tout comme les autres parties du continent, n’a pas à 
s’inventer des modalités spécifiques d’existence. Elle n’est nullement un 
monde à part, isolé des autres parties du monde. Malgré les travers de 
certaines politiques occidentales, il n’en demeure pas moins que 
l’Occident, dans sa grande partie, offre au reste du monde un modèle de 
gouvernance qui concilie efficacité, d’une part, et respect et préservation 
des droits et des libertés des peuples, d’autre part. Face à « un 
mouvement international de redéfinition du rôle de l'enseignement 
supérieur marqué par le contexte de la mondialisation » (Dione, 2017 
:86), il semble inadmissible pour des leaders politiques de se détourner 
des fondamentaux de l’existence, en refusant à leurs peuples le minimum 
qu’est la liberté.  

Les libertés académiques ne doivent prendre l’allure d’une quête 
désespérée. Il convient de les concevoir en corrélation avec les libertés 
politiques qui sont d’ailleurs non négociables. Car, de la manifestation 
des libertés académiques, dépend le degré d’instruction et de formation 
en Afrique. En réalité : « Si l’Afrique ne s’éclaire pas, elle sera aveugle. Et 
si elle demeure aveugle, elle ira dans l’abîme et tombera dans un mauvais 
puits. Or, le mauvais puits s’effondre sur lui-même » (Diakité, 2016 :35). 
Parce qu’il faut à l’Afrique des citoyens éclairés, à même d’impulser le 
développement, il faut impérativement libérer l’espace politique pour un 
exercice effectif des libertés académiques, dans la droite ligne des libertés 
politiques.    
 
Références bibliographiques 
 
ADJOVI Séverin V., 1992. De la dictature à la démocratie sans les armes, 
Éditions CP 99, Paris. 
BROOHM Octave Nicoué, 2000, « L’intellectuel, la modernité 
politique et l’alibi ethnique », in Repères, Revue scientifique de 
l’Université de Bouaké, Vol. 2, N° 1, pp. 126-138.  
CODESRIA (Conseil pour le Développement de la Recherche 
Economique et Sociale en Afrique), 1990. Déclaration de Kampala sur la 
liberté intellectuelle et la responsabilité sociale, Éditions CODESRIA, Dakar. 



118 

DIAKITÉ Samba, 2016. Les larmes de l’éducation – Contribution à l’éthique 
professionnelle en enseignement, Les Éditions Différance Pérenne, Saguenay. 
DIAKITÉ Samba, 2018. Waati Seraa – La voix du temps ou l’appel des 
incompris, Les Éditions Différance Pérenne, Saguenay. 
DIAKITÉ Samba, 2024. Douga Massa – Sous le pouvoir des Vautours. 
L’Afrique renversée, Les Éditions Différance Pérenne, Montréal. 
DIONE Bernard, 2017, « Bibliothèques universitaires, liberté 
intellectuelle et liberté académique en Afrique subsaharienne », Revue 
maghrébine de documentation et d’information, N° 26, pp. 83-106. 
FASSIN Éric, 2024, « Libertés académiques et démocratie : tout dire, 
mais pas n’importe quoi », in La Revue des droits de l’homme, N° 26, 
[en ligne], URL : 
http://www.journals.openedition.org/revdh/21037;DOI: 
https://doi.org/10.4000/12hrc, consulté le 20 septembre 2025 à 22 h 34 
mn. 
FERNANDES Camille, 2023, « La liberté académique, une liberté 
spécifique ? », in La Revue des droits de l’homme, N° 24, [en ligne], 
URL : http://www.journals.openedition.org/revdh/17965;DOI: 
https://doi.org/10.4000/revdh.17965, consulté le 27 septembre 2025 à 
18 h 07 mn. 
FRANGVILLE Vanessa et al. (dir.), 2021.  La liberté académique – 
Enjeux et menaces, Éditions de l’Université de Bruxelles, Bruxelles. 
FOTTORINO Eric et al., 1992. Besoin d’Afrique, Fayard/Nouvelles 
Éditions Ivoiriennes, Abidjan.   
GOIN BI Zamblé Théodore, 2011, « Libertés académiques, 
syndicalisme et politique en Côte d’Ivoire », in JHEA/RESA, Vol. 9, Nos 
1 & 2, pp. 133-146. 
GYIMAH-BOADI Emmanuel, 2021. Le recul démocratique en Afrique de 
l’Ouest : caractéristiques, causes et solutions, Éditions Kofi Annan Foundation, 
Genève. 
HEGEL Georg Wilhem Friedrich, 1808, « Lettre à Niethammer du 28 
octobre 1808 », In : Vertrauliche Briefe, GW, 2, p. 229. 
HOUNTONDJI Paulin Jidenu, 1980. Sur la “philosophie africaine” – 
critique de l’ethnophilosophie, Éditions CLÉ, Yaoundé. 
HOUNTONDJI Paulin Jidenu, 1997. Combats pour le sens – Un itinéraire 
africain, Les Éditions du Flamboyant, Cotonou. 

http://www.journals.openedition.org/revdh/21037
https://doi.org/10.4000/12hrc
https://doi.org/10.4000/revdh.17965


119 

HOUNTONDJI Paulin Jidenu, 1999, « Violence et langage : 
Problèmes du passage à la démocratie », in Revue Africaine de 
Sociologie, Vol. 3, N° 1, pp. 56-74.  
HOUNTONDJI Paulin Jidenu, 2004, « Philosophie et politique : 
Pour une discussion avec Lansana Keita », in Afrique et Développement, 
Vol. XXIX, N° 1, pp. 95-106. 
KAKÉ Ibrahima Baba, 1987. Sékou Touré, le héros et le tyran, Éditions 
Groupe Jeune Afrique, Paris. 
LOGEZ Hugo, 2021, « Dérives autoritaires et retour de l’autoritarisme 
en Afrique de l’Ouest », Fondation Jean Jaurès, [en ligne], URL : 
https://www.jean-jaures.org/publication/derives-autoritaires-et-retour-
de-lautoritarisme-en-afrique-de-louest/?post_id=26970&export_pdf=1, 
consulté le 22 novembre 2025 à 23 h 11 mn. 
MAURY Hadrien et GODEFROID Célian, 2023, « Les libertés 
académiques en recul », Droits & Libertés, N° 203, pp. 26-28, [en ligne], 
URL : https://www.ldh-france.org/wp-
content/uploads/2023/11/DL203-Actualite-7.-Les-libertes-
academiques-en-recul.pdf, consulté le 11 octobre 2025 à 17 h 44 mn. 
ROUSSEAU Jean-Jacques, 1973. Du contrat social, Union Générale 
d’Éditions, Paris. 
TEDGA Paul John Marc, 1991. Ouverture démocratique en Afrique noire ?, 
Éditions L’Harmattan, Paris. 
 

https://www.jean-jaures.org/publication/derives-autoritaires-et-retour-de-lautoritarisme-en-afrique-de-louest/?post_id=26970&export_pdf=1
https://www.jean-jaures.org/publication/derives-autoritaires-et-retour-de-lautoritarisme-en-afrique-de-louest/?post_id=26970&export_pdf=1
https://www.ldh-france.org/wp-content/uploads/2023/11/DL203-Actualite-7.-Les-libertes-academiques-en-recul.pdf
https://www.ldh-france.org/wp-content/uploads/2023/11/DL203-Actualite-7.-Les-libertes-academiques-en-recul.pdf
https://www.ldh-france.org/wp-content/uploads/2023/11/DL203-Actualite-7.-Les-libertes-academiques-en-recul.pdf

