
70 

ANALYSE DU POTENTIEL SEMANTIQUE DE LA 
CROIX GRECQUE 

 
GUEYE Yoro Emmanuel 
Institut National Supérieur des Arts et de l’Action Culturelle (INSAAC) – 
Abidjan 
 
Résumé 
 
     Pour se faire valoir, l’expression matérielle de la pensée a engendré la production savante de la croix 
grecque en vue de décrire la faculté créatrice dans toute sa plénitude. Ce langage graphique omniprésent 
dans la vie courante est un instrument privilégié de communication visuelle qui s’offre à l’humanité comme 
un mode de connaissance transcendant la réalité objective. Son interprétation s’efforce de saisir la logique 
d’un discours non verbal dont la prodigieuse signifiance en dit long sur l’austérité des émanations 
scriptuelles. 
 
Mots-clés : langage, signe cruciforme, écriture, sémantique, code graphique. 

 
Abstract 
 
     To assert itself, the material expression of thought gave rise to the scholarly construction of the Greek 
cross, devised to convey the fullness of creative capacity. This graphic language, omnipresent in everyday 
life, functions as a privileged instrument of visual communication and presents itself to humanity as an 
objective mode of access to transcendental knowledge. Its interpretation seeks to grasp the logic of a non-
verbal discourse whose remarkable significance endures through the austerity of scriptural emanations.  
 
Keywords: language, cruciform sign, writting, semantics, graphic code. 

 
Introduction 
 
     Parler de la croix grecque nous ouvre la voie de la connaissance 
profonde des œuvres fondamentales qui entretiennent sans cesse la 
mémoire de l’humanité. Il apparaît que cette création graphique 
condense d’innombrables données savantes qui offrent l’occasion 
d’élucider les dimensions significatives de l’exercice de la pensée 
symbolique. Autour du signe cruciforme se construit un puissant support 
de communication visuelle au service des relations humaines. Dans 
quelle mesure peut-on déterminer le potentiel sémantique du langage de 
la croix grecque à l’aune de la dialectique du latent et du manifeste ? Il est 
certain que la codification scriptuelle des idées immatérielles renvoie le 
plus souvent à des réalités concrètes pour donner sens au monde.  Cette 



71 

analyse de la production du signe croisé vise à concilier les liens viscéraux 
entre l’esprit et la matière. Investir l’expérience sémantique de la croix 
grecque à l’épreuve de la dimension esthétique relève d’une démarche 
théorique idéale pour saisir la pertinence conceptuelle de l’expression 
graphique. Au gré d’une description formelle, la figure géométrique nous 
plonge au cœur des faits historiques.  Décrypter cette représentation 
visuelle aide à mobiliser une prodigieuse signifiance. L’idée ingénieuse 
extériorisée trouve sa raison d’être dans la transfiguration performative 
du monde naturel. Pour mener cette réflexion, il importe de passer en 
revue l’ordre d’analyse formelle, la portée significative du langage et la 
pragmatique de l’idée.      
 
1. Mode d’analyse formelle 
 
     La nécessité de décrire la morphologie de ce qu’on nomme la croix 
grecque est une clef pour franchir le seuil des relations viscérales entre le 
signe visuel et le monde.  
 

1.1. Déclinaisons formelles 
     Toute forme géométrique constituée de deux barres de même 
dimension qui se coupent en leur milieu et formant un angle droit est 
appelée croix grecque ou cruz quadrata. Elle est traduite par le signe (+). 
Ses quatre branches simplifiées aux extrémités sont toutes des segments 
de droite égales. Pour s’imprégner davantage   des données de la croix 
grecque, il se trouve que le recours à l’élucidation des émanations 
sensorielles « cherche à décrypter leur signification et l’organisation de 
ces signes » (Courtès, 2001, p. 121). On remarque, à cet effet, que 
l’abondante utilisation de la croix grecque répétée sur des compositions 
admirables comme motif décoratif dans le textile, l’ameublement, 
l’architecture et autres formes d’art témoigne de la propension au goût 
esthétique pour le géométrisme. Le dessin cruciforme permet, avec une 
articulation harmonieuse de la figure-fond, d’embellir et d’agrémenter les 
espaces de vie. En rendant beau les objets, l’artiste s’efforce d’« utiliser 
les éléments premiers du code graphique et les couleurs pour signifier un 
monde intime de sentiments et d’idées, un monde de pensée pure sans 
référent » (Cocula, 1986, p. 27). Cette construction conceptuelle aux 
proportions mathématiques vise à saisir les données naturelles par 
dépouillement schématique des deux segments de droites croisées. Il 



72 

apparaît que la fonction ornementale de la croix grecque rend compte 
d’une stylistique éloquente et d’une utilité rationnelle qui s’accomplissent 
dans l’esthétique industrielle. 
     Il convient de noter que le symbole logico-mathématique (+) que l’on 
désigne par « plus » est par essence muet mais sert d’opération de calcul, 
de moyen de notation, de montant d’une somme et de total d’une 
évaluation. Le signe (+) a une fonction d’alliance, de liaison, d’inclusion, 
de réunion et de majoration. Il est la combinaison savante de deux 
éléments géométriques : le tracé horizontal et le tracé vertical. En 
arithmétique, le signe cruciforme construit le langage mathématique en 
termes de capital de connaissances ou d’expériences. Puisé dans la 
profondeur des secrets de la nature, la croix grecque conceptualisée se 
libère du modèle de l’évidence pour investir la logique interne des choses. 
Elle trouve en elle-même, par l’intuition, le principe de sa cohérence 
irréductible à des propriétés objectives. L’immatérialité de la pensée 
altère le silence qui hante la magie des signes scriptuels. En tout état de 
cause, l’exploration sémiotique de la graphie signifiante est un long 
voyage dans l’aube des temps et un accès privilégié à l’univers mental 
affectif des civilisations grecque et africaine (Akan, Bamoun)..  
 

1.2. Graphisme conceptualisé  
     En quête de l’épanouissement de l’être, la conscience humaniste s’est 
manifestée diversement par l’entremise du signifiant croisé. Sur la base 
du raffermissement des actions sociales, le discours que porte le signe 
emblématique s’identifie à des organisations non gouvernementales 
(ONG) et entreprises pharmaceutiques chargées de faire face aux 
problèmes de la médecine et de l’environnement. Il vise à accomplir 
l’idéal humanitaire dans un langage codé. Ce qui montre que « les signes 
ne servent pas seulement de substituts commodes à des réalités que l’on 
ne peut manipuler. Ils servent aussi à établir l’existence même de ces 
réalités » (Klinkenberg, 1996, p. 38). Conformément à la convention de 
Genève, du 22 août 1864, le signifiant Croix Rouge, énoncé sous la forme 
d’une croix vêtue de rouge sur fond blanc, est l’insigne par excellence des 
services d’urgence de soins médicaux. L’idée qui sous-tend l’exaltation 
du signe cruciforme se résume dans l’entraide et le secours lors des 
conflits entre Etat, des guerres civiles ou des troubles internes d’un pays. 
En arborant le bleu, la croix immergé dans le blanc prône la protection 
sanitaire des personnes atteintes d’alcoolisme. La Croix Bleue symbolise 



73 

une organisation chargée de la sensibilisation, du soutien et de la 
prévention contre l’addiction à l’alcool. Elle contribue à la réinsertion 
sociale et professionnelle des populations dépendantes. Quand la Croix 
verte sur fond blanc naît, elle appuie la croix rouge à des fins humanitaires 
et médicales en faveur des personnes vulnérables. Elle s’inscrit de 
manière ostentatoire (rehaussée parfois du caducée) sur les enseignes 
lumineuses pour servir d’indication visible aux officines de pharmacie. 
Ce symbole universel renvoie aux établissements de santé qui œuvrent 
pour le bien-être dans la fourniture des médicaments et le conseil. Toute 
codification de la croix blanche sur fond vert communique un message 
relatif aux secours d’urgence sanitaire. A tous égards, la croix verte 
cristallise le foisonnement des idées bienveillantes de la nature 
(végétation, terre fertile, cours d’eau), de la guérison (plantes 
médicinales), de la renaissance (vie) comme dévoilement de la pensée 
symbolique. Ce mode de signifier décline un puissant moyen de 
communication visuelle par lequel le langage de la couleur se met au 
service de la cause sociale et écologique.  
     Pour affirmer sa rupture avec l’académisme officiel, le mouvement 
suprématiste développe le monopole de l’abstraction géométrique 
dépouillée. Il met en scène une panoplie de toiles stylisées dont la 
prodigieuse subjectivité marque le dynamisme créatif. A la dévotion de 
l’avant-gardisme, la Croix noire de Kazimir Malevitch illustre à merveille 
la résurgence du signifiant cruciforme au sein de la création picturale 
rénovée. La fonction idéaliste, exonérée des conventions plastiques, à 
travers Carré noir sur fond blanc, « évolue vers une abstraction pure » 
(Bernard, 1988, p. 45). Elle prend ses distances avec le visible et montre 
à quel point le langage pictural tire profit des dividendes de l’inspiration 
spiritualiste et de la surenchère du sentiment intérieur. En effet, la source 
intarissable de l’abstraction géométrique acquiert sa plénitude dans 
l’audace de la forme pure. La nécessité de rompre radicalement tout 
contact avec l’orgie du simulacre induit inéluctablement la prééminence 
de l’ordre conceptuel. Elle marque moins une inanition de la pensée que 
la subsistance de l’Idée dans le sensible. Aux côtés du peintre Larionov, 
Malevitch « révèle et définit un mouvement artistique russe qui cherche 
à se dégager des influences occidentales » (Bernard, p. 46). Au rebours 
de la décrépitude du modèle observable, l’artiste porte le signe pictural 
géométrisé à son degré suprême de pureté. A vrai dire, la pensée 
transcende le réel et recouvre sa liberté envers les servitudes de 



74 

l’ostentation. Elle exalte le rien dévoilé du « noir » dans un monde sans 
objet du « blanc », où viennent éclore les fantasmes de l’imaginaire.  
     Il est certain que le langage emblématique a servi d’identité visuelle 
aux frères Rose Croix vers le XIIe siècle. Depuis ce temps, le signifiant 
symbolique de la Rose Croix recèle tout une aura de mystère, issue du 
vieux fond de fantastiques grimoires égyptiens, juifs, arabes, chrétiens 
dont la porte reste close aux non-initiés.   On retient, dans l’imagerie 
ésotérique chrétienne, que le cruciforme fleuronné « est le calice qui a 
recueilli le sang du Sauveur, c’est-à-dire qu’elle figure le saint Graal 
assimilé lui-même au cœur du Christ, ce qui indique clairement le sens de 
l’emblème des Rose-Croix » (Benoist, p. 69). Le signe cruciforme 
fleuronné atteste que la nature est pourvoyeuse d’une avalanche de 
significations pourvu que la clef du cryptogramme se prête à une 
interprétation multivoque. A l’inspiration de Jésus martyrisé sur la croix, 
le signifiant chromatique rouge fait allusion au sang du christ. Il est le 
mode de signifier des secrets et des énigmes qui entourent 
hermétiquement le silence de l’ésotérisme rosicrucien. Les adeptes 
n’excluent nullement l’intangibilité des actions à la gloire de dieu bien que 
la pensée mystique marque son hérésie ambiante. Ce signe croisé révèle 
la prophétie d’un « Áge d’or » ancré tant sur la vision profonde du 
merveilleux que la quête audacieuse de l’inconnu. Loin d’être une 
religion, la pensée rosicrucienne des « Grands initiés » fait sienne l’idée 
d’une toute-puissante, d’une miraculeuse, d’une extraordinaire société 
secrète. C’est pourquoi le signe cruciforme s’enracine dans l’amour floral, 
la pureté, la beauté et la perfection des choses sensibles. Il signifie 
l’équilibre émanant de la mystérieuse formule de l’union de l’actif avec le 
passif. 
     Suivant l’approche numérologique, le signe cruciforme s’inscrit à la 
fois dans un carré et un cercle. Son patron se déroule schématiquement 
pour décrire un réseau numérique signifiant des dix entiers naturels 
appelés chiffres arabes : 0, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9. Il est certain qu’« en utilisant 
des signes, on structure donc du même coup l’univers » (Klinkenberg, 
p.38). Astreints à des combinaisons pertinentes, les signes chiffrés 
offrent des opérations de significations mystiques sur la base du tandem 
axe horizontal-axe vertical et des relations numériques. 
     -Soit la croix magique composé des cinq chiffres impairs, répartis sur 
les cinq carrés identiques du patron, dont l’addition effectuée dans le sens 
horizontal (3+2+7 ou 7+2+3) donne le nombre 12 et le sens vertical 



75 

(1+5+9 ou 9+5+1) donne le nombre 15. Ramené au carré magique, tous 
les chiffres pairs sont intégrés à une grille excepté le chiffre 0. On obtient 
le nombre 15 selon les arrangements horizontaux (8+1+6 ou 4+9+2) ou 
verticaux (8+3+4 ou 6+7+2). 
     -Soit la croix magique composée des cinq chiffres pairs, répartis sur 
les cinq petits carrés identiques du patron, dont l’addition effectuée dans 
le sens horizontal (2+4+6 ou 6+4+2) et le sens vertical (0+4+8 ou 
8+4+0) donne le chiffre 12. En considérant le carré magique, tous les 
chiffres impairs entre dans une grille sans le chiffre 9. Le résultat 
arithmétique donne le nombre 12 selon les arrangements horizontaux 
(3+2+7 ou 7+2+3) ou verticaux (1+6+5 ou 5+6+1). 
     -Pour ce qui concerne les arrangements diagonaux, on obtient avec 
les lignes obliques (3+4+5 ou 1+4+7) et (7+4+1 ou 5+4+3) le nombre 
12.  
     Dans sa forme mathématique, le signe croisé organise la première 
partie des quatre opérations fondamentales selon sa notation additive. 
Dès lors, il totalise des quantités arithmétiques ou algébriques pour 
exprimer une loi de composition interne. Au-delà du silence de 
l’abstraction algébrique, les signes de la numération usuelle s’efforcent 
d’élever l’esprit vers des idées issues du fond des âges et de la nature en 
révélant les quatre points cardinaux (Est-Ouest-Nord-Sud), les quatre 
éléments principaux de l’univers (Eau-Terre-Air-Feu).  Il explore les 
régions subliminales et crépusculaire de la pensée symbolique où 
flambent des idées sans emphase. A tout point de vue, le signe croisé est 
un irréel d’un système de numération qui trace une voie d’accès au non-
être. Pour aboutir aux nombres 15 et 12, le signifiant cruciforme décèle, 
par le raisonnement, divers nœuds gordiens. La clef des obstacles était 
de faire abstraction avec les chiffres 0 (plus petit entier naturel), 9 (plus 
grand entier naturel) et le positionnement des chiffres 5 et 4 centre de 
gravité.   
     Dans le cadre de la mobilisation des ressources du langage militaire 
sécurisé à l’ère de la télécommunication, le sujet pensant fait usage du 
signifiant cruciforme au sein du code Morse avec son intérêt particulier. 
La croix ou signe d’addition, présenté sous la version télégraphique 
[+].__.__.__. , semble être porteuse de la vitalité des aspirations d’une 
pensée dissimulatrice. Avant d’émettre signaux divers, le recours à une 
graphie signifiante permet de transmettre des dépêches. L’entreprise 
sémiotique ne cesse d’explorer l’empire des signes graphiques 



76 

confidentiels en vue de découvrir de nouveaux horizons de 
connaissances secrètes et l’esprit du renseignement. A cet effet, le 
discours sorti du système de significations a reçu un écho accru à l’ère de 
la télécommunication. Au vu du traitement de l’information, le signe 
croisé, assorti de traits et de points, offre un pan de la dimension 
significative du message codé. En ce sens, il décrit la collecte, le 
traitement et la diffusion des données cryptées à caractère secret dans la 
signifiance du renseignement.  
 
     Pour signifier sa présence décisive dans le destin de la communication 
sociale et politique, la croix grecque a investi les codes héraldique (blason) 
et vexillologique (drapeau) comme élément conventionnel de 
reconnaissance des communautés, des familles, des entreprises, des 
organisations non gouvernementales et des états. Elle exprime une 
pratique socio-historique où La production de sens est primordiale à la 
fonction de représentation symbolique des armoiries et des drapeaux. 
Tout usage codifié du signe cruciforme reste « soumis à la nécessité de 
décrire ce qu’il nomme, ou bien plutôt de véhiculer des messages entre 
les hommes » (Nyckees, 2001, p. 127). L’idée d'établir des codes 
identificatoires exhibés sur les tuniques ou en l'absence quelque fois 
d'uniforme est une exigence pour dissiper tout amalgame. Parmi les 
pièces honorables du blason, retenant notre attention, le langage 
emblématique est une croix vêtue de gueule (rouge) ornant le champ de 
l'écu. Ce signe distinctif tantôt peint tantôt sculpté, dans son articulation 
signifiante, sur les boucliers ou les cuirasses, se prête au jeu du discours 
mémoriel et du souvenir vivant de l'usage des armes des croisés guerriers 
du Moyen Age. De même que l'idée de ralliement se pare du support 
sensible des attributs républicains stylisés, de même l'énoncé visuel 
s'inscrit dans une sémiotique du discours non verbal. La pensée 
matérialise les aspirations sociales dans un mode de signifier ornemental 
spécifique.  
     Sous l'impulsion de la conscience collective, les drapeaux de certains 
états rendent compte également du signe cruciforme légitimé par la res 
publica. Il apparaît que les impressions sensorielles ne tarissent pas de 
significations car elles justifient le fondement de l’autorité politique, 
délimitent juridiquement les territoires et consacrent la souveraineté 
populaire des pays : Suisse, Tonga, République Dominicaine, Géorgie. 
Les codes visuels s’incarnent dans une pièce d’étoffe rectangulaire au sein 



77 

duquel le langage non verbal sert de tremplin aux idéaux de la vie socio-
politique. Il semble que l’appartenance à la nation grecque n’a de sens 
que dans l’apparition du signe croisé sur l’étendard comme ralliement à 
l’église et à la fois inébranlable du peuple envers Dieu. Pour couronner 
l’acte d’indépendance, le signifiant cruciforme accomplit en 1922 la 
codification de l’idéal de liberté achevé dans la révolution et le droit 
inaliénable de disposer de soi-même. La symbolisation de l’Etat se 
décline dans un croisillon blanc sur fond carré bleu, occupant l’angle 
supérieur gauche, assorti d’une alternance de bandes identiques bleu et 
blanc. Les signes chromatiques identifient l’Etat grec par la couleur bleue 
évoquant la mer, les îles et la couleur blanche désignant la terre de la 
Grèce continentale.  
     Du point de vue de la numismatique, les pièces de monnaie et les 
médailles n'ont guère boudé l'intérêt de légitimer la recevabilité du 
signifiant cruciforme. Les rondelles de métal ont fait chorus en vue 
d'immortaliser la vie du signe non verbal. La description formelle de la 
croix grecque s'efforce de promouvoir les échanges commerciaux, de 
distinguer ou de commémorer des hauts faits historiques. Gravé au droit 
des espèces monétaires comme les rouelles gauloises et les deniers, le 
signifiant cruciforme promeut une mosaïque d'idées qui fondent 
l'existence des espèces sonnantes et trébuchantes. Il s'agit de stimuler la 
vie économique et de l'inscrire dans une dynamique sociale. Le recours à 
l'éminence du signe visuel vise à codifier des valeurs humaines et des 
aspirations collectives. Par ailleurs, le signe emblématique que porte 
fièrement un illustre récipiendaire sportif, militaire ou autre est une 
marque de dignité et de reconnaissance dans l'ordre du mérite de la 
République italienne, de la jarretière en grande Bretagne, du Saint-
Sépulcre au Saint-Siège. Que ce soit une distinction honorifique ou un 
ordre de chevalerie, il signifie la tangibilité d'un acte de récompense. Une 
action bienfaitrice est toujours couronnée de gratitude par une 
matérialisation permanente de remerciements, de félicitations et 
d’encouragements. Tout porte à penser que les produits de la 
numismatique acquièrent du sens du fait qu'ils participent pleinement à 
la vie culturelle, économique et spirituelle de la société.  
   
 
 
 



78 

2. Portée significative du langage 
 
     Faire parler la croix grecque contribue à mobiliser toute la signifiance 
fécondante par le dépassement du simple donné. 
 

2.1. Décodage du signe croisé  
     Il semble que tout effort de décryptage du sens de la croix grecque 
nous plonge au cœur de l’univers des signes abstraits pour reconstruire 
la réalité dans son essence. On peut admettre que le jaillissement 
existentiel de l’alchimie graphique s’achemine aux confins du non-dit. 
Une lecture purifiée de présomption instruit que « déchiffrer un message, 
c’est percevoir une forme symbolique » (Benoist, 1975, p. 11). 
Vraisemblablement, l’essence du signe cruciforme s’entoure d’un halo de 
mystère qui prospère dans le silence du questionnement. L’énonciation 
graphique cesse d’être un langage contingent pour s’ériger en acte 
incantatoire dévolu aux initiés. En réalité, les symboles et « les signes 
comblent le hiatus qui s’ouvre entre la sensibilité et l’intelligence » 
(Benoist, p. 11). Ils rendent compte de l’étiologie graphique des effets de 
sens et manifeste un élan de promesse autour de la connaissance 
profonde du monde. Le black out de l’énonciation visuelle éclipse la 
banalité de l’évidence aux fins de légitimer l’existence d’une flambée 
d’idées au centre de toute l’attention sémantique.  
     Cette figure symbolique omniprésente relève de la manifestation 
spatio-temporelle de la pensée hors d’elle-même. Elle fait son apparition 
en qualité de signe ou de symbole au sein des civilisations pour 
accompagner l’homme dans le processus de socialisation depuis la nuit 
des temps. A vrai dire, « il nous a semblé utile de suivre les mutations des 
signes depuis leur apparition jusqu’à leur lointaine métamorphose, 
notamment dans le domaine des rites et des mythes, afin de bien montrer 
leur liaison fonctionnelle » (Benoist, p. 6). Se découvrant un substrat 
spirituel, la croix grecque siège a priori dans un monde intelligible. Son 
énonciation graphique montre, selon l’intuition idéaliste, que le signifiant 
cruciforme prend tout son sens dans un langage imagé. Le sujet pensant 
ne reproduit pas les propriétés représentationnelles de nos expériences 
mais investit l’essence des choses à l’origine du monde naturel. Il apparaît 
que le signe non verbal n’a de sens, selon le renversement ontologique 
platonicien, que s’il parvient à se rapporter à une idée absolue, éternelle 
et immuable. En motivant l’action humaine, le signe transcendant sert de 



79 

modèle de référence d’un support sensible intégralement structuré par 
l’esprit. A l’écart de la rhétorique, « toute représentation est une 
construction et une interprétation » (Désesquelles, 2001, p. 7). 
L’intelligibilité établit son centre de rayonnement dans la pratique 
signifiante qu’elle organise en toute exclusivité. Tout signe non verbal est 
l’instrument par lequel l’idée se matérialise pour affirmer l’existence du 
monde extérieur en son absence. Cette idée se délivre de la prison 
corporelle des apparences illusoires pendant qu’elle se construit de façon 
abstraite sous un système codifié élevé sur le socle du langage. Ainsi, le 
signifiant croisé prend-il la forme d’un non-sens.   

 
     A l’analyse de l’énoncé visuel, l’arbitrarité du signe cruciforme 
présuppose une délicate conciliation de la forme et de l’idée. Celle-ci 
semble s’isoler de la propriété graphique. D’où l’économie de langage 
obéit à un processus de simplification des systèmes de représentation 
graphique qui s’achève dans l’arbitrarité du signe. On pourrait se 
demander si « la représentation révèle-t-elle le réel ou ne fait-elle 
qu’interposer un voile entre lui et nous ? » (Désesquelles, p. 6). Il n’y a 
aucune contiguïté affective entre le signifiant croix grecque et la 
représentation figurative de la chose signifiée. Dès lors, l’esprit s’abstrait 
de la matière et se sépare de l’existence corporelle du signifiant. Il se replie 
sur lui-même à l’insu de toute perception rétinienne. Néanmoins, le signe 
abstrait est saisi comme media exonéré du support de reconnaissance du 
réel. Son émanation scriptuelle s’accomplit dans les pratiques signifiantes 
humaines dont les apparences ne sont que des accessoires. Le signe 
croisé est un irréel visant à tracer une voie d’accès au non-être austère 
mais vecteur des aspirations de la pensée. Pour être saisi, « il ne suffit pas 
qu’il se présente à nous. Il faut qu’il soit représenté en nous » 
(Désesquelles, p. 7). Tout porte à croire que l’abstraction éclipse l’objet 
lui-même. Elle garde ses distances avec le détail pittoresque et la mise en 
scène trivial dans l’apparaître sensible. Si l’esprit accède à la matière via 
la substance signifiante il laisse l’intelligible éclore derrière l’impression 
sensorielle où le langage exerce son autorité.   
     Si la saisie du signe abstrait se détourne du réel, c’est moins pour 
révéler l’impuissance de la raison que l’investissement de l’impensable. Il 
va de soi que l’élucidation de la logique de l’abstraction rend l’austérité 
du signe cruciforme solvable dans le nec plus ultra de son réseau 
sémiotique. On sait que les branches identiques de la croix grecque se 



80 

compose d’une horizontale, implantation solide au sol (terre), et d’une 
verticale en élévation dans l’atmosphère (ciel). Leur perfection graphique 
indique une double directions ascendante (ascension) et descendante 
(stagnation). Alors que la verticale, jaillissante de vitalité, évoque une 
figure active et dynamique ; l’horizontale se cristallise dans le calme de la 
stagnation pour garantir la stabilité de l’ascension contre toute 
déchéance. L’exploration des signes abstraits recouvre la forme 
inengendrée servant de modèle aux impressions sensorielles. Outre 
l’usage scientifique qui vise à effectuer l’addition, c’est-à-dire permet la 
somme de deux ou plusieurs nombres, ou d’ajouter une chose à une 
autre, le signe cruciforme scrute le monde inconnu incarnant notre 
dimension intérieure. Il rythme le mouvement de la pensée comme quête 
de la fondation du réel. Le signe abstrait conceptualisé, production 
réduite à sa pure existence réflexive, est crédité d’une intention de 
communiquer des pensées et est porteur d’une éclosion de sens.     
     On peut raisonnablement épiloguer en vain sur le potentiel 
sémantique du langage abstrait. II est symptomatique qu'une perception 
littérale du signifiant cruciforme offre une impression sensorielle réduite 
au silence. Avec Jean-Marie Klinkenberg, le simple tracé est porteur d'un 
sens relevant du système d'interprétation, pourvu qu'il soit décrit dans 
son intimité. La puissance d'évocation du geste graphique est une source 
de la vitalité de la pensée. Celle-ci y trouve un champ idéal de la 
manifestation aiguë du sens. Réaliser tout énoncé visuel montre, selon 
l'axiome héritée de l'école de Palo Alto, qu’ « on ne peut pas ne pas 
communiquer » (Klinkenberg, 2001, p. 105). Cela signifie un état de la 
réalité du monde où la vérité se découvre une essence singulière quand 
on fait parler la croix grecque. Il apparaît que l'idée fonde l'être et non les 
sens. C'est à juste raison que l'éclairage psychanalytique du langage non 
verbal s'applique aux productions de l'inconscient étant donné que l'idée 
s'est enrobée d'une forme sensible. Le langage abstrait exalte le monopole 
de l'idée par laquelle le psychisme humain modélise toute opportunité de 
distillation de sens irréductible à la matière.  
     Au cours de l'aventure conceptuelle, le signe cruciforme prend ses 
distances avec l'ordre de la représentation pour sonder la dimension 
illimitée des choses dans la négation du réel. La pensée instrumentalise 
idéologiquement des objets visuels qu'elle enveloppe de significations au-
dessus de tout soupçon. Tout discours non verbal y afférent raffermit le 
dévêtement de l'être dans la quête de l'absolu au rebours de l'attrait 



81 

aliénant du simulacre. L'expérience sémiotique se donne le prétexte de 
scruter le sens mystérieux de l'existence pour y recouvrer une signifiance 
féconde. Se défiant de l'argumentation rationnelle, la signifiance 
graphique modélise les ressources langagières aux dépens du fétichisme 
du réel. Nul doute que se livrer à un « écart » stylistique vise à récuser la 
mystification de la représentation c'est-à-dire à transgresser la norme 
signifiante. Il s’agit de transcender les convenances de la rhétorique 
séduisante légitimée par la liberté d’émettre un mode de signifier non 
verbal. En suivant attentivement la théorie platonicienne des Idées, on 
est fondé à dire que la codification de l'abstraction dépouille le réel de sa 
gangue rutilante pour ne laisser apparaître que l'eidos. Le signe cruciforme 
se risque à la déviance envers la conformité réaliste comme condition 
sine qua non d'accès à la connaissance. Il offre un potentiel sémantique 
intarissable qui se manifeste sous le spectre idéaliste. Cette re-création du 
sensible revisite les expériences de la vie intérieure pour s'achever dans 
l'infini. En tout état de cause, la quête du sens s’accomplit dans l’idée que 
l'intelligibilité exerce une suprématie sur la sensibilité.  
 

2.2. Occurrences de sens 
     Le discours non verbal est construit sur l'idée d’« absence » de façon 
que la raideur du tracé géométrique évoque sans aucun lyrisme la 
musique inexprimable du silence. En réalité, le mutisme du signe 
rectiligne est moins une absence de sens qu'un acte significatif conférant 
au sensible la plénitude d'un sens soustrait à un ordre d’éléments 
adventices. Il s’agit d’émettre une fécondité langagière dont « le rôle du 
symbolisme consiste à exprimer n’importe quelle idée d’une façon qui 
soit accessible à tout le monde » (Benoist, p. 5). Le signe cruciforme est 
la voix perceptible du silence intérieur qui ravive les souvenirs 
immémoriaux. Cela dit, la quête de l'essence des choses nous livre au 
sacerdoce spirituel, au retour à l’inconscient freudien, pour s'acquitter de 
son ambition métaphysique. Elle accrédite l'idée que la vie intérieure n'est 
aucunement une vacuité mais riche d'interprétations. Toute élucidation 
de la croix est astreint à un investissement sémiotique visant à « présenter 
une méthode d’interprétation du langage visuel, une « herméneutique » 
des représentations offertes sur un support… » (Saint-Martin, 2007, p. 
1). C'est un univers secret qui échappe aux perceptions directes. Le 
traitement ascétique de l'absolu voué à l'éclosion de l'intuition 
bergsonienne décline la vie profonde de l’être suivant une production de 



82 

sens peu accessible au regard naïf. Il fait naître une réalité idéale et pousse 
à l'extrême le sens qu'il suggère. En conformité avec la pensée, le signe 
cruciforme extrait le gisement inépuisable du langage non verbal. Le 
signe codé entre dans la mémoire fertile de la pensée pour signifier une 
anthologie d’idées et de concepts relatifs à l'expérience possible.  
     Face à la prééminence représentationnelle, le signifiant cruciforme 
dévoile l'activité de la pensée dans son articulation avec le chaos de 
l'univers ainsi que le mystère du langage énigmatique. Dès l'âge du bronze 
et du fer, poteries et objets gravés expriment la richesse mystique qui 
hante l'aura du signe cruciforme « dont on se sert (…) pour immobiliser, 
pour fixer le langage articulé, fugitif par essence même » (Higounet, 1986, 
p. 3). Il condense une constellation d'idées en suspens exemptes de toute 
interférence rationnelle, ce qui laisse échapper un prodigieux halo de 
mystère. De ce point de vue, la pensée égyptienne pharaonique professe 
l'immortalité de l'âme en intégrant le signe cruciforme ansé à une certaine 
harmonie cosmique pour aboutir à des vérités jugées inaccessibles. La 
matrice cruciforme recèle le principe du mouvement des êtres de la 
nature. Il apparaît que la mobilisation des unités conceptuelles de sens 
s'accommode du flux des aspirations humaines. De toute évidence, cette 
étude « traite de ce langage universel si méconnu, le langage visuel, 
cet « autre langage », qui trouve son lieu d’expression dans ce qu’on 
appelle les arts visuels » (Saint-Martin, p. 1). On se rend bien compte que 
le signe cruciforme est un irréel qui n'a de signification qu'en ouvrant une 
voie d’accès au non être. Dans une démarche cognitive, il s’agit de 
décrypter le noeud gordien du signifiant là où le sujet éclipse la forme 
parce que l'intelligibilité est nichée au secret du réel.  Il est certain que 
l'intention donne un sens à l'acte d'énonciation visuelle dès lors que le 
vouloir dire recouvre ce qui le motive. Ce qui marque inéluctablement 
l'avènement du logos raisonné en réaction du mythos subjectif où la science 
du langage joue un rôle prépondérant.  

 
     Le discours abstrait prend son ancrage dans des formules ritualisées 
et incantatoires auxquelles il est impossible d'assigner un sens univoque 
indissociable des impressions sensorielles qui l'expriment. Il fait ressortir 
le signe géométrique de son silence glacial pour le faire parler, car « l’objet 
n’existe que par un sujet qui le construit » (Désesquelles, p. 9). Intégrant 
une certaine harmonie cosmique de telle manière que macrocosme et 
microcosme font chorus. Expression de l’unité des contraires, 



83 

l'horizontal et la verticale sont des forces à la fois antagonistes et 
complémentaires. On leur attribue une puissance et une influence 
occulte. La saisie du signifiant cruciforme est tributaire de la fluctuation 
de ses significations qui induisent un sens propre, un sens dérivé et un 
sens allégorique. Elle permet précisément de « distinguer deux 
composantes également nécessaires : le contenu représenté qui vient de 
la sensibilité, et l’acte de se le représenter qui vient de l’entendement » 
(Désesquelles, p. 9).  A l'analyse des émanations physiques, le signe 
cruciforme debout suit un trajet ascensionnel vers le ciel par la forme 
verticale jaillissante de dynamisme. La vie active s'élève sur une 
ascendance de vitalité. A contrario, l'horizontal se couche en signifiant le 
calme et l'attachement à la terre. Il incarne la résistance de l'être face aux 
aléas de l'existence. A l'interaction des deux axes directionnels, l'angle 
droit représente l'indice de rationalité qui garantit la stabilité de 
l'ascension contre la chute. Tous les éléments fondamentaux de la croix 
sont partagés entre le matériel et le spirituel dans un souci d'équilibre.  
     De notoriété, les études christologiques ont montré que le signe 
cruciforme a traversé le temps et l'espace. Dans l'imaginaire collectif, 
l'idée de croix a irrigué la pensée antique et s'est toujours associée à 
l'instrument du supplice des criminels (ou des condamnés) en général et 
de Jésus-Christ en particulier. Elle a bercé la jouvence de l'humanité 
chrétienne, ce qui permet de remonter à Golgotha, signifiant « calvaire » 
en araméen pour évoquer le lieu de crucifixion du fils de Dieu. Le 
quatuor des branches du signifiant cruciforme renvoie au gibet comme 
lieu de martyr du saint suivant la conscience orientale. Il exprime les 
subtilités du geste créateur dans la mesure où « l’écriture étant elle-même 
une fixation du langage » (Benoist, p. 42). Aux ordres de la pensée, on se 
fait l'écho des images mentales qu'elle suggère relativement aux 
accessoires de culte et aux rites sacramentaux. Le signe crucifère arborant 
le corps du supplicié a envahi les espaces sépulcraux et confessionnels. Il 
incarne la gloire éternelle relevant du sacrifice fécondant toute la palette 
symbolique. La prodigieuse iconographie christique a engendré l’éclosion 
du potentiel sémantique du signifiant cruciforme. Dans la liturgie 
chrétienne, au-dessus du chœur, il rend compte des messes et laisse 
entendre une aspiration accrue à la spiritualité par la quête d'une grâce 
immatérielle et éthérée. La symbolique de la croix grecque, se dédoublant 
à la croix latine, signifie le « Salut » et la « Passion » du messie, triomphant 
de la mort, dans sa mission de rapprochement entre l'homme et Dieu. Le 



84 

ciel se joint à la terre pour révéler les avatars de la Parole et de la Lumière. 
Au regard de la tradition chrétienne, le signe cruciforme reste doué d'une 
constellation de significations inhérentes aux rites primitifs de l'initiation 
visant à intégrer le Paradis des Élus. Il demeure, à juste titre, « une 
médiation qui opère une unité dialectique des contraires : du sensible et 
du spirituel, de la liberté et de la nécessité, de l’image, de la représentation 
et du concept, du particulier et de l’universel » (Hegel, 2003, p. 66). Pour 
célébrer la richesse du Verbe incarné, l'énonciation du signifiant 
cruciforme se prête à l'hymne dédié à la seconde figure de la Trinité : « 
O crux, spes unica ». On ne saurait mieux s'imprégner des diverses 
significations sans soustraire la connaissance dite objective à la naïveté 
de l'esprit naturel. Toute réflexion sur le langage abstrait de la croix 
grecque requiert une approche ontologique pour aller au sens de l'être.  
     En considérant que l'autorité byzantine s'affranchit de la tutelle de 
Rome, les prémices du discours controversé autour du signifiant 
cruciforme trouve un terreau fécond au sein des Eglises 
préchalcédoniennes d'Orient. La pensée nestorianiste récuse l'idée 
d'altérité des mœurs ecclésiastiques et de culte du pontificat au concile 
d'Ephèse. Elle se réfère aux signe et symbole de la croix comme « moyens 
permettant de communiquer sans recourir au langage articulé » (Mounin, 
1970, p. 17). Soustrait à l'aliénation du catholicisme latin, l'instance 
suprême monophysite s'évertue à mettre en question le réseau d'intention 
significative du rapport à Dieu suivant la primauté à la Vierge et aux saints 
lors du concile de Chalcédoine. Au vrai, « l'hérésie » émergente que 
promet le patriarche Photius en opposition au pape Nicolas Ier donne 
droit au sens de l'humain et du divin attribué à Jésus-Christ en terme de 
substrat immuable. La signification du monophysme porte le sceau des 
antagonismes profonds en ce qui concerne la pensée théologique 
émanant tantôt de la croix latine tantôt de la croix grecque. Ici, le langage 
de la croix « sert d’auxiliaire au procédé de communication non 
linguistique » (Mounin, p. 25). Il semble que le trouble jeté sur la 
légitimité du discours latinisant a induit le schisme d'Orient sous le règne 
impérial de Constantin IX Monomaque. La portée significative du 
discours christique se clive définitivement. On assiste à 
l'excommunication réciproque entre le patriarche Kéroularios et le pape 
Léon IX en 1054, préfigurant la voie ouverte aux diverses obédiences 
orthodoxes : église patriarcale et église autocéphalique.  
  



85 

3. Pragmatique de l’idée 
 
     Toute idée gisant dans la croix grecque se manifeste, au gré d’une 
transmutation performative, comme acte de langage dans une expression 
matérielle édifiante.  
  

3.1. De l’idée à l’acte  
     Sous son existence immatérielle, l’idée siège dans la signifiance d’une 
croix conceptualisée. Penser le signe cruciforme (+) par le moyen des 
idées nous lie à la réalité du monde physique. Cet exercice prend forme 
dans la matière vivante comme une réalisation tangible du langage non 
verbal. L’idée, support de la pensée, se transfigure en acte concret pour 
exprimer sa raison d’être. Austin n’hésite pas à relever que « la 
signification d’un énoncé quelconque pouvait être dans ce qu’il faisait 
(faire) en même temps que dans ce qu’il « disait » » (Journet, 2001, p. 63). 
La croix grecque qui jaillit dans l’esprit éclôt par transcription scriptuelle 
pour s’accomplir dans un objet. Elle consacre la force expressive 
prodigieuse de l’énoncé visuelle élevé au rang d’œuvre de l’esprit.  
     Le signifiant cruciforme, dépouillée de sa gangue rutilante et parvenue 
à maturité, est transformé pour s’ériger de manière savante en immense 
édifice religieux. C’est l’incarnation parfaite d’une conscience au regard 
de la manifestation extériorisée de l’idée. Il exalte les potentialités 
matérielles de l’expérience humaine au-delà de la vision puriste du 
monde. Pour Jean Moréas, la pensée symbolique s’efforce de « vêtir 
l’Idée d’une forme sensible » (Marchal, 2011, p. 59). On peut noter 
également que le signe non verbal est l’instrument privilégié pour décrire 
les états des choses dans des versions performatives pour accomplir une 
construction architecturale en liaison avec une action sociale se référant 
à la divinité. Il s’agit de la mise en scène de l’idée de croix transmutée en 
éclat inaccoutumé du réel architectural. Le sujet pensant mesure le 
pouvoir immense que confère l’application tangible d’une spéculation 
idéalisée. Il apparaît que l’imposant édifice monophysite d’Ethiopie 
consacre la réussite expérimentale significative des objets de la pensée 
théologique.  
     Loin de s’absorber dans une spéculation stérile, l’action déterminante 
de la pensée éthiopienne orthodoxe sur la nature marque un savoir-faire 
hors du commun. D’Axoum à Roha, l’ambition de restaurer la dynastie 
salomonide acquiert tout son sens dans l’exigence de la conscience 



86 

collective de résister patriotiquement autour du bastion architectural. 
C’est pourquoi, « signifier, c’est agir sur son interlocuteur » (Nyckees, p. 
129). Le symbolisme de la croix grecque témoigne des aspirations 
chrétiennes de Lalibela. Il est tributaire d’une matrice spirituelle relevant 
de la praxis humaine entendu comme mise en œuvre du projet de 
perpétuer le dogmatisme chrétien dans la tradition gréco-orientale pure. 
Le symbolisme de la croix émet la vision transcendantale à la portée du 
sensus communis dans la logique des conduites collectives. Hors de toute 
atteinte hérétique, le sujet pensant explore le langage des signes non 
verbaux pour intégrer le réseau complexe des normes de la société 
chrétienne byzantine. L’avènement du signe cruciforme permet de 
célébrer la foi religieuse persévérante à la gloire de dieu et d’illustrer de 
manière éloquente la dynamique du désir d’agir comme modèle de 
transformation sociale. Il s’avère que « le langage n’a pas pour but de 
représenter la réalité. Il sert fondamentalement à accomplir des actes » 
(Nyckees, p. 129). Dans sa divergence graphique avec la croix latine, la 
croix Grecque, instrument visant autant à résister aux assauts Perses qu’à 
affirmer l’indépendance confessionnelle à l’égard de Rome en souvenir 
des liens tumultueux antérieurs. Il est clair que le discours monophysite 
trouve son contentement dans la cristallisation explosive de cette kyrielle 
de crises doctrinales ayant atteint leur paroxysme dans le clash 
irréversible avec l’ordre apostolique.  
     Il convient de rappeler que la diffusion de la pensée orthodoxe 
éthiopienne d’Axoum par le biais du signe cruciforme a été effectuée 
sous l’impulsion de l’Eglise Copte d’Egypte. Force est de constater que 
l’existence du christianisme orthodoxe a été hypothéquée par l’invasion 
meurtrière musulmane et la menace des croisés. Le repli du royaume 
d’Axoum depuis l’Arabie jusque dans son dernier retranchement de la 
corne africaine s’est soldé par la sédimentation de diverses expériences 
linguistiques religieuses et culturelles. Sa référence à la croix Grecque 
montre que « signifier, c’est décrire un état du monde » (Nyckees, p.128). 
La sapienta éthiopienne a su tirer le meilleur parti du ferment des rapports 
idylliques légendaires entre le roi hébreux Salomon et la reine Makéda de 
Saba. Pour préserver une foi religieuse significative, la revendication 
spirituelle reposait sans cesse sur une interprétation « christocentrique » 
du langage liturgique assumant une filiation monophysite. On ne saurait 
passer sous silence l’influence prépondérante sur les pratiques culturelles 
signifiantes d’un ensemble de communautés chrétiennes hors de 



87 

l’Empire byzantin. Bien que Jérusalem soit arrachée aux mains des 
musulmans ainsi que la saisie du Saint Sépulcre par les croisés, la volonté 
de délocaliser le mythique temple hante les esprits au « pays de Koush » 
à la chute du royaume d’Axoum. La tenue du rêve s’accommode avec le 
prestige de la nouvelle dynastie Zagoué comme résurrection 
symptomatique de l’alliance dans une épopée intemporelle. 
     Sous la protection de l’escarpement du site, la longue vie en vase clos 
a soumis la conscience éthiopienne à l’épreuve de la continuité de la 
tradition chrétienne orthodoxe. Bien que le christianisme éthiopien ait 
mené une existence marginale, il a su garder jalousement toute sa pureté 
dans le cocon spirituel du rameau monophysite aux dépens du 
christianisme romain. L’idée de rester conforme à la lignée orthodoxe est 
le moteur de la transformation de la pensée en bastion architectural. Il se 
trouve que l’intention donne un sens à l’action de produire une forteresse 
spirituelle. A la croisée des traditions dogmatiques orientales, l’acte 
d’énonciation du signe cruciforme recèle un contenu de pensée de la plus 
haute antiquité : il « est la figure la plus visible dans laquelle l’esprit se 
manifeste » (Hegel, p. 66). Ce qui marque une volonté de promouvoir 
efficacement la pratique religieuse sécurisée dans un cadre propice 
incarné par le rempart monolithique creusé dans du roc. Ce qui suppose 
un désir éperdu de préserver et de communiquer la foi chrétienne 
inébranlable de l’église orthodoxe.   
 

3.2. Codification performative 
     Sous le primat d’un langage architectural rupestre, l’idée impérieuse 
de célébrer le triomphe du christianisme se concrétise, par une alchimie 
créatrice, dans la foi orthodoxe. Suivant le modèle byzantin, l’énonciation 
du signe cruciforme souscrit à l’incantation thaumaturgique de la haute 
spiritualité. La croyance en dieu tout-puissant se décline selon deux 
traverses croisées perpendiculairement en leur milieu. Celles-ci 
cristallisent un angle de 90° pour décrire le plan cruciforme de Saint-
Georges dans un système signifiant. Certes, en regardant la croix 
Grecque et la toiture de la construction architecturale, « la ressemblance 
n’est pas la duplication pure et simple » (Cocula, p. 29).  Elle rend compte 
de la symbolique religieuse d’un édifice intangible, creusé à 4 m du sous-
sol à flanc de falaise, où l’ingéniosité du sujet pensant transcende 
l’immense obstacle matériel. Vu en plongé, le signifiant visuel exalte une 
toiture rocheuse cruciforme surplombant le niveau du sol en quatre 



88 

branches égales. Il traduit l’énoncé monumental témoin d’un esprit hors 
pair et d’une extraordinaire vitalité de l’imagination créatrice au service 
du serment de fidélité à l’Eglise d’Orient. Le signe non verbal exprime le 
croisement de la dualité de la terre (montant horizontal) et du ciel 
(montant vertical). Il va de soi que dans la liturgie orientale, les deux 
branches de longueur identiques désignent une affection ascendante 
(ascension) et une direction descendante (stagnation). L’horizontal 
implanté solidement sur la terre se joint à la verticale solennellement 
débout vers le ciel : c’est la parfaite illustration de l’idée de symétrie, 
d’équilibre et de stabilité. Toute puissance d’évocation du geste créateur 
est un symptôme de la vitalité de la pensée qui y trouve un champs idéal 
de manifestation tangible : « si l’écrivain, pour s’exprimer, dispose de 
mots ; l’artiste d’images » (Huyghe, 1995, p. 18). Ce signe cruciforme 
transfiguré est magistralement réalisé sous la bienveillance spirituelle du 
patriarcat d’Alexandrie. Tous les principes fondamentaux de la cité 
monastique de Lalibela se résument dans la quintessence de la 
cosmologie byzantine. Ils mobilisent tant d’effort surhumain pour 
affirmer la vérité dans une philosophie de la prédication du Christ. De ce 
point de vue, la transmission physique de la pensée prend la forme d’une 
réalité empirique dynamique marquant l’efficacité d’une communication 
spirituelle.  
       
     Sans aucun doute, l’ambition de restaurer le temple de la Nouvelle 
Jérusalem délocalisée, ville sainte et lieu de pèlerinage, hors de la Palestine 
est un rêve inoxydable vécu comme un sursaut de conscience sur les 
hauts plateaux de Roha. A cet effet, le roi bâtisseur Lalibela démontre sa 
ferme volonté d’accomplir l’idéal orthodoxe. La foi en l’incarnation du 
verbe divin permet de propager la bonne nouvelle dans le rite Copte sans 
renoncer à l’exclusivité identitaire de la langue Guèze, car « le symbole 
participe à la nature de ce qu’il représente » (Maquet, 1993, p. 115). Pour 
le monophysme, Jésus est le messie, fils de dieu et toute croyance n’a de 
sens que par sa mission rédemptrice. La vision grandiose du 
christianisme tranche avec une foi luxuriante. Elle confère au signe 
cruciforme une valeur rituelle inestimable dans le caractère inouï du plan 
de Dieu. On observe à juste titre que l’édification de l’église de Saint-
Georges, avec toute sa charge spirituelle, marque le triomphe du 
christianisme orthodoxe sur les forces exogènes subversives. La 
conviction chrétienne d’accomplir l’idéal confessionnel s’ancre dans une 



89 

signifiance infinie des facultés humaines mobilisées pour bâtir une 
architecture titanesque comme foyer de semence spirituelle.  
     A tous égards, Lalibela professe le droit à l’existence d’un ordre 
spirituel, ayant survécu à la persécution, dont la clef de voûte reste la 
restauration de la gloire de l’église orthodoxe. Malgré la reconstruction 
du royaume latin de Jérusalem par les croisés en Palestine et la saisie du 
Saint-sépulcre, Lalibela a tenu la promesse de construire une retraite 
spirituelle pour renouer avec le symbole sacré de l’alliance. Il montre que 
« l’esprit, comme une force intelligente, tire de son propre fond le riche 
trésor d’idées et de formes qu’il répand dans ses œuvres » (Hegel, p. 47). 
La pensée éthiopienne ayant atteint le firmament de ses manifestations, 
au sein d’un condensé de forces transcendantes, s’entoure d’une 
forteresse spirituelle pour nourrir de son destin pieux la nature divine du 
christ. Ce lieu de pèlerinage et de prière collective est un succès absolu 
dont l’épaisseur de la foi garantit la cohésion sociale et sert de fondement 
à la vie religieuse. L’institution de cet eldorado chrétien, où la liberté de 
culte est une loi naturelle, lui vaut d’être canonisé par l’église orthodoxe 
éthiopienne étant donné que l’omnipotence du signe cruciforme fonde 
la sagesse de Dieu. Ainsi, la croyance dualiste en un être à la foi homme 
et dieu offre l’éclosion d’un champ de production spirituelle.  
 
Conclusion 
 
     Au terme de cette analyse, il n’est pas superflu de dire que la 
connaissance prodigieuse de la croix grecque recèle l'une des énigmes les 
plus fascinantes des semences de la pensée idéaliste. Elle a contribué à 
mobiliser d’innombrables données historiques, culturelles et spirituelles 
ayant permis au monde réel de s’épanouir. On découvre de manière 
éloquente comment une interprétation multivoque du silence austère qui 
entoure le signe géométrique est parvenue à dévoiler toute la capacité 
inventive de l’homme. En traversant les âges, cette production graphique 
inédite marque un ancrage fondamental au sein des enjeux du 
fonctionnement et l’évolution de l’humanité. Son usage universel infini 
accomplit dans toute sa plénitude un intérêt indéniable au sein de la 
communication sociale.  

 
 
 



90 

Références bibliographiques 
 
BERNARD Edina, 1988. L’art moderne.1905-1945, Bordas, coll. 
Connaissances artistiques, Paris. 
BENOIST Luc, 1975. Signes, symboles et mythes, PUF, Que sais-je ? No 
1605, Paris.  
COCULA Bernard et al. 1986. Sémantique de l’image, Delagrave, coll. G. 
Belloc, Paris.  
COURTÉS Joseph, 2001. « La sémiotique, comprendre l’univers des 
signes », Le Langage, Editions Sciences Humaines, Auxerre, pp. 121-126. 
HIGOUNET Charles, 1986. L’écriture, Presses Universitaires de 
France, Que sais-je ? No 653, 7è Edition, Paris. 
HUYGHE René, 1957. « L’art, sa nature et son histoire », L’art et 
l’homme, Larousse, vol. 1, Paris.  
JOURNET Nicolas, 2001. « Le langage est une action », Le langage, 
Editions Sciences Humaines, Auxerre, pp. 61-65. 
MAQUET Jacques, 1993. L’Anthropologue et l’esthétique, Métailié, coll. 
Traversées, Paris. 
MARCHAL Bertrand, 2011. Le symbolisme, Armand Colin, coll. Paris.  
MOUNIN Georges, 1986. Introduction à la sémiologie, Les éditions de 
minuit, Paris. 
KLINKENBERG Jean-Marie, 2001. « Qu'est-ce que le signe ? », Le 
langage, Editions Sciences Humaines, Auxerre, pp. 105-112. 
KLINKENBERG Jean-Marie, 1996. Précis de sémiotique générale, De 
boeck, coll. Points Essais, Louvain-La-Neuve. 
SAINT-MARTIN Fernande, 2007. Le sens du langage visuel, Presses 
Universitaires du Québec, Québec. 
 


