
308 

LE CONTE AGNI-BONA, UNE “LITTERATURE 
ENVIRONNEMENTALE” AU SERVICE DE LA 

PRESERVATION DE LA BIODIVERSITE ET DE LA 
VIE 

 
YAO Kré Kouabena Arnaud 
Université Félix Houphouët-Boigny 
arnaudkouabenan@gmail.com 

 
Résumé 

 
En ces temps de désordres climatiques et d’effondrement de la diversité du vivant, le 

monde ne s’est jamais autant rapproché du précipice, du chaos. Cette analyse s’inscrit dans 
l’étude des rapports du conte à l’idéologie sociale et environnementale et a pour objectif de mettre 
en lumière les techniques traditionnelles des Agni-Bona pour faire face aux menaces 
environnementales qui mettraient leur existence en péril. Pour ce faire, nous allons nous appuyer 
sur un conte issu de ce peuple. A travers l’imaginaire des contes, ce peuple à tradition orale 
parvient à générer de véritables puissants outils pédagogiques pour sensibiliser à la protection 
de la biodiversité.  

A partir d’une analyse structurale et ethnologique, nous allons voir comment ce 
peuple arrive à sensibiliser à la protection de la nature en transmettant l’amour de 
l’environnement, en encourageant les comportements écoresponsables.  
Mots clés : Biodiversité – biofiction – conte – analyse structurale – analyse ethnologique  

 
Abstract 
 
In these times of climate disruption and the collapse of biodiversity, the world has never been 
closer to the precipice, to chaos. This analysis falls within the study of the relationship between 
storytelling and social and environmental ideology, and aims to highlight the traditional 
techniques of the Agni-Bona people for coping with environmental threats that endanger their 
existence. To this end, we will draw upon a folktale from this community. Through the power 
of storytelling, this people, with its oral tradition, manages to generate truly powerful educational 
tools for raising awareness about biodiversity protection.  
 Using a structural and ethnological analysis, we will examine how this 
community succeeds in raising awareness about nature conservation by transmitting a love of 
the environment and encouraging eco-responsible behavior. 
Keywords: Biodiversity – biofiction – storytelling – structural analysis – ethnological 
analysis 

 
 

mailto:arnaudkouabenan@gmail.com


309 

Introduction 
 
Le conte, à l’instar de tous les genres de la littérature orale 

apparaît fortement enraciné dans un milieu sociologique précis qui 
le produit, le reproduit, le transforme suivant la typologie variable 
de ses conflits. Il affectionne de souligner les oppositions vécues 
par les hommes (disfonctionnement de l’idéologie communautaire, 
les problèmes sociétaux, environnementaux, les rapports avec le 
numineux, etc.) et montre comment ces défauts rendent plus 
difficile la vie en société.  

La question de la protection de la biodiversité est depuis 
longtemps au cœur des préoccupations environnementales des 
peuples. Chez les Agni-Bona, la représentation de la nature, fruit 
de leur culture et leurs expériences, transparait clairement dans leur 
“littérature environnementale”. Nous désignons par “littérature 
environnementale” des textes littéraires, en occurrence le conte, 
prenant comme thématique principale la représentation des liens 
qui unissent la littérature et la nature et qui ont un impact non 
négligeable sur la marche leur société. Le conte agni-bona devient 
une “biofiction” où ce peuple exprime son attachement mais 
également ses inquiétudes face à la gestion de la biodiversité. 

L’objectif de cette étude est de montrer comment le conte 
agni-bona participe à l’édification d’une société soucieuse d’une 
gestion saine des ressources naturelles. Pour y parvenir, nous 
sommes appuyés sur un conte recueilli en janvier 2011 à Tankessé 
et qui met en exergue non seulement le rapport entre l’homme et 
la nature mais également celui de l’homme et des puissances 
numineuses. 

Pour explorer la forme et les niveaux de sens de notre récit, 
nous le soumettrons à la méthode d’analyse structurale élaborée 
par Roland Barthes (1981) que nous allons adapter à la spécificité 
de cette biofiction agni-bona. Cette approche permet d’analyser le 
fonctionnement des textes en se basant sur leurs éléments 
constitutifs et leur organisation interne, offrant une nouvelle façon 
de comprendre comment les significations sont produites. Sur les 



310 

conclusions de cette analyse formelle viendrons se fonder l’analyse 
ethnosociologique du récit. L’intérêt de cette autre analyse est 
de comprendre les mondes sociaux, les trajectoires individuelles et 
les situations collectives en saisissant le sens que les acteurs 
donnent à leurs expériences, révélant ainsi les logiques sociales, les 
normes culturelles et les processus de changement, souvent à 
travers des récits de vie qui éclairent les liens entre le vécu 
personnel et le contexte socio-historique.  Ces deux méthodes 
combinées auront l’avantage de décrypter les structures profondes 
et les codes implicites qui organisent les contes, révélant ainsi les 
idéologies sous-jacentes qu’ils véhiculent.  
 
1. Analyse structurale du récit 

 
L’analyse structurale du récit est une méthode 

d’interprétation littéraire qui étudie les structures profondes et 
universelles du récit, au-delà de sa surface, pour comprendre 
comment le sens est produit. Elle se concentre sur les relations et 
les systèmes, plutôt que sur les éléments individuels. En nous 
situant dans le sillage des travaux de R. Barthes (1966, p.2) qui 
soutient que « nul ne peut produire un récit, sans se référera un système 
implicite d’unités et de règles », nous entrons dans une perspective de 
type structuraliste. Il s’agit de dégager dans un discours une 
structure, c’est-à-dire un ensemble structuré d’éléments qui n’ont 
pas de sens en eux-mêmes mais qui tirent leur signification de leur 
rapport avec d’autres éléments. Cela permettra, à partir du 
découpage d’un « objet », d’en reconstituer le fonctionnement dans 
ce qu’il a de manifeste et de caché. Cette méthode décompose le 

message en unités minimales (comme les “fonctionsˮ dans une 
narration), les regroupe en séquences pour identifier les relations 
logiques et analyse les différents niveaux de signification, en 
distinguant les niveaux linguistique et iconique. Ainsi, nous 
distinguons trois niveaux de description : celui des fonctions, celui 
des actions et celui de la narration.  

 



311 

1.1. Le niveau des fonctions 
La fonction, c’est le pourquoi d’une action, le rôle d’une 

séquence donnée. L’analyse du niveau des fonctions de notre récit 
débute par le repérage et la classification des séquences narratives. 
Barthes (1981, p.13) définit la séquence comme « une suite logique de 
noyaux, unis entre eux par une relation de solidarité : la séquence s’ouvre 
lorsque l’un des termes n’a point d’antécédent ».  

Pour ce qui est de notre conte, certaines séquences sont 
elles-mêmes formées de micro-séquences qui constituent le grain 
le plus fin du tissu narratif. Ces micro-séquences sont affectées 
d’un caractère plus accessoire et ne bénéficient plus de la plénitude 
et de la stabilité de la macro-séquence. Ainsi, dix séquences 
narratives sont à relevées : 

- S1 : L’établissement d’une plantation de maïs par les 
Génies 

- S2 : Le vol découvert 

- S3 : Nouvelle quête de nourriture réussie par Araignée 

- S4 : Araignée piégée 

- S5 : Première ruse mise en place 

- S6 : Première ruse déjouée 

- S7 : Deuxième ruse mise en place 

- S8 : Deuxième ruse déjouée 

- S9 : Troisième ruse mise en place 

- S10 : Troisième ruse réussie 
Ces séquences, petites unités narratives s’intègrent dans un 

ensemble narratif plus vaste, appelés épisodes. Dans le cadre de 
cette analyse, nous allons définir l’épisode comme un ensemble de 
séquences ayant pour actants (tant actant-sujet qu’actant-objet) un 
même couple d’actants. L’évocation d’un seul élément du couple 
suffit pour marquer la fin d’un épisode : l’introduction d’un seul 
élément nouveau suffit à indiquer le début d’un épisode nouveau. 
De ce qui précède, les différentes séquences peuvent se regrouper 
en deux grands épisodes. Le premier regroupe les quatre premières 
séquences et est animé essentiellement par Araignée et les Génies. 
Il s’agit, dans cet épisode, d’Araignée qui provoque un conflit en 



312 

volant dans le champ des Génies. Quant au second épisode, il 
prend en compte les six dernières séquences et voit les Génies aidés 
du Prêtre-voyant s’opposer à Araignée et à ses adjuvants. 

A ce niveau d’analyse, nous constatons que dans ce conte 
les séquences et les épisodes sont repartis par liens de solidarité ou 
d’imbrication. Cependant, les menues actions classées et 
structurées ne deviennent pleinement intelligibles qu’assumées et 
intégrées par des actants.  

 
1.2. Le niveau de actions 

A ce niveau, les analyse se reportent sur les actants de ce 
conte. Au niveau des actants, écrit Barthes (1981, p.17), « le 
principal, est de définir le personnage par sa participation à une sphère 
d’actions ». C’est donc en fonction de leur participation aux grandes 
actions que les personnages vont venir s’organiser et se structurer. 
Cependant et comme le soutient Greimas (1966), toute 
participation à une action s’ordonne par couple. Ainsi, il préconise 
de « soumettre le monde des actants à une structure paradigmatique comptant 
les couples suivants : sujet/objet, donateur/destinataire, adjuvant/opposant, 
qui recouvrent eux-mêmes les actions de désirer, communiquer, lutter » 
(Greimas, 1966, p.129).   

Sur cette base, nous remarquons qu’Araignée est SUJET 
d’une quête frauduleuse de nourriture (d’abord réussie, puis mise 
en échec par les génies) et d’une série de trois tromperies dont la 
dernière seule réussit. Quant aux Génies, ils sont SUJET d’une 
répression imposée à l’auteur du vol et de son maintien.  

Si Araignée et les Génies agissent seuls au niveau du 
premier épisode, – quête frauduleuse de nourriture et répression 
de ce désordre causé par Araignée –, ils sont néanmoins assistés de 
comparses dans le second épisode. Araignée successivement 
sollicite l’aide de sa femme et reçoit celle de son enfant pour 
surmonter le malheur engendré par sa faute initiale.   

Pour maintenir la répression sanctionnant la faute 
d’Araignée, les génies ont recours au prêtre-devin et à ses 
comparses. Le récit met donc l’auditoire en présence de deux 



313 

couples d’actants qui s’affrontent en vue de la réussite finale. 
Araignée et les génies sont tour à tour agresseur et victime de 
l’agression de l’adversaire. Le conte fait également apparaître une 
bipolarisation des actants dans laquelle les comparses se 
regroupent comme aides autour de deux protagonistes principaux. 

Par cette organisation des actants au sein de la narration, le 
conteur met en scène un duel entre deux adversaires, duel où 
chacun des deux occupe alternativement une position de 

supériorité, puis d’infériorité jusqu’au “bannissementˮ d’Araignée. 
L’enjeu du duel devient l’appropriation de la nourriture (du point 
de vu d’Araignée) ou le maintien d’un ordre qui les favorise et 
qu’Araignée risque de perturber (du point de vue des Génies). 
L’auditeur est donc véritablement mis en présence d’un duel et le 
choix de cette forme de rapport entre actants a déterminé le choix 
des fonctions et de la forme du récit. Ainsi, le repérage et la 
description des rapports des actants aux fonctions accomplies 
permettent d’intégrer à un niveau supérieur l’organisation en 
séquences et épisodes.  

 
1.3. Le niveau de la narration 

Ce troisième niveau concerne le récit lui-même, c’est-à-dire 
la manière dont les actions sont racontées et organisées. C’est donc 
le niveau de l’énonciation. Il met en évidence la relation entre le 
narrateur, le récit et l’auditeur, les modalités narratives et les 
intentions du narrateur. C’est à ce niveau que l’on comprend le sens 
ultime du récit. 

Le conte traditionnel oral africain apparait comme un récit 
vivant à la fois fixe et souple. Il possède une structure apparente et 
une structure narrative. La structure apparente, dans l’entendement 
d’Ano N’guessan Marius (1989, p.81) est « l’ensemble des composantes 
formelles du conte traditionnel oral manifestes hors analyse de contenu, 
d’histoire narrées ». Elle se présente sous trois espèces que sont la 
formule initiale, la formule stéréotypée de prise de parole et la 
formule de clôture.     



314 

Dans cette biofiction, la formule initiale se caractérise par un 
énoncé introduit par un bref dialogue stéréotypé entre le diseur et 
l’auditoire. Cette formule se perçoit à travers : 

- Il n’est pas de moi ! 

- C’est ton conte ! 

- Autrefois … 
Nier la paternité du conte que l’on est sur le point de narrer 

revient à reconnaître le caractère traditionnel de celui-ci. Car, le 
conteur n’invente pas ex nihilo son récit. De même, la réponse de 
l’auditoire souligne la participation active du conteur à la vie du 
récit. Et en situant l’action dans le passé, le conteur vise un double 
but qui est d’abord de dépayser l’auditoire, le transporter dans un 
monde irréel, fictif, par la magie du verbe, ensuite mettre en 
évidence l’appartenance de certains éléments à la culture 
traditionnelle.  

Au niveau de notre récit, nous ne dénombrons pas de 
formule de prise de parole. Leur absence ne réduit en rien la 
richesse du conte mais leur présence traduit l’interaction entre le 
conteur et son auditoire.    

Les formules finales stéréotypées ne sont pas 
contraignantes mais ont pour rôle de ramener l’auditoire vers la 
réalité sans le brusquer. Elles clôturent le récit tout en faisant une 
ouverture sur le prochain conte.    

Un autre élément important qui s’incorpore au récit est la 
chanson intermède (mabué). Dans notre récit, la chanson intermède 
est interne dans la mesure où elle s’incorpore dans le récit pour 
l’animer, permettre au conteur de souffler un coup et de retrouver 
son inspiration. Ici, elle est entonnée par une personne autre que 
celle qui est en train de dire le récit, auquel elle est rarement 
pertinente. 

La mise en intrigue de ce conte obéit aussi à une structure 
narrative qui est comme souvent celle d’un schéma narratif en cinq 
étapes : une situation initiale, suivie d’un élément perturbateur qui 
déclenche l’action, puis les péripéties (épreuves du héros), 
un dénouement qui résout les conflits, et enfin une situation 



315 

finale qui conclut l’histoire. Il est caractérisé par son universalisme 
dans la structure, mais aussi par des spécificités propres à l’oralité, 
au merveilleux mêlé au réel et à sa fonction sociale, éthique et 
didactique.  

Le conte nous présente une situation initiale où règne une 
famine d’une rare dureté. En tant que père de famille, Araignée, le 
principal personnage, se doit d’assurer la survie de cette famille. 
Dans un premier temps, Araignée vole dans le champ des Génies 
(espace interdit aux profanes). Même si le vol est interdit, Araignée 
bénéficie de circonstances atténuantes : en période de grave 
famine, la survie de la famille et le renforcement des liens de 
solidarité sont plus que nécessaires pour sauvegarde de la 
communauté. Mais, l’élément déclencheur qui met en branle 
d’autres personnages est le second vol d’Araignée qui est motivé 
par l’égoïsme, la convoitise et la gourmandise. Ce second vol 
produit une réaction en chaîne dans laquelle Araignée se fait battre 
à mort par les maîtres de la brousse et est ressuscité pour à nouveau 
se faire battre à mort le lendemain. Malgré l’aide de sa femme, 
Araignée ne parvient toujours pas à se défaire de la sévère 
répression des Génies. Le dénouement a lieu quand le fils 
d’Araignée lui propose une ruse capable de le débarrasser 
définitivement de ses tortionnaires. La ruse réussie mais la situation 
finale n’est guère reluisante non seulement pour Araignée mais 
aussi pour la communauté dans la mesure où le comportement 
d’Araignée introduit la mort sur la terre.  

En définitive, l’analyse structurale montre que ce conte 
obéit à une organisation stricte et complexe qui démontre la 
puissance narrative du conteur. Cependant, pour davantage éclairer 
la portée idéologique, sociale et écologique de notre biofiction, une 
analyse ethnologique est nécessaire.      

 
 
 
 
 



316 

2. Interprétation ethnologique 
 
L’analyse ethnologique est une approche sociologique qui 

combine l’étude de terrain des ethnologues avec une perspective 
sociologique. Cette vision des choses est appuyée par Derèze 
Gérard (1990, p.309) quand il affirme que l’ethnosociologie 
« utilise des méthodes comme l’observation participante et les 
récits de vie pour analyser la vie sociale in situ afin de comprendre 
les structures et les dynamiques sociales, tout en cherchant à 
généraliser les observations au-delà du cas particulier étudié ». Son 
objectif est de comprendre les logiques d’action et les rapports de 
pouvoir d’un groupe en étudiant ses pratiques quotidiennes et ses 
représentations. Plus brièvement encore, on pourrait dire que 
l’ethnosociologie s’intéresse aux pratiques, aux savoirs, aux 
interactions et aux représentations – en les appréhendant comme 
ordres matériels, symboliques et de communication – ou encore à 
ce que les gens (les acteurs) font, disent et disent de ce qu’ils font. 

Dans cette rubrique, nous mettrons en relation les motifs 
narratifs, les personnages et les thèmes abordés dans ce conte avec 
les rôles sociaux, l’organisation de la parenté, les croyances 
religieuses et les conflits réels de la société agni-bona. Ainsi, 
l’application de la méthode ethnosociologique à notre conte 
transformera l’objet d’étude d’un simple texte littéraire en un acte 
social vivant, qui participe à la compréhension globale de la culture 
agni-bona qui lui donne vie. 

 
2.1. Les moments-charnières  

Les moments-charnières dans un récit sont des 
événements cruciaux qui propulsent l’histoire vers l’avant en 
faisant avancer le conflit et en provoquant des changements chez 
les personnages. Ces points clés de l’intrigue marquent un tournant 
décisif et obligent les personnages à agir, entraînant des 
conséquences significatives pour le reste de l’histoire.  Ils sont 
souvent synonymes de points tournants ou de charnières 
dramatiques. On les retrouve notamment au début du récit avec 



317 

l’incident déclencheur, puis plus tard, avec la première charnière 
dramatique, souvent appelée le point de non-retour, qui marque le 
passage à l’acte 2. Ces moments sont caractérisés par leur caractère 
irréversible et leur impact sur la trajectoire du personnage. 

L’identification de ces moments est essentielle pour 
donner du sens et de la structure à l’histoire et permet donc 
d’anticiper et de mieux comprendre l’évolution de l’intrigue et la 
transformation des personnages.  

Dans ce conte, on remarque des moments cruciaux où la 
narration bifurque sous l’effet du comportement adopté par l’un 
des sujets. Ces moments sont l’occasion d’une inversion radicale 
du signe affectant le sujet de référence. Ce signe règlemente la 
situation d’un sujet à un moment du récit. Ainsi, un vol réussi 
procure le signe (+) à son auteur. Une détérioration subséquente 
de cette réussite initiale se code par le signe (-).  

Ceci nous amène à distinguer dans notre récit, les 
moments-charnières suivants, en nous plaçant du côté d’Araignée :  
-        Une faute : un vol réussi, qui donne dès le départ l’avantage 
à Araignée. Le sujet de l’action est affecté du signe (+). 
-       Une convoitise (nouvelle faute) entraine la perte du bénéfice 
de la quête de nourriture et l’arrivée d’une répression. Situation 
dégradée pour le sujet Araignée (-). 
-           Formation de deux associations : 
  Génies + devin                  (1) 
  Araignée + femme            (2) 
Remarquons que la première rend la seconde inefficace et 
maintient le signe (-) pour Araignée. 

- Formation de l’association père-enfant et maintien de 
l’association Génies-devin. Cette nouvelle alliance produit 
une ruse réussie et une inversion du signe du sujet 
Araignée : (+). 

Ces deux moments-charnières s’avèrent particulièrement 
importants pour le récit. Le premier est constitué par la convoitise 
⁄ gourmandise d’Araignée qui provoque le premier signe négatif. 
Le second est l’alliance père-enfant dans la création d’une ruse. Ces 



318 

moments-charnières voient naitre des couples d’opposition qui 
enrichissent le sens du conte. Analysons donc ces moments-
charnières. 

 
2.2. Analyse des moments charnières  

 L’élaboration de notre biofiction repose sur deux moments-
charnières qui bouleversent radicalement le cours de la narration. 
Dans le premier temps, Araignée réussit son vol. Et le produit du 
butin est partagé entre Araignée et sa progéniture. Les 
circonstances dans lesquelles fut perpétré le premier vol ne sont 
pas rapportées par le narrateur. Il les a sans doute jugées de peu 
d’intérêt comme indicateur de sens. Mais l’inversion se produit au 
moment où le vol est motivé par la convoitise et la gourmandise 
solitaire. Le moment charnière se situe quand survient le second 
vol commis par Araignée. Cette faute entraine la perte du bénéfice 
de la quête de nourriture et l’arrivée d’une répression.  
 Ce récit est donc construit autour du vol d’araignée et de la 
violente répression dont il est l’objet. La société agni-bona, à 
l’instar de toutes les sociétés du monde, condamne le vol. Les 
sanctions qui y sont attachées dépendent de la nature et de 
l’ampleur du vol. En cas de vol avéré, des mécanismes de 
conciliation entre partie lésé et coupable opèrent avant 
l’administration des sanctions. L’évocation de cette façon de 
procéder permet de juger la manière de punir Araignée. Les Génies 
ignorent parfaitement la conciliation et l’avertissement préalable. 
Ils appliquent un châtiment d’une sévérité brutale en battant à mort 
le malfaiteur. Qui plus est, pour être sûres de pouvoir prolonger la 
répression lui transmette un médicament capable de le ramener à 
la vie. Mais comment expliquer une telle brutalité ? 

En réalité, Araignée part violer la brousse et qui plus est, la 
“brousse des Génies”. En effet, chez les agni-bona, chaque portion 
de forêt relevant d’un village, contient un endroit réservé que les 
anciens interdissent de débroussailler : c’est la portion des génies, 
leur repaire. Le récit ne dit pas explicitement qu’Araignée va là, 
mais précise qu’il se rend dans la plantation des Génies. La 



319 

symbolique est la même. En outre, Araignée s’y rend sans prendre 
les précautions d’usage. En commettant cette violation d’interdit, 
il rompt le circuit normal des échanges et de la communication 
avec les maîtres de la brousse. Il est donc parfaitement 
compréhensible que le malheur s’abatte sur Araignée. En fait, les 
Agni-Bona sont soucieux de protéger ces zones réservées aux 
génies contre toute exploitation ; mais aussi pour des raisons 
spirituelles, contre tout acte de profanation, qui entrainerait, dans 
leur système de croyance, des malédictions. Ces espaces participent 
à la construction identitaire des habitants des villages alentour et à 
la structuration de leur vie spirituelle. Ils sont considérés comme 
des temples sacrés où vit l’âme des ancêtres protecteurs, des lieux 
de spiritualité, de communication avec les ancêtres et les esprits, où 
les plantes et les animaux jouent des rôles symboliques et 
protecteurs importants. Ces pratiques traditionnelles, à travers la 
vénération de lieux et de pratiques rituelles, ont historiquement 
protégé des écosystèmes souvent devenus des îlots de biodiversité 
restants. Ainsi, ces parcelles de forêt constituent la méthode 
traditionnelle de conservation de la biodiversité. Elles aident à 
protéger des écosystèmes ou des habitats particuliers.  Bien que 
petite, la forêt sacrée joue un rôle crucial dans la préservation de la 
faune et de la flore, notamment des espèces menacées, car elle est 
un îlot de biodiversité protégé par des interdits et des tabous.  

Grâce aux croyances culturelles et aux interdits qui régulent 
l’accès et l’exploitation des ressources, ce type de forêt préserve des 
ressources essentielles (plantes médicinales, sources d’eau, etc.) 
dont la communauté peut bénéficier de manière durable, pour 
autant qu’elle respecte les règles établies par les esprits ou les 
divinités qui y résident. Le premier vol d’Araignée respecte les lois 
de la solidarité lignagère et familiale, surtout en un temps de 
difficulté où l’unité est plus que nécessaire.  

Dans cette biofiction, la survie de la forêt est intrinsèquement 
liée à l’équilibre social de la communauté. Le non-respect des règles 
ou la profanation cette sacrée attire souvent le courroux des esprits, 
sous forme de calamités (sécheresse, maladies, etc.), enseignant 



320 

ainsi aux jeunes générations l’importance de vivre en harmonie 
avec la nature et de la protéger. La suite du conte confirme cette 
observation. En effet, pour se soustraire à la répression des Génies, 
Araignée s’associe, dans un premier temps, à sa femme dans 
l’organisation de ruses. Il utilise la puissance supra-naturelle du 
sexe de sa femme. D’où le choix de la cachette dans le cache-sexe 
pour triompher du malheur récolté par son vol. Pourtant, les 
sociétés Agni-Bona utilisent régulièrement la puissance 
incantatoire du sexe de la femme. Lorsqu’une épidémie s’annonce 
et qu’on craint une hécatombe de morts, les femmes nues dansent 
le mgbra1. Araignée se sert donc du sexe de sa femme qui est le siège 
d’une incontestable puissance.   

Malheureusement, devant la puissance des Génies, ce 
moyen est parfaitement inapte à produire une inversion de la 
situation d’Araignée. Au contraire, elle permet le maintien de la 
répression. Le péril qu’Araignée fait courir à communauté en 
s’introduisant, de la mauvaise des manières, dans la forêt des 
Génies est beaucoup trop grand pour que le lien matrimonial, 
beaucoup trop faible, ne vienne l’endiguer. 

A l’échec de cette première alliance, la narration oppose la 
réussite d’une autre : celle père et du fils. Cette relation père ⁄ fils 
donne un autre tournant au récit. Dans les sociétés agni-bona, la 
relation père ⁄ fils est caractérisée par l’absence de tout droit 
juridique et tout soupçon de sorcellerie (le père étant d’un autre 
abusuã que son enfant, les relations de sorcellerie ne pourraient 
s’établir qu’avec la complicité dans le lignage maternel). De plus, si 
le sang, l’intégration dans un lignage avec les droits socio-
économique et politique qu’elle confère, provient de la mère, la 
puissance vitale d’un individu, son ressort énergétique, “sa 

chanceˮ, toutes ses attaches vitales supra-naturelles2, lui vienne de 
son père. Meyer Fortes (1954, p.350) « un enfant ne peux prospérer si 
le kra de son père est aliéné ; sa destinée et ses dispositions sont fixées par le 
kra qui lui est transmis par son père ». Tout porte l’enfant vers une 

 
1 Danse exécutée par des femmes nues pour conjurer ce genre de malheur.  
2 Ce que le père transmet à son fils, selon les Agni-Bona, est son kra (son esprit, source de sa vie et de sa destinée).  



321 

profonde inclination vers son père, d’autant plus qu’aucune 
prescription positive ne l’y oblige.  

A côté de cette inclinaison naturelle pour son géniteur, 
l’enfant est le signe d’une relation privilégiée avec les ancêtres et 
l’assurance de leur soutien tutélaire. En effet, les enfants occupent 
une position ambiguë dans la mesure où ils appartiennent à la fois 
au monde des ancêtres d’où ils viennent et avec lequel ils 
entretiennent encore des rapports privilégiés et celui des hommes 
où il vient de s’introduire. De ce fait, il est le support d’un 
commerce entre les vivants et ceux qui ont acquis le statut ancêtre. 

En se servant de ce rapport pour écarter le malheur, 
Araignée accepte donc le secours des ancêtres pour surmonter les 
difficultés et, du coup, reconnaît à nouveau l’ordre qu’ils fondent 
et qui permet la survie de la communauté. Il réussi donc, grâce au 
secours de son fils, à se soustraire de la répression du maître de la 
brousse. Cependant, le récit se termine par l’éclatement du canari 
contenant la mort. La réussite de la ruse d’Araignée a provoqué la 
propagation de la mort. Cette fin, sur un fond de tragédie, montre 
comment, d’abord la convoitise et la gourmandise et ensuite le 
non-respect de la biodiversité peuvent mettre la communauté en 
péril. Araignée devient un agent de destruction, un agent de mort 
dans la mesure où le conte lui attribue la propagation de la mort à 
travers le monde. Araignée reste accrochée à sa toile comme s’il 
était mis aux bancs de la société, mais une société qui doit 
dorénavant s’accommoder de la proximité de la mort. 

L’analyse ethnologie a permis de pénétrer dans la 
signification du récit. Elle a permis également de montrer que le 
conte n’est pas une simple projection de la réalité ou le décalque 
fidèle de la vie quotidienne des individus. Les informations, les 
thèmes, les personnages, etc, transmises par le récit, sont filtrées, 
choisies, disposées, à la limite édulcorée, dans la perspective d’une 
situation conflictuelle à élucider et à résoudre. A ce niveau, la 
préservation de la biodiversité et le péril qui guette sur la 
communauté si les ressources issues de cette biodiversité ne sont 
pas gérées de manière efficiente, deviennent une des 



322 

préoccupations majeures du conte. Il devient alors un outil de 
médiation pédagogique au service de biodiversité.        

 
III. Le conte Agni-Bona outil de médiation pédagogique au 
service de la biodiversité    

 
Le conte agni-bona, en tant que forme d’éducation, stimule 

le regard critique sur les relations entre les hommes et 
l’environnement et œuvre pour la participation de tous au respect 
de la biodiversité. En agissant sur la mentalité des participants aux 
veillées, le conte intègre durablement les réalités écologiques. Il 
devient un outil de sensibilisation et de transmission de savoirs 
traditionnels, en créant un lien émotionnel fort avec la nature et en 
façonnant l’imaginaire collectif vers des comportements plus 
durables.  

 
III.1. Transmission des savoirs traditionnels 

La transmission des savoirs traditionnels sur la 
biodiversité est cruciale, car ces connaissances, souvent détenues 
par les peuples autochtones, jouent un rôle fondamental dans 
la gestion durable des ressources naturelles, la conservation des 
écosystèmes et l’adaptation aux changements 
environnementaux. Les Agni-Bona ont développé, au fil des 
siècles, des pratiques uniques de gestion qui maintiennent, voire 
accroissent, l’abondance des ressources naturelles, prévenant ainsi 
leur épuisement. Ces connaissances sont l’expression de modes de 
vie et d’une vision du monde spécifiques. Leur transmission 
durable renforce l’identité culturelle et le bien-être des 
communautés. Ces savoirs, dynamiques et holistiques, sont 
essentiels pour permettre à ces communautés de s’adapter 
localement aux changements climatiques et environnementaux. 

L’imaginaire de ces peuples participe activement à la 
préservation et à la transmission de ces savoirs endogènes. Les 
contes, par exemple, sont des vecteurs clés de partage des 
connaissances écologiques, médicinales et agricoles. De 



323 

nombreuses communautés, à l’instar des Agni-Bona, utilisent les 
contes pour transmettre des connaissances ancestrales sur la 
gestion durable des ressources naturelles, les cycles de vie des 
espèces et les interactions au sein des écosystèmes. Ces récits 

intègrent souvent une “éthique de la terreˮ qui favorise l’utilisation 
durable des ressources naturelles. Les contes, porteurs de leçons 
de vie et de valeurs morales, facilitent l’exploration de questions 
éthiques liées à la biodiversité : l’interdépendance des espèces, le 
respect du vivant, les conséquences des actions humaines, etc. 

 
III.2. Sensibilisation et éducation  

Le conte sensibilise et éduque sur la biodiversité en utilisant 
l’émotion pour créer un lien affectif avec la nature. En présentant 
des histoires sur la nature, le conte rend les enjeux 
environnementaux compréhensibles pour l’auditoire et l’amene à 
respecter et à protéger les écosystèmes et à prendre conscience des 
conséquences de son action quotidienne sur la nature. De même, 
en mettant en scène des animaux, des plantes et des éléments 
naturels comme des personnages à part entière, les contes veulent 
développer de l’empathie et un attachement émotionnel vis-à-vis 
de ces éléments mis en évidence. En procédant ainsi, ils 
encouragent naturellement le respect et le désir de protection. 

Le conte est un outil pédagogique efficace, notamment 
auprès des jeunes auditeurs. Sa forme narrative simple et ses 
personnages permettent de faire prendre conscience de 
l’importance de la biodiversité et des menaces qui pèsent sur elle 
(pollution, déforestation, etc.). Les personnages tels qu’Araignée 
sont souvent confrontés à des défis environnementaux 
imaginaires, offrant des modèles de comportement et de résolution 
de problèmes que les auditeurs peuvent s’approprier mais aussi des 
contre-modèles qu’ils doivent éviter et bannir de leurs habitudes.  

Les histoires contées permettent aux auditeurs présents 
d’explorer la nature sans danger, suscitant la curiosité et 
l’émerveillement. En racontant des contes, les narrateurs peuvent 
susciter l’amour pour le monde vivant et encourager la sensibilité 



324 

écologique. Cette sensibilité et aussi entretenue par le fait que les 
contes peuvent expliquer des concepts scientifiques complexes 
(comme l’importance des écosystèmes, la déforestation ou l’impact 
des activités humaines) de manière simple et engageante, sans être 
alarmistes. 

La sensibilisation et l’éducation dans les contes passent 
également par la mise en scène et l’illustration des gestes du 
quotidien qui contribuent à protéger la nature, également par la 
mise en évidence de personnages qui agissent concrètement pour 
préserver la nature. En agissant de la sorte, les contes peuvent 
inciter les auditeurs à devenir eux-mêmes des acteurs de la 
protection de l’environnement.  

 
III.3. Exposition des impacts destructeurs  

Le non-respect de la biodiversité a des conséquences 
dévastatrices comme la destruction des habitats, la perte d’espèces, 
la fragilisation des écosystèmes et l’altération de l’équilibre naturel, 
menant à des catastrophes environnementales. Les conséquences 
incluent la disparition d’espèces emblématiques et 
l’appauvrissement des ressources nécessaires à la vie 
humaine.  Dans les contes, l’exposition de l’impact de la 
destruction de la biodiversité apparait sous des conséquences 
métaphoriques. Les récits soulignent que la fragilité de l’équilibre 
naturel et les risques pour le bien-être humain découlant de l’avidité 
et du non-respect de la nature. Notre conte en est une excellente 
illustration. 

En effet, pour créer cette biofiction, le conteur à utiliser les 
matériaux de son environnement écologique et culturel. Ce récit 
transmet à l’observateur étranger un ensemble d’indications sur la 
société locale. Tankessé, le lieu d’émission de ce conte, est situé 
dans une zone où la forêt dense, sous l’exploitation abuse des 
hommes, semble irrémédiablement laisser place à une savane 
arborée. La région était très peu peuplée et la chasse et la pêche 
tenait une place importante dans la vie de chaque père de famille. 
La cueillette n’était pas absente de l’activité économique. En 



325 

partant au champ, ou à la chasse, on ne se privait pas de ramasser 
un ananas sauvage, de couper un régime de banane qui a poussé 
près du chemin, de cueillir des mangues ou des citrons sauvages, 
de ramasser des graines de palme. Aujourd’hui la situation est tout 
autre. Les périodes de sécheresse sont plus longues et plus 
difficiles. La situation de détresse d’Araignée semble s’apparenter 
à celle de nombreux pères de la région. De même les violations des 
réserves et des forêts sacrées sont de plus en plus fréquentes. 
Comme dans les contes, la mort menace la survie des hommes si 
ceux-ci, comme Araignée, ne se réfèrent pas aux puissances 
numineuses.     

En exposant les conséquences néfastes de la 
surexploitation ou de la destruction de la nature à travers l’intrigue, 
les contes inspirent une volonté d’agir. Ils valorisent les petites 
actions et gestes du quotidien qui peuvent faire la différence. 

En définitive, assurer la transmission des savoirs 
traditionnels est essentiel non seulement pour les communautés 
elles-mêmes, mais aussi pour relever les défis environnementaux 
mondiaux actuels. Le conte offre un cadre narratif puissant 
qui humanise les enjeux écologiques, permettant une appropriation 
personnelle et collective des défis liés à la biodiversité. Les contes 
ne se contentent pas de distraire, ils sont de puissants vecteurs 
culturels qui peuvent inspirer un nouvel imaginaire collectif, 
essentiel à un monde durable, enraciné dans le respect et la 
sauvegarde de la nature. 

 
POUR CONCLURE, retenons que le conte agni-bona 

rend plus facile la circulation des idées, des concepts ou des modes 
de vie adaptés à la protection de l’environnement. A travers son 
caractère accessible et ludique, il permet aux Agni-Bona d’analyser, 
d’éclairer, de proposer des pistes de réflexion et des réponses aux 
problèmes environnementaux. Il se présente comme la rampe de 
lancement pour alerter la communauté face au déséquilibre 
économique, spirituel, comportemental, climatique, bref, face au 



326 

péril qui guette la société devant des comportements similaires à 
celui d’Araignée. 

En définitive, le conte agni-bona est, non seulement, 
l’instance de l’expression de l’imagination et du ludique, mais aussi 
un marqueur contribuant fortement à la sensibilisation des 
populations à la préservation de la biodiversité. Il se pose comme 
un terrain favorable, puisqu’à travers lui, il est plus aisé de toucher 
la principale cible à sensibiliser à la protection de l’environnement : 
la jeunesse, garante d’un avenir meilleur. 

Pour parvenir à ces conclusions, l’analyse structurale des 
contes a permis de dégager un modèle narratif en nous 
concentrant sur les relations entre les éléments (personnages, 
actions, motifs) plutôt que sur le sens superficiel. Cela permet 
d’identifier les lois communes qui régissent la construction de ce 
récit, de mieux comprendre les codes et structures sous-jacents et 
d’accéder à une compréhension plus profonde de leur fonction 
sociale et écologique. De même, l’analyse ethnologique dont intérêt 
réside aussi dans sa capacité à produire de nouvelles 
connaissances et à éclairer les enjeux sociaux à partir des 
expériences de la vie quotidienne des individus, nous fait 
comprendre qu’un conte n’est jamais simple description de la vie. 
Il s’organise autour d’un enjeu, il valorise certains modes d’être ou 
de faire en vue d’une finalité. Le conte est toujours suscité par une 
situation conflictuelle à élucider.  

Par le biais de ces contes, les valeurs de protection de 
l’environnement sont transmises de génération en génération. 
L’aspect moral et les conséquences narratives des actions 
irrespectueuses envers la nature constituent une éducation 
environnementale efficace, bien avant les concepts modernes de 
développement durable.  
 
 
 
 
 



327 

Bibliographie 
 
ANO N’guessan Marius, 1989. Structure apparente du conte 
traditionnel oral agni de l’Indénié, in Séminaire de méthodologie de 
recherche et d’enseignement du conte africain, Université nationale 
d’Abidjan ; pp.79-95. 
BARTHES Roland, 1966. Introduction à l’analyse structurale des 
récits, in Communication, nº8, Seuil, Paris. 
BARTHES Roland, 1981. L’analyse structurale du récit, Paris, Seuil.  
BAUDORRE Philippe, RABATE Dominique et VIART 
Dominique, 2007. Littérature et sociologie, Pessac, Presses 
Universitaire de Bordeaux. 
BAUMGARDT Ursula et DERIVE Jean, 2008. Littératures orales 
africaines, Perspectives théoriques et méthodologiques, Paris, Karthala. 
DEREZE Gérard,1990. Eléments pour une ethnosociologie des 
objets domestico-médiatiques, Recherches sociologiques, Louvain-la-
Neuve, vol. XXI, n° 3, pp. 307-321. 
ESCHLIMAMN Jean-Paul, 1975. Araignée chez les Agni-Bona, 
Thèse de doctorat de 3e cycle, Paris, E.P.H.E.S. 
GREIMAS A.J., 1966. Sémantique structurale, Larousse, Paris.      
HIERNAUX J. P., 1977. L’institution culturelle II, Méthode de 
description structurale, PUF, Paris.      
PROPP Vladimir, 1970. Morphologie du conte, Paris, Edition du 
Seuil.   
SOUNOU Doti Bruno et TRAORE Youssif, 1999. Culture et 
sauvegarde de l’environnement : Essai d’une méthode d’approche des 
communautés par la génétique culturelle, CAD Bobo. 
YAO Kré Kouabena Arnaud, 2013. Les formes de pouvoir dans les 
contes agni, Mémoire de Maîtrise, Université Félix Houphouët-
Boigny.        
 
ANNEXES : Conte Agni-Bona 
 
 
 



328 

TEXTE : LE CHAMP DES GENIES 

- Il n’est pas de moi ! 

- C’est ton conte ! 
Autrefois, la faim était venue3 et tout le pays était plongé dans le 
chaos. Partout régnait la famine et la sécheresse. Araignée qui avait 
une famille nombreuse n’arrivait pas à assurer ses devoirs de chef de 
famille.                  En ces temps-là, les génies débroussèrent leur 
champ d’igname et ils en plantèrent. Au moment où le champ arriva 
en production, Araignée alla y voler des ignames, pour les manger 
avec ses enfants. Un jour, les génies virent que quelqu’un avait volé 
leurs ignames et en avait pris beaucoup.                                                         
Ils s’en allèrent confectionner une statuette en glu et la placèrent dans 
le champ-là où on avait volé. Ils firent une bonne petite igname à la 
braise et la placèrent dans la main de la statuette. Ils la laissèrent là et 
ils s’en allèrent. 
Peu de temps après, prétextant d’aller à la chasse avec son chien, 
Araignée prit son fusil et s’introduisit dans la brousse. Il avait en tête 
de déterrer les ignames et de s’enfoncer dans la forêt pour manger 
tout seul les ignames. Il alla donc dans le champ des génies et se mit 
à déterrer des ignames. Quand il déterra la première igname, il trouva 
qu’elle n’était pas assez grosse et jeta son dévolu sur une autre butte. 
Après avoir déterré plus d’une centaine de bute, il vit l’enfant qui 
tenait une igname braisée et toute fumante à la main et lui dit : 
-   Camarade, donne- moi un peu de ton igname. 
L’enfant ne répondit pas. 
II reprit ! 
-     Camarade n’est-ce pas à toi que je parle ? 
L’enfant ne lui répondit pas. Araignée insista, l’enfant ne disait 
toujours rien. Araignée poursuivit : 

-   Ou bien n’ai-je qu’à le briser moi-même ! 
L’enfant ne répondait pas. 

 
3A l'époque où l'on plante les ignames, il n’y a pas tellement à manger, car on les a mises en terre. Il ne reste que tarot, maïs 

et quelques bananes. 

 



329 

- Bon, si tu ne ma réponds pas, je vais en briser un morceau pour 
le manger. 

Il en brisa un morceau et le mangea. Mais insatiable, Araignée voulait 
s’emparer de l’autre morceau resté dans les bras de la statuette. 
Quand il mit sa main sur la statuette en glu, aussitôt elle resta collée. 
Il ne put la retirer et il demeura là. 
-     Camarade, laisse-moi pour que je parte. Si tu ne lâches pas ma 
main, je vais te gifler de telle sorte que tu tombes à terre ! menaça-t-il. 
L’enfant ne répondit pas. Alors, de sa main gauche, il le gifla et, 
aussitôt, sa main resta collée raide. Il dit : 
-    Je vais te donner un coup de pied. Si tu ne me laisses pas, je vais te 
le donner ! 
Alors il lui donna un coup de pied et son pied resta collé. Il continua 
ainsi jusqu’à ce que ses pieds, ses mains, sa tête et tous ses membres 
fussent collés à la statuette de glu, si bien qu’il ne put plus bouger.  
Araignée était dans une stupéfaction indescriptible quand peu de 
temps après, les génies arrivèrent. A la venue d’Araignée ils 
s’écrièrent : 
-     Notre piège a attrapé quelque chose. 
Quand ils furent arrivés à l’endroit précis, ils dirent : 
-      C’était donc toi, Araignée qui volait notre igname ? Tu as 
gravement fauté envers nous. Nous allons te battre à mort et te 
ramener à la vie, chaque matin et ce pendant vingt années. 
Alors ils montèrent sur Araignée et le frappèrent jusqu’à le tuer. Alors 
ils le ramenèrent à la vie et lui donnèrent un grain de saa4. Ils lui dirent : 
-   Si tu t’en vas, donne-le à ta femme afin qu’elle l’écrase pour te 
masser. Prépare-toi demain matin, nous viendrons te frapper encore. 
Araignée arriva au village, le visage tuméfié et ensanglanté. A la vue 
de sa femme, il lui dit : 

 
4Le saa est une plante qui contient des graines dans son tronc et qui présente de grandes tiges feuillues, comme les palmiers. 

Ce sont les graines qui se trouvent dans le tronc dont on se sert fréquemment. Ecrasées, elles produisent un effet de 

brûlure, comme le piment. En outre, allés sont fortement aromatisées. La pharmacopée traditionnelle en fait un usage 

important surtout pour les lavements et pour les massages en cas d'entorses et d'enflures. Le saa se distingue nettement du 

poivre forestier, appelé sîdîâ, qui pousse dans un genre de gousses. 

 



330 

-  J’ai volé le maïs des génies, alors ils m’ont frappé. Ils ont décidé 
revenir demain me frapper encore. Donc enlève ton cache-sexe pour 
que je m’y cache ensuite tu vas le porter. Lorsqu’ils viendront, tu leur 
diras que tu ne m’as pas vu. 
Et elle fit ainsi. Le matin, à cinq heures et demie, les génies arrivèrent. 
-   Femme, bonjour, où est ton mari ? 
-  Il n’est pas ici, il est parti en voyage. Répondit-elle. 
A ces mots, les génies appelèrent leur prêtre-devin, Singe. 
C’est Ecureuil qui tapa le “daule” et “Kpanmé” jouait le tambour. Le 
prêtre-devin se mit à danser. Ecureuil commença à taper : 
-  KEKEKE  KEKE  KEKEKE  KEKE! 
Le cynocéphale prit son tambour et frappa : 
- KROU KROU KROU ! 
Il pirouetta et s'arrêta en disant  : 
-  Kwahon!5 Qu’on enlève le cache-sexe à sa femme et 
qu’on regarde dedans. 
Alors ils se saisirent d'elle, la jetèrent à terre et lui 
enlevèrent son cache-sexe. Ils découvrirent Araignée. Ils 
le frappèrent à nouveau, puis ils le laissèrent en lui 
réitérant le même conseil  : 
-  Prends ton saa6. Demain nous viendrons encore. 
Quand ils furent partis, Araignée dit à sa femme :  
-   Demain, tu me mets dans une graine de maïs pour la 
donner à une poule à manger. 
Quand le jour parut, Akolo, la femme d’Araignée, prit une 
graine de maïs, la fendit, prit Araignée, le mit à l’intérieur 
et lança la graine à Poule. Celle-ci avala la graine et s’en 
alla derrière les maisons. Alors “Kokobo” 7 attrapa Poule 
et la mangea. “Kokobo” partit à son tour à la rivière pour 
se désaltérer. Or Crocodile se trouvait là. Il attrapa 
“Kokobo”, le mangea et plongea dans l’eau. Le jour se 

 
5Cri du prêtre-devin qui s'arrête de pirouetter avant de donner son oracle. 
6Pour qu’il puisse se soigner et qu’ils puissent venir le frapper encore. 
7Animal carnassier, de la famille des renards, prédateur de volailles. 



331 

leva et comme convenu, les génies vinrent poursuivirent 
leur répression : 
- Femme ! Où est ton mari ? 
Hier, après que vous soyez partis je ne l’ai plus vu jusqu’à 
présent.   
-     Prêtre-devin, viens consulter ! Ordonnèrent aussitôt les Génies. 
Il arriva, il dansa longtemps et pour finir déclara :  
-   Allez me chercher un filet puis revenez me suivre. 
Ils trouvèrent un filet. Une fois au bord de la rivière, le prêtre-
devin dit : 
-  Jetez le filet ici. 
Ils le jetèrent et attrapèrent Crocodile. Le prêtre-devin poursuivit : 
-  Fendez-le ! 
Ils trouvèrent “kokobo”. Il leur dit encore : 
-   Fendez-le également ! 
Ils le coupèrent en deux et sortirent Poule. Il continua : 
-  Fendez-la aussi ! 
Ils la fendirent et trouvèrent le grain de maïs. Il dit enfin : 
-  Coupez en deux ! 
Ils le fendirent et en sortirent Araignée. Les génies le frappèrent 
à nouveau, puis le laissèrent. 
- Voici ton grain de saa, prends-le et va-t’en ; demain nous 
reviendrons encore. 
Quand les génies furent partis, Araignée dit à sa femme et à ses 
enfants : 
-  Les génies m’ont attrapé encore et m’ont frappé, maintenant, 
je ne sais que faire. Son fils lui dit : 
-   Papa, tends ta toile vers le ciel et montes vers les nuages. 
Quand tu les verras venir vers toi, coupe la toile pour qu’ils 
tombent. Ils mourront et tu seras en paix. Proposa son fils 
aîné.  
Il fit ainsi et il partit au ciel. Le jour parut et les génies revinrent. 
-      Akolo bonjour, où se trouve Araignée ton époux ? 
-     Je ne l’ai pas vu ! Répondit-elle sèchement. 



332 

Alors ils appelèrent leur prêtre-devin qui arriva, puis se mit à 
chanter :  
CHANT 

 Araignée où est-t-il parti ?    Araignée est 
partie au loin !   
Le prêtre-devin pirouetta longtemps. Il s’arrêta et dit : 
-     Kwahon, hommes. Araignée est partie au ciel ! Je vais aller le 
prendre, puis revenir. 
Quand le devin fut monté et lorsqu’il ne resta qu’une petite distance 
pour atteindre Araignée, celui-ci dit : 
-  Bon ! Est-ce vrai que tu viens me chercher pour qu’on me frappe 
encore ? 
-    Bon !  
Alors Araignée prit sa machette et coupa sa toile.  
Le bruit de la chute du devin fit HOU !  Il s’écrasa lourdement au sol. 
Malheureusement, il avait un petit canari où il gardait la mort. Le 
canari se brisa et la mort se dispersa partout sur la terre. 
C’est ainsi que la mort fut répandue partout dans le monde et Araignée 
resta constamment suspendue à sa toile, de peur que les Génie ne 
viennent de nouveau lui infliger une sévère bastonnade.  
- Tel est mon mensonge vespéral ! 
- Merci pour le mensonge ! 
- D’accord ! 
 


