
 

266 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

FONCTIONS SOCIOLINGUISTIQUES DU 

BAMANANKAN DANS LA PREVENTION ET LA 

GESTION DES CONFLITS : ANALYSE DES 

MECANISMES ENDOGENES DE REGULATION 

SOCIALE DANS LE CERCLE DE YANFOLILA (MALI) 

 
Moulaye KONE 

PHD, Université Yambo Ouologuem de Bamako, 

Facult» des Lettres, des Langues et des Siences Humaines  

Email: moulayekone2@gmail.com, Tel: 78436093 

 

Résumé 

 
Cette étude analyse les dynamiques de prévention et de gestion des conflits 

dans les communes de Wassoulou Ballé et de Gouandiaka, où les tensions 

liées à l’exploitation des ressources naturelles, terres agricoles et sites 

aurifères, sont récurrentes, en mettant en lumière le rôle clé 

du bamanankan comme langue de médiation, ainsi que celui des jeunes et 

des femmes. Fondée sur une recherche qualitative (entretiens et groupes 

focaux) menée auprès de leaders communautaires, d’associations et 

d’autorités coutumières, l’étude révèle une implication croissante mais 

encore informelle des jeunes et des femmes dans les cadres coutumiers de 

régulation, notamment à travers l’alerte précoce, la communication et les 

initiatives de cohésion sociale. Elle démontre que le bamanankan y joue 

un double rôle : outil essentiel de transmission des normes et de 

légitimation des décisions, mais aussi capital linguistique inégalement 

réparti, source à la fois d’autorité pour les détenteurs traditionnels et de 

marginalisation pour les autres acteurs. Sur le plan scientifique, cette 

recherche contribue à combler un vide dans l’analyse des conflits en 

démontrant que leur régulation endogène est un processus 

fondamentalement sociolinguistique, où la langue structure autant les 

rapports de pouvoir que les mécanismes de résilience et de cohésion sociale. 

Les conclusions plaident pour une hybridation des mécanismes de 

gouvernance locale, intégrant pleinement ces acteurs et renforçant leurs 

capacités de médiation en langue nationale, afin d’assurer une gestion des 

conflits plus inclusive, efficace et durable dans la région. 

Mots clés : Bamanankan, Délégation des responsabilités, Gestion des crises, 

Institutions traditionnelles, Rôle des jeunes et des femmes, 

 

mailto:moulayekone2@gmail.com


 

267 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Abstract 
 

This study analyzes conflict prevention and management dynamics in the 

communes of Wassoulou Ballé and Gouandiaka, where tensions related to 

the exploitation of natural resources, agricultural land and gold mining sites, 

are recurrent. It highlights the crucial role of Bamanankan as a language of 

mediation, alongside the contributions of youth and women. Based 

on qualitative research (interviews and focus groups) conducted with 

community leaders, associations, and customary authorities, the study 

reveals a growing yet still informal involvement of youth and women 

in customary regulatory frameworks, particularly in early warning, 

communication, and social cohesion initiatives. It demonstrates that 

Bamanankan plays a dual role: as an essential tool for transmitting norms 

and legitimizing decisions, but also as an unequally distributed linguistic 

capital, serving as a source of authority for traditional holders while 

contributing to the marginalization of other actors. On a scientific level, this 

research helps fill a gap in conflict analysis by demonstrating that their 

endogenous regulation is a fundamentally sociolinguistic process, where 

language structures both power relations and the mechanisms of social 

resilience and cohesion. The conclusions advocate for a hybridization of 

local governance mechanisms, fully integrating these actors and 

strengthening their mediation capacities in the national language, to ensure 

more inclusive, effective, and sustainable conflict management in the region. 

Keywords: Bamanankan, Delegation of responsibilities, Crisis management, 

Traditional institutions, Role of youth and women. 

 

1. Introduction 

 

Depuis 2012, le Mali traverse une crise multidimensionnelle qui 

a profondément bouleversé ses équilibres sociaux, politiques et 

sécuritaires. Initialement concentrée dans la partie 

septentrionale du pays, la crise s'est progressivement étendue 

vers le centre en 2015, puis vers le sud, touchant les régions de 

Ségou, Bougouni et Sikasso. Malgré la présence de forces 

internationales, l'insécurité persiste et continue d'affecter les 

populations. 

Dans ce contexte de fragilité étendue, la prévention et la gestion 

des conflits revêtent une importance stratégique. La littérature 



 

268 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

scientifique souligne l'existence d'une diversité de mécanismes 

endogènes de régulation sociale (Kornio et al., 2004 ; Ba, 2016). 

Toutefois, une analyse approfondie de ces mécanismes requiert 

une lecture socio-historique et sociolinguistique des 

communautés concernées (Ndiaye et al., 2015), car ils sont 

indissociables des langues qui structurent les interactions 

sociales. Dans le sud du Mali, et en particulier dans le cercle de 

Yanfolila, cette langue pivot est le bamanankan, omniprésent 

dans les processus informels de dialogue, de médiation et de 

réconciliation. 

Historiquement, le Mali a mobilisé des traditions de 

gouvernance locale fondées sur la parole et la concertation pour 

maintenir la cohésion sociale (Cissé, 2016 ; Koné, 

2021). Toutefois, les crises récentes ont été aggravées par la 

mauvaise gouvernance, les tensions sur les ressources naturelles 

et les transformations rapides des rapports sociaux. *Dans les 

zones rurales du sud, les conflits communautaires, qu'ils soient 

liés au foncier, au pastoralisme ou à l'orpaillage, expriment des 

décalages entre normes sociales et logiques institutionnelles 

parfois contradictoires (ENDA-Mali, 2016). Les conflits entre 

agriculteurs et éleveurs demeurent particulièrement fréquents, 

alimentés par le non-respect des chartes pastorales et la faible 

application de la loi (Lyammouri, 2022). 

Le cercle de Yanfolila, au cœur de la région de Bougouni, 

constitue une zone d'étude paradigmatique où se cristallisent ces 

tensions, notamment autour de l'exploitation des terres agricoles 

et des sites aurifères. Les affrontements récurrents, parfois 

violents (Doumbia, 2018), y mettent en lumière la capacité des 

communautés à mobiliser des mécanismes endogènes de 

résolution. Face à ces défis, les communautés locales mobilisent 

des mécanismes endogènes centrés sur la parole, la négociation 

et la médiation, au sein desquels le bamanankan joue un rôle à 

la fois opérationnel et symbolique. 



 

269 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

C'est dans ce contexte que s'inscrit la présente étude, qui adopte 

une approche qualitative pour analyser les fonctions 

sociolinguistiques du bamanankan dans la prévention et la 

gestion des conflits, en se focalisant sur les communes de 

Gouandiaga et Wassoulou Ballé. La problématique centrale est 

la suivante : dans quelle mesure et par quels mécanismes 

discursifs et pragmatiques le bamanankan, en tant que langue de 

médiation et vecteur de normes sociales, structure-t-il et rend-il 

efficace la régulation endogène des conflits dans le cercle de 

Yanfolila ? La langue n'est pas ici un simple outil de 

communication : elle constitue l'espace sémiotique où se 

fabrique l'autorité, où se négocie la vérité, où se formulent les 

interdits, où se restaurent les liens sociaux et où émergent les 

solutions de compromis. 

En mettant en lumière ces pratiques linguistiques et leurs acteurs 

(jeunes, femmes, communicateurs traditionnels), cette recherche 

vise à combler un vide dans la compréhension des mécanismes 

de paix au Mali. Elle ouvre ainsi la voie à une valorisation plus 

explicite des langues nationales et des savoirs locaux dans la 

conception de politiques de stabilité et de gouvernance 

inclusive. 

 

2. Cadre théorique et Méthodologique 

 

2.1.  Cadre théorique et approche conceptuelle 

Cette recherche s’inscrit dans le champ de la sociolinguistique 

et de l’anthropologie du conflit. Elle adopte une perspective 

constructiviste qui considère que la réalité sociale, y compris les 

conflits et leur résolution, est médiatée et construite par le 

langage (Berger & Luckmann, 1966). Dans cette optique, le 

bamanankan n’est pas un simple véhicule neutre de 

communication, mais un « fait social total » (au sens de Mauss, 

1925) qui participe activement à la structuration des relations de 

pouvoir, à la légitimation des autorités et à la négociation des 



 

270 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

normes au sein de la communauté. 

Notre cadre d’analyse s’appuie sur le concept de « compétence 

communicative » (Hymes, 1972), élargi au contexte de la 

médiation. Il ne s’agit pas seulement de maîtriser la grammaire 

du bamanankan, mais d’en connaître les usages sociaux 

appropriés (registres, proverbes, formules rituelles, tours de 

parole) dans les processus de règlement des différends. Nous 

analysons ainsi comment l’usage stratégique de cette langue 

dans des institutions comme le Gua-Ton ou 

le Tonboloma permet d’exercer une influence, d’apaiser les 

tensions et de produire du consensus. 

 

2.2. Approche méthodologique 

Fondée sur ce postulat, l’étude adopte une démarche qualitative 

de type ethnographique, privilégiant une immersion dans le 

contexte local pour saisir la complexité et la richesse des 

pratiques discursives en situation. Il s’agit d’une recherche 

descriptive et compréhensive, dont l’objectif est de décrypter les 

mécanismes par lesquels la langue opère dans la gestion 

endogène des crises. 

La question centrale de cette étude est : Quel est le rôle du 

bamanankan dans la prévention et la gestion des conflits dans le 

cercle de Yanfolila ? 

Autour de cette question, les sous-questions suivantes ont été 

formulées : 

1. Quelles sont les causes des conflits dans le cercle de 

Yanfolila, et comment sont-elles exprimées et négociées 

à travers le bamanankan ? 

2. Quelle est la perception des jeunes et des femmes quant 

à leur rôle dans la gestion des crises, et comment 

utilisent-ils le bamanankan dans leurs interventions ? 

3. Quelles sont les institutions traditionnelles impliquées, et 

quelle place occupe le bamanankan dans leurs pratiques 

de communication et de médiation ? 



 

271 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

4. Quels mécanismes linguistiques (proverbes, métaphores, 

rituels de parole) sont mobilisés dans les processus de 

négociation et d'apaisement ? 

 

2.3. Site de l’étude et échantillonnage 

Cette étude a été menée dans les communes de Wassoulou 

Ballé (chef-lieu : Yanfolila) et de Gouandiaga (chef-lieu : 

Kalana) dans le cercle de Yanfolila, région de Bougouni. Le 

choix de ces deux communes est justifié par la récurrence des 

conflits liés aux ressources naturelles (terres agricoles et 

orpaillage) et leur représentativité des dynamiques sociales et 

linguistiques de la zone. 

Conformément à notre approche qualitative, un échantillonnage 

raisonné et diversifié a été constitué pour capturer une pluralité 

de voix et de perspectives au sein de l’écosystème de la paix 

locale. L'objectif était d'examiner les rôles des jeunes et des 

femmes (15-40 ans), avec une attention particulière à l'inclusion 

des jeunes femmes (50% de l'échantillon). Des acteurs clés des 

institutions coutumières, des autorités locales et des associations 

ont également été ciblés. Le tableau ci-dessous présente la 

composition de l'échantillon. 

 

Tableau 1 : Composition de l'échantillon et dispositif de 

collecte 

 

Catégories 

d'acteurs 

Entretiens 

individuel

s 

Focus 

Groups 

(FG) 

Total 

participant

s 

Jeunes (18-40 

ans) 
- 

2 FG 

(Hommes

) + 2 FG 

(Femmes) 

48 



 

272 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

 

2.4. L’outils de Collecte de données 

Pour répondre à nos questions de recherche, deux outils 

principaux ont été conçus et déployés en bamanankan : 

✓ Un guide d’entretien semi-directif pour les entretiens 

individuels avec les leaders, autorités et responsables. Il 

explorait leur perception des conflits, le fonctionnement 

des institutions et le rôle spécifique de la langue. 

Catégories 

d'acteurs 

Entretiens 

individuel

s 

Focus 

Groups 

(FG) 

Total 

participant

s 

(12 

pers./FG) 

Leaders 

communautaire

s 

2 - 2 

Responsables 

cultes trad. 
4 - 4 

Confrérie des 

chasseurs 
2 - 2 

Leaders 

d'associations 
4 - 4 

Maires 2 - 2 

Responsables 

jeunesse 

communale 

2 - 2 

TOTAL 16 4 FG 66 



 

273 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

✓ Un guide de discussion pour les focus groups avec les 

jeunes et les femmes, visant à faire émerger leurs 

expériences, leurs stratégies d’intervention et les 

pratiques langagières qu’ils mobilisent. 

La collecte s’est déroulée dans les villages concernés. Les 

discussions en focus groups et les entretiens, d’une durée 

moyenne d’1h30, ont été enregistrés avec consentement, puis 

intégralement transcrits et traduits pour l’analyse. 

  

2.5. Considérations éthiques et analyse des données 

L'étude a été conduite dans le respect strict des principes 

éthiques : consentement éclairé oral, confidentialité garantie, 

droit de retrait à tout moment. Une banderole d'information 

bilingue (bamanankan/français) présentant les objectifs et les 

droits des participants a été utilisée pour renforcer la 

transparence. 

L’analyse des données a suivi une méthode de thématisation 

inductive et déductive (Braun & Clarke, 2006). Après une 

immersion dans les transcriptions, des codes ont été générés à 

partir du terrain (inductif) et de notre cadre conceptuel 

(déductif). Ces codes ont été organisés en thèmes centraux, tels 

que « la langue comme outil de légitimation », « les registres de 

médiation », « l’exclusion linguistique », permettant de 

structurer les résultats et de répondre aux questions de recherche. 

Cette analyse a été nourrie par la consultation continue de la 

littérature scientifique pour confronter et contextualiser nos 

observations. 

 

3. Résultats et Discussions 

 

Cette section présente les résultats de l'étude et leur 

interprétation. L'analyse, structurée par les questions de 

recherche, met en lumière le rôle central du bamanankan comme 

langue pivot dans l'écologie des conflits et de la paix à 



 

274 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Yanfolila. Les résultats seront discutés à la lumière des concepts 

de « compétence communicative » (Hymes, 1972) appliquée à 

la médiation, et de « capital linguistique » (Bourdieu, 1982), où 

la maîtrise des registres spécifiques du bamanankan confère 

autorité et légitimité. 

 

3.1. Le bamanankan dans l'identification et la gestion des 

crises : de l'expression du conflit à sa résolution 

Les conflits liés à la terre et à l'orpaillage structurent le paysage 

social de Yanfolila. Notre étude révèle que le bamanankan est 

l'espace sémiotique principal où ces tensions sont nommées, 

négociées et souvent résolues. Dans les entretiens, les 

participants ont souvent recours à des proverbes, métaphores, 

formules de politesse ritualisée et expressions idiomatiques 

propres au bamanankan pour expliquer les causes des conflits ou 

pour élaborer des stratégies de résolution. Cette dimension 

discursive éclaire la manière dont les tensions sont perçues, 

vécues et gérées dans les communautés. 

 

• Nommer l'injustice et le risque : L'expression en 

bamanankan des griefs, comme le fait par les femmes 

«Denmisɛw bɛ kunnafoni sɔrɔ, nka an musow tɛ 

kunnafoni sɔrɔ». (“Les jeunes garçons sont informés, 

mais nous, les femmes, ne le sommes pas.”) , n'est pas 

une simple constatation. Elle relève d'un acte de « 

cadrage » (framing) discursif (Goffman, 1974) qui 

transforme un vécu subjectif en problème 

communautaire légitime. Ce faisant, la langue permet 

l'identification collective des facteurs de risque, première 

étape vers une alerte précoce informelle. 

Ainsi, cette phrase, empreinte de charge sociale, montre 

comment la langue permet d’exprimer une marginalisation 

vécue et donc d’identifier des tensions latentes. Le bamanankan 

sert ici à nommer l’injustice, à dénoncer l’asymétrie 



 

275 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

d’information et à rendre visible les facteurs de risque pour la 

cohésion communautaire. 

 

• Proverbes et stratégies de contournement :  Le recours 

aux proverbes (e.g., “Ni kow gɛlɛyara, i ka kan ka yɔrɔ 

wɛrɛ ɲini ” (“Quand les choses deviennent difficiles, il 

faut aller chercher ailleurs.”).  Cette expréssion évoquee 

que la migration est la solution qui dépasse 

l'aphorisme. Comme l'a montré Obeng (1999) dans 

l'étude des proverbes Akan, ces énoncés stabilisent la 

norme sociale tout en offrant des scripts d'action 

acceptables. Ici, le proverbe légitime la mobilité comme 

une réponse sage à un conflit insoluble, canalisant ainsi 

des frustrations potentiellement violentes vers une issue 

socialement approuvée. Ces formulations révèlent un 

mode culturel de gestion des tensions : la fuite 

temporaire, considérée comme un acte de sagesse et non 

de faiblesse. Cela montre que la langue locale façonne 

aussi les représentations des solutions aux conflits. 

 

• Stigmatisation et construction de l'« Autre » : La 

désignation péjorative des orpailleurs (« wari 

ɲinibagaw » (chercheurs d’argent), « balawu fɔbagaw »  

(ceux qui courent derrière l’or) illustre le pouvoir 

performatif de la langue. Ces termes opèrent une « 

catégorisation sociale » (Tajfel, 1981) qui renforce les 

frontières entre la communauté « autochtone » et les « 

étrangers », exacerbant les tensions. Ce phénomène fait 

écho aux travaux de Cissé (2016) de Kone (2021) sur les 

« discours dangereux » au centre et au sud du Mali, où la 

langue sert à diaboliser l'autre. 

• Langue et escalade : Les récits d'escalade à partir 

d'insultes ou de malentendus en bamanankan confirment 

que le conflit est aussi une bataille discursive. La gestion 



 

276 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

de la parole est donc cruciale, un point souligné par 

Kamissoko (2008) pour qui la violence naît souvent 

d'une parole non maîtrisée, tandis que sa résolution passe 

par une parole ritualisée et réparatrice. 

 

3.2. Jeunes, femmes et bamanankan : une légitimité en 

négociation 

L'implication des jeunes et des femmes passe par une maîtrise 

stratégique du bamanankan, à travers lequel ils négocient leur 

place dans l'arène de la médiation. Dans toutes les situations 

observées, réunions communautaires, résolutions de litiges, 

interventions entre jeunes, tontines, activités agricoles 

collectives,  les échanges se déroulent en bamanankan. Cette 

langue structure l’autorité discursive, permet la persuasion, 

facilite la gestion des émotions, et sert de cadre pour rappeler les 

normes sociales, les règles coutumières et les interdits collectifs. 

 

• Création de capital social par la parole : Les activités 

collectives et les tontines s'appuient sur des formules de 

mobilisation et des engagements verbaux. Ces échanges 

construisent la confiance, un capital social essentiel 

(Putnam, 2000). La parole en bamanankan y fonctionne 

comme un substitut au contrat formel, rappelant les 

analyses de Gulliver (1979) sur les systèmes de 

médiation où la force de l'accord repose sur sa publicité 

et son ancrage dans les normes communautaires. Diakité, 

leader associatif, décrit comment les jeunes organisent 

des activités agricoles collectives pour renforcer la 

solidarité communautaire : « Les jeunes sont organisés 

en groupes pour réaliser des activités agricoles 

communes une fois par semaine… » Ces activités 

supposent une coordination fine qui passe par des 

appels, des salutations rituelles, des formules de 

mobilisation typiques du bamanankan, telles que : “Ani 



 

277 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Sogoma, yala i bɛ se ka sɔrɔ wa?” (Bonjour, es-tu 

disponible ?) “ an ka kan ka ɲogon ɲe .” (Viens, nous 

devons nous concerter.)  

C’est en bamanankan que les jeunes motivent, organisent et 

gèrent ces actions. La langue n'est pas seulement un moyen : elle 

sert de moteur pour créer la confiance nécessaire à la 

coopération agricole, tout en consolidant des liens qui servent 

ensuite dans la prévention ou la gestion de conflits. 

 

• Médiation par les pairs et codes linguistiques : 

L'intervention des jeunes médiateurs utilise des codes 

spécifiques (salutations rituelles, 

proverbes, sinankunya). Cette pratique démontre une « 

compétence de médiation » qui va au-delà de la simple 

maîtrise de la langue. Elle implique de 

savoir quand et comment utiliser ces formes pour être 

efficace et légitime, un savoir-faire que les jeunes 

acquièrent par participation observationnelle aux côtés 

des anciens. un exemple de codes linguistiques qui 

confèrent autorité et respect :formules d’ouverture 

comme “Allakalan bɛ na” (que la paix soit avec nous); 

injonctions douces et médiatrices telles que “Ala ka  i 

dɛmɛ” (que Dieu t’accompagne). 

Le bamanankan rend la médiation émotionnellement 

acceptable, culturellement légitime, et socialement efficace. 

 

• L'exclusion par le monopole linguistique : La 

marginalisation signalée (« ce sont les vieux qui 

participent à la résolution ») pointe un enjeu de capital 

linguistique inégal. Les anciens détiennent le monopole 

des registres rituels et ésotériques du bamanankan 

nécessaires à l'arbitrage final. Cette exclusion reflète une 

tension plus large entre autorité coutumière, basée sur la 

maîtrise d'un savoir linguistique hermétique, et la 



 

278 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

volonté participative des nouvelles générations, comme 

l'observe également Ba (2016) dans d'autres contextes 

maliens. Par exemple, dans les discussions locales sur les 

conflits fonciers, il est fréquent d’entendre :“Dugukolo 

tɛ an ta ye; a kalifara an ma dɔrɔn.” (“La terre ne nous 

appartient pas, elle nous est seulement confiée.”).  Ce 

type d’expression, impossible à traduire entièrement 

sans perdre sa force culturelle, oriente la discussion vers 

l’apaisement. 

 

3.3. Les institutions traditionnelles : des architectures de 

paix linguistiquement ancrées 

Les résultats montrent que les institutions traditionnelles de 

promotion de la paix dans les ne peuvent pas être comprises en 

dehors de leur ancrage linguistique, entièrement structuré par 

le bamanankan, langue à travers laquelle s’expriment l’autorité 

coutumière, les normes sociales, les rituels de médiation et les 

mécanismes de régulation communautaire. Dans l’organisation 

et le fonctionnement de ces institutions, telles que le Gouani-

Ton, le Gua-Ton, le Tonboloma et le Doso-Ton,  le bamanankan 

est plus qu’un outil de communication. Il constitue l’espace 

symbolique et normatif où se négocient les conflits, où s’exerce 

le pouvoir coutumier, et où se consolide la cohésion sociale. 

 

➢ Le rôle central du bamanankan dans les structures de 

Wassoulou Ballé 

Selon le leader communautaire K. Diakité, Wassoulou Ballé 

dispose de cinq structures de paix regroupées autour du club des 

jeunes, du Gouani-Ton, ainsi que d’associations soutenues par 

des ONG (Inclusif, Keneya Nièta) et la Tontine des femmes. 

Cependant, l’efficacité de ces structures est remise en cause par 

Y. Diakité, chef du village, qui affirme : « Les structures des 

jeunes ne sont pas actives, car ce sont les vieux qui 

participent à la résolution des conflits. »  Au-delà de la rivalité 



 

279 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

générationnelle, ce constat révèle l’importance du monopole 

linguistique détenu par les anciens. En effet : 

• ce sont eux qui maîtrisent le bamanankan rituel, 

• ce sont eux qui détiennent les proverbes légitimes pour 

arbitrer, 

• ce sont eux qui connaissent les formules coutumières 

d’apaisement (hakili sigi kumaw , ka hakili da yɛlɛn, 

“apaiser la parole, éclairer l’esprit”), 

• ce sont eux qui possèdent le droit linguistique d’ouvrir et 

de fermer une palabre. 

La réticence des anciens à déléguer la résolution des conflits 

tient donc autant à une logique de pouvoir qu’à une logique de 

maîtrise linguistique. Sans accès à ce registre rituel du 

bamanankan, les jeunes sont perçus comme “inaptes” à régler 

les conflits, même lorsqu’ils disposent des compétences 

pratiques ou organisationnelles nécessaires. Ainsi, l’enjeu 

fondamental n’est pas seulement intergénérationnel : il est 

linguistique et symbolique. 

 

➢ À Gouandiaga : le bamanankan comme langue 

opérationnelle des institutions traditionnelles 

Dans la commune de Gouandiaga, les institutions traditionnelles 

jouent un rôle moteur dans la gestion des conflits liés à 

l’orpaillage et au foncier. Ces institutions le Gua-Ton, le 

Tonboloma, et la confrérie des chasseurs (Doso-Ton) opèrent à 

travers des mécanismes discursifs codifiés en bamanankan. 

Le Gua-Ton est dirigé par le chef de quartier, le Gua-Ton 

mobilise les jeunes hommes autour de travaux collectifs et de 

règles communautaires exprimées en bamanankan. Les 

sanctions, encouragements, bénédictions et rappels des 

obligations sociales utilisent un registre linguistique qui scelle 

l’autorité coutumière. 

Le Tonboloma est spécifique aux zones d’exploitation minière, 

le Tonboloma régule les relations sociales parmi les exploitants 



 

280 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

venus de différents horizons. Il utilise le bamanankan comme 

langue pivot entre communautés multiethniques. Les décisions 

y sont toujours introduites par des salutations rituelles comme : 

“I ni ce, i ni here, i ni wula.” (Salutations qui instaurent un 

climat de respect et de neutralité.) Les règles, même lorsqu’elles 

concernent des exploitants allogènes, sont formulées en 

bamanankan, renforçant le caractère local et légitime de 

l’autorité. 

Le Doso-Ton est la confrérie des chasseurs joue un rôle crucial 

dans la régulation des conflits miniers. Leur autorité repose en 

grande partie sur le langage initiatique, constitué de formes 

élevées du bamanankan, de métaphores ésotériques et de 

serments (boliw, forow) dont la portée sociale n’existe que dans 

cette langue. 

 

➢ Interactions entre institutions traditionnelles et 

structures modernes : le rôle médiateur de la langue 

Les associations modernes de jeunes et de femmes, soutenues 

par les ONG, s’appuient également sur le bamanankan pour 

faciliter leur intégration dans les processus traditionnels. Samedi 

de tontines, sensibilisations, campagnes de paix : toutes ces 

activités se déroulent en bamanankan, ce qui : 

• rend le message accessible à tous ; 

• renforce la légitimité des acteurs ; 

• crée une continuité culturelle entre pratiques 

traditionnelles et initiatives contemporaines. 

Autrement dit, le bamanankan sert de pont entre les institutions 

coutumières et les structures modernes de gouvernance 

communautaire. 

 

➢ Adaptation des institutions traditionnelles : une 

flexibilité linguistique remarquable 

À Gouandiaga, les institutions traditionnelles se sont adaptées 

aux enjeux de l’exploitation minière. Cette adaptation est aussi 



 

281 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

linguistique : 

les discours de régulation sont reformulés, les proverbes 

réinterprétés, les normes actualisées pour tenir compte des 

réalités de l’orpaillage. Cette flexibilité montre que les 

institutions ne sont pas figées, mais capables de moderniser leur 

langage pour traiter des conflits nouveaux. 

 

➢ Tensions et obstacles : monopole linguistique et 

exclusion sociale 

L’analyse montre toutefois un défi majeur à Wassoulou Ballé : 

le monopole linguistique et symbolique des anciens sur les 

registres du bamanankan rituel. 

Ce monopole : 

• exclut les jeunes des prises de décision, 

• marginalise les femmes, 

• limite la durabilité des mécanismes de paix, 

• réduit la légitimité des structures modernes, 

• et fragilise l’équilibre intergénérationnel. 

Pour que les structures de paix soient réellement inclusives, il 

est nécessaire d’ouvrir l’accès aux codes linguistiques de la 

médiation traditionnelle, par des formations, des transmissions 

de savoirs et la participation active des jeunes et des femmes aux 

palabres. 

 

3.4. Les communicateurs traditionnels : maîtres de la parole 

performative 

Griots (jeliw) et médiateurs sont les architectes discursifs de la 

réconciliation. 

 

• Performativité de la parole pacificatrice : Leur art 

oratoire ne transmet pas seulement un message ; 

il accomplit l'apaisement. En utilisant les formules 

appropriées, les généalogies et les métaphores, ils ré-

inscrivent les parties en conflit dans un récit commun et 



 

282 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

restauré. Leur rôle est analogue à celui des « orateurs 

publics » décrits par Durand (2007) dans les sociétés 

ouest-africaines, dont la parole a le pouvoir de « réparer 

le tissu social ». Au cœur de ces dispositifs se trouvent 

les communicateurs traditionnels, acteurs majeurs 

mais souvent sous-estimés.  

Les Griots, maîtres de la parole (jeli) et médiateurs 

communautaires jouent un rôle essentiel dans la transmission 

des messages de paix, l’explication des décisions et la 

réconciliation des parties en conflit. Par leur art oratoire, fondé 

sur la richesse expressive du bamanankan, ils rendent 

compréhensibles, accessibles et acceptables les résolutions 

prises par les institutions. Leur présence permet de donner une 

dimension performative à la médiation : la parole prononcée en 

bamanankan rituel apaise, engage et rétablit la confiance. 

 

• Interface entre tradition et modernité : Ils font le pont 

entre les institutions coutumières et les acteurs modernes 

(ONG, administration). Leur médiation traduit et 

légitime les initiatives externes dans un langage 

culturellement acceptable, un processus crucial pour 

l'efficacité de l'aide extérieure noté par Lyammouri 

(2022). Ainsi, les institutions traditionnelles 

fonctionnent comme de véritables systèmes intégrés, où 

la gestion des conflits repose simultanément sur 

l’autorité coutumière, la participation des jeunes et 

surtout la puissance du langage. Sans les 

communicateurs traditionnels et sans le bamanankan 

langue de l’autorité, de la sagesse et de la négociation les 

mécanismes de paix ne pourraient ni fonctionner ni être 

acceptés par les communautés. 

En synthèse, l'analyse révèle que le bamanankan opère à trois 

niveaux imbriqués : 1) Instrumental (outil de communication et 

de négociation), 2) Normatif (vecteur des règles et de la 



 

283 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

légitimité), et 3) Symbolique (espace de construction identitaire 

et de réparation du lien social). La gestion des conflits à 

Yanfolila est un processus profondément sociolinguistique. 

L'efficacité et les limites des mécanismes endogènes sont 

déterminées par l'accès inégal aux registres légitimes de cette 

langue, et par la capacité des acteurs à manier stratégiquement 

ses ressources discursives pour prévenir, gérer et résorber les 

crises. Cela corrobore et enrichit la thèse de Koné (2021) sur le 

bamanankan comme ressource pour la paix durable, tout en 

soulignant, à l'instar de Coulmas (2005), que les politiques de 

paix doivent intégrer une compréhension fine des économies 

linguistiques locales. 

 

Conclusion 

 

Cette étude avait pour objectif d’analyser les fonctions 

sociolinguistiques du bamanankan dans la prévention et la 

gestion des conflits au sein du cercle de Yanfolila, en se 

focalisant sur les communes de Wassoulou Ballé et de 

Gouandiaga. En adoptant une approche qualitative fondée sur 

une immersion ethnographique, combinant entretiens 

individuels et focus groups avec un échantillon diversifié 

d’acteurs (jeunes, femmes, leaders coutumiers, autorités 

locales), nous avons cherché à comprendre comment cette 

langue, bien plus qu’un simple véhicule de communication, 

structure les mécanismes endogènes de régulation sociale. 

Les résultats démontrent de manière probante que le 

bamanankan est l’infrastructure symbolique et pragmatique au 

cœur de l’écologie de la paix locale. Premièrement, il constitue 

le prisme discursif à travers lequel les causes des conflits 

(fonciers, miniers) sont nommées, interprétées et cadrées, que ce 

soit pour exprimer un grief, stigmatiser un groupe ou proposer, 

via les proverbes, des scripts de sortie de crise socialement 

acceptables. Deuxièmement, il fonctionne comme un capital 



 

284 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

linguistique déterminant (Bourdieu, 1982) : la maîtrise de ses 

registres rituels, protocolaires et initiatiques confère l’autorité et 

la légitimité nécessaires pour arbitrer. Ce capital est inégalement 

réparti, créant une tension entre le monopole des anciens et 

l’aspiration à la participation des jeunes et des femmes. Enfin, le 

bamanankan est l’élément performativement constitutif des 

institutions traditionnelles (Gua-Ton, Tonboloma, Doso-Ton) et 

de l’action des communicateurs (griots, médiateurs), dont la 

parole ritualisée a le pouvoir d’apaiser, de réconcilier et de 

restaurer le lien social. 

Ainsi, l’étude valide son postulat central : la gestion endogène 

des conflits à Yanfolila est un processus profondément 

sociolinguistique. L’efficacité des mécanismes locaux est 

directement corrélée à leur ancrage dans les ressources 

expressives et normatives du bamanankan. Cette conclusion 

rejoint et précise les travaux antérieurs sur l’importance des 

mécanismes coutumiers au Mali (Kornio et al., 2004 ; ENDA-

Mali, 2016), tout en y apportant la contribution spécifique 

d’une analyse linguistique fine souvent absente des études sur la 

paix et la sécurité. Ces constats mènent à des implications 

opérationnelles claires. Pour renforcer la résilience et la 

cohésion sociale, les politiques de prévention des conflits et de 

consolidation de la paix dans le sud du Mali doivent : 

• Reconnaître et valoriser explicitement le 

bamanankan comme un outil stratégique de médiation et 

de dialogue communautaire, au même titre que les 

institutions qui le mobilisent. 

• Œuvrer à une démocratisation du capital linguistique en 

soutenant des programmes de formation qui transmettent 

aux jeunes et aux femmes leaders les compétences de 

médiation en bamanankan (maîtrise des proverbes, des 

protocoles de palabre), afin de faciliter leur inclusion 

effective dans les processus décisionnels. 



 

285 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

Soutenir les hybridations vertueuses en facilitant l’interface 

entre les institutions traditionnelles, dont la légitimité est 

linguistiquement ancrée, et les structures modernes de 

gouvernance locale, par exemple en intégrant systématiquement 

des communicateurs traditionnels dans les comités locaux de 

paix et de développement. Cette recherche présente certaines 

limites, notamment sa focalisation géographique sur deux 

communes, qui appelle des études comparatives dans d’autres 

régions du Mali pour confirmer la généralité de ces dynamiques 

sociolinguistiques. De futures recherches pourraient également 

quantifier l’impact d’interventions visant à renforcer les 

compétences de médiation en langue nationale. En définitive, 

cette étude plaide pour une réévaluation du rôle des langues 

nationales dans la construction de la paix. Au-delà du cas de 

Yanfolila, elle suggère que la durabilité de toute initiative de 

paix dans des contextes similaires passe nécessairement par un 

dialogue authentique, ancré dans les langues et les imaginaires 

sociaux des communautés concernées. La paix se parle, se 

négocie et se scelle avant tout dans la langue du terroir. 

 

Bibliographie 

 

Boubacar, A, 2016. Crises de gouvernance, justice 

transitionnelle et paix durable au Mali. Bamako, Mali: Éd. 

Sahélienne. 

Cisse, I. A. H, 2016. Dangerous speech in Central Mali: 

A critical discourse analysis of the Dogon-Fulani relationship. 

Washington, DC: United States Holocaust Memorial Museum. 

Diamoutene, S, 2019. Société/Consolidation de la paix: La 

jeunesse de Yanfolila joue sa partition. Le 22 Septembre. Publié 

le 31 janvier 2019. Consulté le 08 juillet 2024, de 

http://news.abamako.com/h/205580.html 

Doumbia, Y, 2018. Litige foncier entre Gualala et Sindo: 

Trois personnes dont un gendarme tuées dans une embuscade. 

http://news.abamako.com/h/205580.html


 

286 

IS
B

N
 :

 9
7

8
-2

-4
9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 S
p

é
c
ia

l 
n

o
u

v
e
l 

a
n

 J
a

n
v

ie
r
 2

0
2
6

 

L'Indicateur du Renouveau. Publié le 18 septembre 2018. 

Consulté le 5 août 2024, de https://www.maliweb.net/faits-

divers/litige-foncier-entre-gualala-et-sindo-trois-personnes-

dont-un-gendarme-tuees-dans-une-embuscade-2778393.html 

ENDA-Mali, 2016. Les pratiques du dialogue 

intercommunautaire pour la paix et la réconciliation au Mali: 

Expériences & analyses. Bamako, Mali: ENDA-Mali. 

Hertzog-Adamczewski, A, 2019. Crise politique et 

mouvements migratoires au sud du Mali: Complexification des 

enjeux et des instances de régulation de l’accès à la terre. Paris, 

France: Comité technique Foncier et développement (AFD-

MEAE). 

Kamissoko, S, 2008. Guide méthodologique de gestion et 

de prévention des conflits liés aux ressources naturelles. 

Bamako, Mali: ALPHALOG. 

Kone, M, 2021. Investigating sustainable peace 

expressions in Bamanankan to counter hate speech in south of 

Mali: The case study of the Commune of Koumantou. African 

Journal of Literature and Humanities, 2(3), 124-136. 

Kornio, O., Diallo, A. A., & Sow, F, 2004. La prévention 

et la gestion des conflits communautaires au Mali: Étude et 

manuel de formation. Bamako, Mali. 

Lyammouri, R, 2022. Conflits intercommunautaires, 

groupes armés et un processus multi-acteurs de consolidation 

de la paix: Cas du Cercle de Niono au Mali. Rabat, Maroc: 

Policy Center for the New South. 

NDIAYE AIDARA, A. W., Tendeng, O., & Ndiaye, A. N, 

2015. Le dialogue national comme outil de prévention et de 

résolution des conflits en Afrique. Dakar, Sénégal: PWA/USIP. 

 

https://www.maliweb.net/faits-divers/litige-foncier-entre-gualala-et-sindo-trois-personnes-dont-un-gendarme-tuees-dans-une-embuscade-2778393.html
https://www.maliweb.net/faits-divers/litige-foncier-entre-gualala-et-sindo-trois-personnes-dont-un-gendarme-tuees-dans-une-embuscade-2778393.html
https://www.maliweb.net/faits-divers/litige-foncier-entre-gualala-et-sindo-trois-personnes-dont-un-gendarme-tuees-dans-une-embuscade-2778393.html

