
180 

LANGUE, ECRITURE ET IDENTITE : LES ENJEUX 
DE LA BURKINABISATION DU DISCOURS 

LITTERAIRES BURKINABE 
 
TIBIRI Dieudonné 
Laboratoire Littératures, Arts, Espaces et Sociétés (LLAES) 
Université Joseph Ki-Zerbo (UJKZ) 
dieudonne.tibiri@ujkz.bf    tibiri005@gmail.com  
ORCID ID : 0009-0004-5287-7688 
 
Résumé  
 
Cet article explore la burkinabisation du discours littéraire burkinabè, comprise comme l’adaptation du 
français aux spécificités culturelles et linguistiques locales. À travers une analyse sociocritique (Duchet, 
1971 ; Zima, 1985) et stylistique (Marouzeau, 1969 ; Millogo, 2002), l’étude montre que ce processus 
constitue à la fois une stratégie d’émancipation culturelle et un outil de résistance face à l’héritage colonial. 
La question posée est la suivante : comment la burkinabisation de la langue d’écriture contribue-t-elle à 
renforcer l’identité culturelle des Burkinabè et à refléter leurs réalités socioculturelles ? L’objectif est double 
: démontrer comment cette pratique enrichit le discours littéraire et analyser son impact sur l’identité 
culturelle. Deux hypothèses guident la réflexion : la burkinabisation favorise l’identification des lecteurs 
à leur culture (Millogo, 2002) et crée un espace littéraire capable de contester les représentations 
dominantes (Millogo, 1996). En définitive, la burkinabisation s’impose comme un acte de création 
littéraire et de réaffirmation identitaire, contribuant à la promotion de la diversité linguistique et à 
l’émergence d’une littérature burkinabè authentique. 
 
Mots clés : Burkinabisation, littérature burkinabè, identité culturelle, stylistique, sociocritique. 

 
Abstract  
 
This article explores the Burkinabisation of Burkinabè literary discourse, understood as the adaptation 
of the French language to local cultural and linguistic specificities. Through a sociocritical analysis 
(Duchet, 1971; Zima, 1985) and a stylistic approach (Marouzeau, 1969; Millogo, 2002), the study 
demonstrates that this process functions both as a strategy of cultural emancipation and as a tool of 
resistance to the colonial legacy. The central question addressed is the following: how does the 
Burkinabisation of the language of writing contribute to strengthening Burkinabè cultural identity and 
to reflecting their sociocultural realities? The objective is twofold: to show how this practice enriches literary 
discourse and to analyze its impact on cultural identity. Two hypotheses guide the reflection: 
Burkinabisation promotes readers’ identification with their culture (Millogo, 2002) and creates a literary 
space capable of challenging dominant representations (Millogo, 1996). Ultimately, Burkinabisation 
emerges as an act of literary creation and identity reaffirmation, contributing to the promotion of linguistic 
diversity and to the emergence of an authentic Burkinabè literature. 
 
Keywords: Burkinabisation, Burkinabè literature, cultural identity, stylistics, sociocriticism 

 

mailto:dieudonne.tibiri@ujkz.bf
mailto:tibiri005@gmail.com


181 

Introduction 
 
La littérature burkinabè, en tant que production artistique et 

intellectuelle, occupe une place centrale dans la mise en discours des 
réalités sociales, culturelles et historiques du Burkina Faso. Elle ne se 
limite pas à une fonction esthétique, mais se présente également comme 
un espace privilégié de réflexion sur l’identité, la mémoire collective et 
les dynamiques socioculturelles. Dans ce contexte, la langue d’écriture 
constitue un enjeu fondamental, car elle détermine non seulement les 
modalités de représentation du réel, mais aussi la manière dont les 
communautés se reconnaissent et se pensent à travers le texte littéraire. 

Or, force est de constater que le recours quasi exclusif à la langue 
française, héritée de la colonisation, pose un certain nombre de limites 
dans l’expression des réalités culturelles burkinabè. Cette langue, bien 
qu’elle soit un outil de communication et de diffusion internationale, ne 
parvient pas toujours à traduire avec justesse les imaginaires, les systèmes 
de valeurs et les modes de pensée locaux. C’est dans cette tension entre 
langue héritée et réalités endogènes qu’émerge la burkinabisation de la 
langue d’écriture. Une burkinabisation entendu comme un processus 
d’adaptation du français aux spécificités culturelles et linguistiques 
locales. 

La burkinabisation ne relève donc ni du hasard ni d’un simple effet 
de style. Elle répond à une nécessité expressive, identitaire et idéologique. 
En intégrant des éléments issus des langues nationales, des référents 
culturels locaux et des structures de pensée endogènes, les écrivains 
burkinabè ne se contentent pas de raconter des histoires ; ils redéfinissent 
leur rapport à la langue, à l’écriture et à leur communauté. À cet égard, 
Louis Millogo (2002) affirme que le meilleur véhicule de la culture d’un 
peuple est, de toute évidence, la langue de ce peuple, et qu’aucune langue, 
aussi riche soit-elle, ne peut exprimer une culture mieux que la langue 
authentique de cette culture. 

Cette position est renforcée par Samuel Millogo (1996), qui 
souligne que la langue française se révèle trop souvent rigide pour la tâche 
qu’on lui assigne dans le contexte africain. Dès lors, pour l’adapter aux 
réalités locales, l’écrivain est contraint de se livrer à un délicat exercice 
d’assouplissement linguistique. Le résultat de cet exercice est précisément 
ce que l’on désigne par la burkinabisation de la langue d’écriture. Ce 
constat met en lumière un enjeu majeur : la langue littéraire burkinabè 



182 

devient un lieu de négociation entre héritage colonial et affirmation 
identitaire. 

Dans ce contexte, la pertinence de la présente étude repose sur la 
nécessité de comprendre comment la burkinabisation du discours 
littéraire contribue à la fois à la transmission des réalités socioculturelles 
et au renforcement de l’identité culturelle des Burkinabè. Il s’agit donc 
de s’interroger sur la manière dont cette adaptation linguistique permet 
une meilleure compréhension du vécu local tout en servant de moyen de 
résistance face aux normes culturelles imposées par le colonialisme. Dès 
lors, comment la burkinabisation du discours littéraire participe-t-elle à 
la construction d’une identité culturelle affirmée, tout en offrant un cadre 
d’expression plus fidèle aux réalités socioculturelles burkinabè ? 

L’objectif de cette étude est doublement orienté. D’une part, il 
s’agit de montrer comment la burkinabisation enrichit le discours 
littéraire burkinabè, tant sur le plan linguistique que stylistique. D’autre 
part, il s’agit de mettre en évidence l’impact de ce processus sur l’identité 
culturelle des lecteurs burkinabè, en termes de reconnaissance, 
d’appartenance et de valorisation culturelle. Pour atteindre ces objectifs, 
deux hypothèses guident notre réflexion. La première postule que la 
burkinabisation de la langue d’écriture favorise une meilleure 
identification des lecteurs à leur culture, renforçant ainsi leur sentiment 
d’appartenance et de fierté. La seconde hypothèse soutient qu’en 
intégrant des éléments locaux dans leur écriture, les auteurs burkinabè 
créent un espace littéraire qui ne se limite pas à refléter leurs réalités, mais 
qui remet également en question les représentations culturelles 
dominantes héritées du colonialisme. 

Ainsi, cette étude vise à éclairer les enjeux linguistiques, culturels 
et identitaires de la burkinabisation du discours littéraire burkinabè, en 
mettant en évidence son rôle dans la construction de l’identité culturelle 
et la promotion de la diversité linguistique. L’analyse de ce phénomène 
s’appuiera sur deux approches complémentaires : la sociocritique 
(Duchet, 1971 ; Zima, 1985), qui permet d’examiner l’inscription du 
social et de l’idéologique dans le texte littéraire, et la stylistique 
(Marouzeau, 1969 ; Millogo, 2002), qui aide à analyser les procédés 
linguistiques et esthétiques à travers lesquels s’opère la burkinabisation 
du discours. 

 



183 

I. L’approche sociocritique 
 
La sociocritique constitue une approche analytique 

particulièrement féconde pour l’étude de la burkinabisation du discours 
littéraire burkinabè, dans la mesure où elle s’attache à l’univers social 
inscrit dans le texte (Duchet, 1971). En s’intéressant aux rapports étroits 
entre langue, écriture et société, cette approche permet d’analyser 
comment les choix linguistiques et discursifs des écrivains burkinabè 
traduisent des réalités socioculturelles, des systèmes de valeurs et des 
positions idéologiques spécifiques. Inspirée de disciplines connexes telles 
que la sociologie de la littérature, la sociocritique vise à établir des 
relations dynamiques entre les œuvres littéraires et les contextes 
sociopolitiques et culturels qui les façonnent. Elle propose ainsi une 
lecture sociale et historique des phénomènes présents dans les fictions 
narratives, aussi bien au niveau des contenus que des formes textuelles. 

Dans le cadre de la burkinabisation, cette approche permet 
d’interroger la manière dont l’intégration des langues nationales, des 
référents culturels locaux et des structures de pensée endogènes participe 
à la construction du sens et de l’identité littéraire. L’objectif formulé par 
Claude Duchet est de développer une poétique de la socialité, c’est-à-dire 
une compréhension des mécanismes par lesquels les textes littéraires 
produisent, traduisent ou interrogent les liens sociaux. Cette démarche 
implique une analyse qui intègre les idéologies à l’intérieur même de la 
spécificité textuelle. Ainsi, la « socialité » des textes se donne à lire aussi 
bien dans leur organisation formelle que dans les procédés narratifs et 
linguistiques qu’ils mobilisent. Dans le cas du discours littéraire 
burkinabè, la burkinabisation apparaît alors comme un lieu privilégié où 
s’articulent forme et sens, langue et culture, écriture et identité. 

En tenant compte de ces dimensions, la sociocritique permet 
d’évaluer non seulement la portée critique des textes, mais aussi leur 
capacité d’invention face aux enjeux sociaux contemporains, notamment 
ceux liés à l’héritage colonial, à la valorisation des cultures locales et à la 
quête d’une autonomie discursive. Le travail sociocritique repose sur un 
va-et-vient constant entre l’analyse des œuvres et l’examen des systèmes 
de significations qui les structurent. À cet effet, Duchet a introduit des 
concepts opératoires tels que la mise en texte, la valeur textuelle, le co-
texte et le sociogramme. Il attire l’attention sur des objets d’analyse 
précis, comme l’incipit romanesque, qui cristallise souvent les enjeux 



184 

sociaux et idéologiques du récit. Il a également mis en lumière l’historicité 
des écrits littéraires et le mouvement sémantique des textes, aspects 
essentiels pour comprendre la burkinabisation comme pratique située 
historiquement et culturellement. 

Dans la même veine, Pierre Zima (1985) ancre la sociocritique 
dans la sociologie et la sociologie de la littérature, en reliant étroitement 
l’analyse des textes à leur contexte social. Il accorde une importance 
particulière aux dimensions langagières et linguistiques, considérées 
comme des révélateurs du socioculturel. Cette perspective est 
particulièrement pertinente pour l’étude de la burkinabisation, puisqu’elle 
implique l’identification de sociolectes et l’examen de discours porteurs 
d’idées, de croyances et de représentations propres à une société donnée. 
La langue burkinabisée devient ainsi un marqueur social et identitaire au 
sein du texte littéraire. 

Marc Angenot (1988), pour sa part, insiste sur la nécessité de 
développer une théorie du discours social, qu’il définit comme l’ensemble 
des expressions publiques (orales ou écrites) produites dans un état de 
société donné. Il considère la littérature comme une institution sociale à 
part entière. Une institution où tout énoncé, tout signe et tout discours 
sont porteurs d’idéologie. Dans cette optique, la burkinabisation du 
discours littéraire burkinabè peut être analysée comme une inscription 
consciente du texte dans un interdiscours social, culturel et historique. Le 
critique est alors invité à rompre avec une lecture strictement formaliste 
pour adopter une approche dialogique, proche de celle de Mikhaïl 
Bakhtine (1978). Une analyse dialogique où chaque texte dialogue avec 
d’autres discours, d’autres langues et d’autres imaginaires. 

Enfin, Edmond Cros (2003) élargit le champ de la sociocritique 
en intégrant des apports du structuralisme, de la linguistique et de la 
sémiologie. Il développe le concept de sujet culturel, en établissant un 
lien entre les expériences inconscientes et une subjectivité façonnée par 
des pratiques sémiotiques multiples. Cette approche permet de concevoir 
la sociocritique comme une sociosémiotique apte à rendre compte des 
investissements idéologiques à l’œuvre dans les textes. Appliquée à la 
burkinabisation, elle éclaire la manière dont l’écrivain burkinabè inscrit 
son vécu, sa mémoire collective et son identité culturelle dans la langue 
d’écriture. 

En somme, l’approche sociocritique fournit des outils conceptuels 
et méthodologiques essentiels pour analyser les enjeux de la 



185 

burkinabisation du discours littéraire burkinabè. Elle permet d’explorer à 
la fois le contenu des œuvres et les structures culturelles et idéologiques 
qui les sous-tendent, mettant en évidence leur ancrage social et 
identitaire. Par son attention portée aux interactions entre littérature, 
langue, écriture et société, la sociocritique apparaît comme un cadre 
théorique indispensable pour comprendre la portée critique, culturelle et 
identitaire des textes burkinabè contemporains. 

 
II. L’approche stylistique 

 
Le style est indissociable de l’identité littéraire d’un auteur, dans la 

mesure où il traduit sa manière singulière de façonner la langue d’écriture 
à travers des choix linguistiques et esthétiques précis (Millogo, 1993). Il 
constitue ainsi une marque distinctive qui permet de reconnaître une 
voix, une sensibilité et une vision du monde. Dans le contexte de la 
littérature burkinabè, le style prend une dimension particulière. Il devient 
un espace privilégié de burkinabisation du discours littéraire, où la langue 
française est remodelée pour accueillir des réalités culturelles, sociales et 
symboliques locales.  

Dans Nazi Boni, premier écrivain burkinabè, Louis Millogo (2002) 
montre que le style peut être perçu comme une langue ordinaire enrichie 
par des figures de style, des nuances et des expressions spécifiques qui 
lui confèrent son caractère distinctif. À travers ce travail sur la langue, 
l’écrivain ne se contente pas d’exprimer des idées : il donne forme à une 
subjectivité ancrée dans une expérience culturelle donnée. Chaque choix 
stylistique participe ainsi à la construction d’un univers de sens qui engage 
le lecteur dans une expérience à la fois esthétique et culturelle. 

Jules Marouzeau (1969) souligne que le style est révélateur de la 
psychologie de l’auteur. Il ne se limite pas à l’agencement des phrases, 
mais constitue une forme d’évaluation critique, par laquelle l’écrivain se 
juge lui-même à travers son écriture. Cette dimension introspective du 
style contribue à façonner la réception de l’œuvre. Elle instaure une 
interaction permanente entre l’auteur et son public. Dans le cadre de la 
burkinabisation, cette interaction se renforce par la proximité linguistique 
et culturelle instaurée avec le lecteur. Elle ouvre la voie à une pluralité 
d’interprétations. 

Le style acquiert une portée encore plus significative lorsqu’il est 
envisagé comme un écart par rapport aux normes linguistiques établies. 



186 

À ce sujet, Sidiki Traoré (2009) décrit l’écart comme une démarche qui 
met en évidence les particularités individuelles de chaque auteur, qu’il 
s’agisse de néologismes, de xénismes, de calques, de solécismes ou 
d’autres formes d’innovation linguistique. Ces dérogations ne relèvent 
pas uniquement de la recherche esthétique ; elles permettent d’exprimer 
des réalités culturelles, sociales et émotionnelles propres au contexte 
burkinabè, que le français standard peine parfois à restituer. A cet effet, 
Michaël Riffaterre (1971) parle de contrastes produits par des choix 
linguistiques susceptibles de dérouter le lecteur, mais aussi de susciter une 
lecture plus attentive et plus critique. 

La stylistique, en tant qu’approche analytique, s’attache 
précisément à l’étude de ces particularités d’expression et des techniques 
littéraires mobilisées dans une œuvre (Kaboré, 2007). Située au carrefour 
de la rhétorique, de la critique littéraire et de la linguistique, elle vise à 
comprendre comment les choix stylistiques influencent la construction 
du récit et la réception du texte. Cette approche se révèle particulièrement 
féconde pour l’analyse des littératures africaines francophones (Millogo, 
2002), où la pluralité des langues et des cultures engendre des formes 
d’écriture innovantes, comme en témoignent Crépuscule des temps anciens 
(Nazi Boni, 1962) et Les Soleils des indépendances (Ahmadou Kourouma, 
1968). 

Dans cette perspective, on distingue généralement deux grandes 
orientations de la stylistique. La première, développée par Charles Bally 
(1951), se concentre sur les moyens d’expression constitutifs d’une 
langue. Il définit la stylistique comme l’analyse des faits d’expression du 
langage. Il met l’accent sur leur valeur émotionnelle et évocatrice. Cette 
approche permet d’examiner comment les éléments linguistiques 
interagissent pour produire une expérience esthétique, notamment 
lorsque le français est investi de rythmes et d’images issus des langues 
nationales. La seconde orientation, la stylistique littéraire ou individuelle, 
s’intéresse aux idiosyncrasies propres à un auteur. Elle analyse la manière 
dont le style révèle l’identité personnelle de l’écrivain, ses émotions et sa 
vision du monde, situées à l’intersection de l’expérience individuelle et de 
l’imaginaire collectif. 

Henri Morier (1959) évoque, à cet égard, la possibilité d’établir des 
corrélations entre les propriétés stylistiques des œuvres et les complexes 
psychologiques de l’auteur. Il renforce l’idée que l’écriture est un espace 
de médiation entre l’intime et le social. En outre, Marcel Cressot (1968) 



187 

prolonge cette réflexion en affirmant que l’œuvre littéraire offre un 
matériau privilégié pour l’analyse stylistique, dans la mesure où le choix 
des mots, la structure des phrases et l’usage des figures de style relèvent 
souvent d’actes conscients et réfléchis. Ainsi, la stylistique ne se limite 
donc pas à une description technique ; elle cherche à mettre au jour les 
intentions et les motivations qui sous-tendent l’acte d’écriture. 

En définitive, l’approche stylistique met en lumière 
l’interconnexion profonde entre les décisions individuelles des auteurs et 
les formes littéraires qui en résultent. Appliquée à l’étude de la 
burkinabisation du discours littéraire burkinabè, elle permet de 
comprendre comment l’innovation stylistique devient un moyen 
d’affirmation identitaire et de valorisation culturelle. L’analyse du style 
révèle ainsi comment les mots, au-delà de leur signification immédiate, 
se transforment en vecteurs d’émotions, d’identités et d’expériences 
humaines. Elle inscrit l’écriture burkinabè dans une dynamique créative 
et résolument ancrée dans son contexte socioculturel. 

 
III. Le concept de la burkinabisation de la langue d’écriture 

 
La burkinabisation de la langue d’écriture se présente comme un 

fait linguistique et culturel riche, qui témoigne de l’évolution de la 
littérature burkinabè à travers les décennies. Ce concept, qui désigne 
l’intégration d’éléments culturels et linguistiques propres au Burkina Faso 
dans l’usage du français, est né d’un besoin d’affirmer une identité 
littéraire distincte et authentique (Millogo, 2002). En effet, les écrivains 
burkinabè cherchent à s’éloigner des normes imposées par la langue 
coloniale pour créer une œuvre qui résonne avec les réalités et les 
expériences vécues par leur peuple.  

 
III.1. Les Origines et les premiers développements du concept 

Le concept de « burkinabisation du français », également désigné 
sous le terme de « français burkinabisé », possède des racines historiques 
qui remontent au premier colloque international sur la littérature 
burkinabè, qui s'est tenu du 5 au 10 décembre 1988 à l’Université de 
Ouagadougou. Les Actes de cette rencontre ont été publiés par les 
Presses Universitaires de Ouagadougou dans un numéro spécial de la 
Série A, Sciences humaines et sociales, des Annales de l’Université de 
Ouagadougou (1988). C’est durant ce colloque que Hyacinthe Sandwidi 



188 

(1988) introduit les prémices du concept dans sa communication intitulée 
: « L’esthétique négro-africaine dans le roman burkinabè ». Il y met en 
lumière un style d’écriture marqué par des tournures expressives 
profondément ancrées dans le terroir burkinabè. 

Dans l’ouvrage collectif Le français au Burkina Faso, un numéro 
spécial des Cahiers de linguistique sociale, dirigé par Claude Caïtucoli (1993) 
en collaboration avec le Centre National de la Recherche Scientifique et 
l’Université de Rouen, deux articles retiennent particulièrement 
l'attention. Celui de Hyacinthe Sandwidi (1993), « Trois écrivains 
burkinabè et la langue française », et celui de Louis Millogo (1993), « Le 
français Yirmoaaga », examinent tous deux la singularité du style des 
écrivains burkinabè, évoquant ainsi la burkinabisation de la langue 
française. Près de dix ans plus tard, Louis Millogo (2002) approfondit le 
concept dans son ouvrage intitulé Nazi Boni, premier écrivain du Burkina 
Faso, où il souligne l'imprégnation culturelle et ethnique de la langue 
d’écriture de l’écrivain burkinabè, mettant en avant la langue bwamu dans 
Crépuscule des temps anciens. 

À l’instar de Sandwidi et Millogo, Alou Kéïta (2000) explore la 
présence de mots issus des langues nationales burkinabè dans son article 
: « Emprunt du français aux langues nationales : acceptabilité, intégration 
et traitement lexicographique. Cas du Burkina Faso ». De même, Alain 
Joseph Sissao (2001) s'intéresse à la question du métissage dans l’écriture 
du roman burkinabè contemporain à travers son article portant le même 
titre. Dans la continuité, Yves Dakouo (2004) aborde l’ancrage des 
langues africaines dans la poésie francophone, un sujet qu'il développe 
lors d'une communication au 5e colloque interuniversitaire de septembre 
2004. Il cible la coexistence des langues en Afrique de l'Ouest. En outre, 
Bernard Kaboré (2007) approfondit la réflexion sur la burkinabisation 
dans son article « Burkinabisation du français : mythe ou réalité ? », et 
Sissao (2010), de renchérir avec l’analyse de l’exploitation de l’oralité dans 
le processus de burkinabisation du français dans son ouvrage intitulé La 
littérature orale moaaga comme source d’inspiration de quelques romans burkinabè. 

 
III.2. Les Débats autour de la notion de Burkinabisation 

La notion de burkinabisation du discours littéraire est un sujet de 
débat parmi les critiques et les linguistes qui n’envisagent pas cette 
innovation avec la même perspective. D’un côté, certains, comme le 
linguiste Alou Kéïta (2000) et le grammairien Sidiki Traoré (2009), 



189 

adoptent une vision critique et qualifient les effets linguistiques issus de 
cette burkinabisation de : « écarts », « fautes », « impropriétés » ou « 
erreurs ». Selon Sidiki Traoré, ce métissage entre le français et les langues 
maternelles est perçu comme un « écart » par rapport à la norme établie 
par la langue française académique. Alou et Traoré estiment que ces 
innovations linguistiques produites par les écrivains africains s'éloignent 
des standards et des règles établies par l’Académie française, ce qui 
soulève des inquiétudes concernant la légitimité de ces créations 
linguistiques. 

D'un autre côté, cette situation ouvre la porte à une réflexion plus 
nuancée sur le rôle de la langue dans la littérature. Gisèle Prignitz (2001) 
se démarque de cette critique en présentant une autre interprétation : elle 
parle d’interférence linguistique, qu’elle associe à une forme de « 
surconscience » linguistique propre aux auteurs africains. Cette 
surconscience leur permet de forger une langue qui n’est pas uniquement 
un mélange, mais qui reflète également la rencontre et l'interaction de 
divers éléments culturels au sein de leurs communautés. Prignitz voit 
dans cette interférence une force qui aide à définir une identité littéraire 
et culturelle singulière. La création d'une langue accessible tout en étant 
imprégnée de diverses influences culturelles est, selon elle, une nécessité 
pour l’écrivain africain cherchant à rejoindre un public aussi large que 
possible. 

Dans une perspective similaire, Jacques Blondé1, qui a étudié le 
français parlé à Dakar, propose également une approche qui valorise ce 
métissage linguistique. Il introduit le terme d’interférence indirecte ou de 
double valence verbale et nominale pour décrire l’intégration des 
éléments wolofs dans le français sénégalais. Ce concept met en lumière 
le fait que ces interférences ne dévalorisent pas la langue, mais au 
contraire, pourraient permettre d’enrichir et d’élargir sa portée. Blondé 
souligne ainsi que les écrivains africains ne se contentent pas de 
reproduire un modèle linguistique ; ils créent une nouvelle dynamique 
qui est le reflet de réalités sociales et culturelles variées. 

Ces débats autour de la burkinabisation mettent en relief une 
tension intéressante entre normes linguistiques établies et innovations 
culturelles. Les critiques pointent vers un besoin de normes, tandis que 
d’autres proposent une vision plus fluide de la langue, où l’interaction 

 
1 Jacques Blondé cité par G. Manessy Le Français en Afrique Noire : Mythes, Stratégies, Pratiques. Paris : L’Harmattan, 
1994, p. 96. 



190 

entre différentes cultures et langues enrichit l’expérience littéraire. Cela 
soulève la question de la place de la littérature francophone dans le 
monde : peut-elle réellement s’affranchir des standards européens au 
profit d’une pluralité qui est le reflet des identités contemporaines 
africaines ? Ainsi, la burkinabisation ne peut être réduite à une simple 
question de compétence linguistique ou d’orthodoxie littéraire. Elle est 
plutôt un acte d’affirmation identitaire qui utilise la langue comme un 
outil de résistance et de créativité. 

 
III.3. La Réinvention du français ou réappropriation de la 

langue d’écriture 
La burkinabisation de la langue française constitue un moyen 

d’intégration d’éléments culturels, linguistiques et sociaux propres au 
Burkina Faso dans la langue française parlée et écrite. Ce phénomène 
offre aux écrivains la possibilité de rendre la langue plus vivante et plus 
proche des réalités vécues par les lecteurs burkinabè, tout en valorisant 
et préservant les cultures locales. Grâce à cette approche, les écrivains 
burkinabè s’éloignent progressivement du centre linguistique d’origine, 
c’est-à-dire la France, permettant ainsi une tropicalisation de la langue du 
colonisateur : le français. En mettant en œuvre cette stratégie, les auteurs 
enrichissent les mots de sens connotatifs, favorisant ainsi une connexion 
plus profonde avec leur public. En conséquence, la langue d’écriture 
devient plus colorée, malléable, dynamique et innovante, car l’écrivain 
burkinabè la réinvente et l’enrichit à sa manière. 

Dans cette perspective d’innovation littéraire, Jean-Marie Grassin 
(1999, p. 308) affirme : « À force de s’exprimer, de se faire publier, d’être 
commentés au sein même de l’institution, les écrivains francophones modifient le système 
de valeurs, la relation à la langue, la définition de la littérature française, la conception 
même de la littérature, de sa fonction, de ses codes ». Ainsi, à l’instar d’autres 
écrivains africains tels que Ahmadou Kourouma2, qui déclare : « J’ai pensé 
en malinké et écrit en français », l’écrivain burkinabè vient bouleverser les 
codes établis au sein de l’institution littéraire. Cela se manifeste également 
dans les propos de Patrick G. Ilboudo (1990, p. 61), qui explique : « Fils 
d’un ancien colonisé français, je pense tantôt dans ma langue maternelle, tantôt dans 
ma langue d’adoption. » 

 
2 Ahmadou Kourouma cité par Albert Gandonou in Le Roman Ouest Africain de langue Française, Karthala, Paris, 
2002, p. 236. 



191 

En somme, l’écrivain burkinabè réinvente et, par ricochet, 
s'approprie la langue d’écriture. Il agit de manière à ce que le monde 
littéraire international prenne en compte son statut de créateur et son 
droit à l'élaboration d'un contenu littéraire atypique et novateur. La 
burkinabisation, loin d'être un simple processus d'adaptation, devient 
ainsi un acte de revendication identitaire et culturelle, affirmant la 
richesse et la diversité des voix qui émergent de cette littérature. Ce point 
a permis de comprendre en quoi la burkinabisation représente bien plus 
qu’un simple phénomène linguistique : elle est un acte de création et 
d’innovation face à l’héritage colonial. Elle affirme la diversité et la 
richesse des voix qui émergent de la littérature burkinabè. 
 
IV. Les enjeux de la burkinabisation du discours littéraire 

 
La burkinabisation du discours littéraire représente un phénomène 

riche et complexe. Elle s’inscrit au cœur des dynamiques culturelles et 
linguistiques du Burkina Faso. Cette approche vise à adapter la langue 
française aux spécificités locales (Napon, 1992). Elle constitue un fait 
essentiel d’ajustement de la langue française aux spécificités culturelles 
burkinabè. En outre, la burkinabisation offre plusieurs enjeux 
significatifs : la facilitation de la compréhension des textes par les 
lecteurs, la transmission authentique des réalités locales, et le 
renforcement de l’identité culturelle burkinabè. De plus, cette adaptation 
linguistique sert d’outil de résistance contre les normes coloniales, tout 
en favorisant l’émancipation des auteurs. En stimulant l’innovation 
littéraire et la diversité linguistique, la burkinabisation devient un acte 
social et culturel vital, enrichissant le paysage littéraire africain. A travers 
ces enjeux, la burkinabisation se présente non seulement comme une 
approche stylistique, mais aussi comme un acte social et culturel porteur 
de sens (Valdman, 1979). 

 
IV.1. La Facilitation de la compréhension 

La burkinabisation de la langue d’écriture apparaît, de prime 
abord, comme un procédé visant à faciliter la compréhension du texte 
littéraire par le lecteur burkinabè. Elle se manifeste par l’intégration 
d’expressions issues des langues locales, de références culturelles 
endogènes, d’idiomes et de proverbes dans le discours littéraire 
burkinabè (Dakouo, 2004). Ce choix esthétique et linguistique n’est 



192 

toutefois pas neutre : il relève d’une volonté consciente de l’écrivain de 
remodeler la langue d’écriture afin de l’ancrer dans l’univers socioculturel 
du lectorat local, tout en interrogeant les limites expressives de la langue 
héritée de la colonisation. 

Dans cette perspective, la facilitation de la compréhension ne se 
réduit pas à un simple souci de lisibilité. Elle participe d’une 
réappropriation symbolique de la langue d’écriture. Comme le souligne 
Louis Millogo (2002), aucune langue, aussi riche soit-elle, n’exprime une 
culture, mieux que la langue de cette culture. Cette affirmation met en 
évidence l’enjeu fondamental de la burkinabisation : celle de rendre le 
discours littéraire intelligible non seulement sur le plan linguistique, mais 
aussi sur le plan culturel. Alain Joseph Sissao (2010) renchérit en 
indiquant que le romancier burkinabè développe une haute perception 
de l’usage des langues nationales comme support culturel dans le roman. 
Cela confère au texte une profondeur sémantique accessible 
prioritairement au lecteur familier de cet univers. 

Ainsi, en plus de rendre son discours plus accessible, l’écrivain 
burkinabè instaure une relation de proximité avec son lecteur à travers le 
choix lexical, la création de néologismes formels et sémantiques, l’usage 
d’emprunts, de calques et de xénismes, ainsi que l’insertion de proverbes, 
adages et dictons. Les passages tels que : « Impossible de ramasser l’eau versée 
» (p. 18), « Mensonge n’est pas mensonge » (p. 20), « Le mariage peut ouvrir les 
yeux à un aveugle » (p. 33), « Quand un canari d’eau se brise sur la tête, tu t’en 
laves en même temps » (p. 41), ou encore « Ma copine, ça c’est pour le tuer (...) Il 
ne faut même pas t’amuser avec lui » (p. 84), extraits de Coupable (2019) de 
Désirée Aimée Ki-Zerbo, illustrent cette stratégie discursive. Ces 
formulations, fortement marquées par l’oralité et la sagesse populaire, 
favorisent une compréhension immédiate pour le lecteur burkinabè, tout 
en conservant une forte charge culturelle. 

Cependant, cette facilitation de la compréhension peut également 
constituer un filtre interprétatif. Si, le lecteur local s’y reconnaît aisément, 
le lecteur non initié peut se heurter à des implicites culturels qui exigent 
un effort supplémentaire de décodage. La burkinabisation apparaît alors 
comme un double mouvement : elle rend le texte plus lisible et plus 
signifiant pour le lectorat endogène, tout en affirmant une identité 
discursive spécifique qui résiste à l’universalisation. En ce sens, elle 
facilite l’assimilation du texte et permet une appréhension plus profonde 



193 

du discours de l’auteur, à condition que le lecteur partage, au moins 
partiellement, les codes culturels mobilisés. 

 
IV.2. La Transmission des réalités locales 

La burkinabisation de la langue d’écriture, envisagée comme un 
mode de transmission des réalités locales, repose sur le postulat selon 
lequel une langue adaptée au contexte socioculturel constitue un vecteur 
privilégié pour exprimer et communiquer les faits, les pratiques et les 
représentations propres à une société donnée. Dans le contexte 
burkinabè, cette démarche permet à l’écrivain de restituer avec justesse 
les usages, les coutumes et les réalités sociales spécifiques au Burkina 
Faso, là où une langue d’écriture décontextualisée risquerait d’en atténuer 
la portée signifiante. 

Cette orientation s’inscrit dans une dynamique consciente du 
rapport entre littérature et société. En se référant à la Théorie critique du 
discours de Pierre Zima (2003), il apparaît que le projet de l’écrivain est 
indissociable des structures sociales dans lesquelles il évolue. L’écrivain 
n’écrit pas en marge de la société : il appartient à un milieu précis (groupe 
d’âge ou génération, classe sociale, région, province, quartier, clan) dont 
il traduit les préoccupations, les intérêts, les sensibilités, voire les tensions 
latentes. La burkinabisation du discours littéraire devient ainsi un outil de 
médiation entre l’expérience vécue et sa mise en texte. Dans cette 
perspective, Patrick G. Ilboudo (1990) affirme que l’écrivain est la 
mémoire collective, une bibliothèque de la culture chargée de conserver 
le patrimoine ; il apparaît dès lors comme une sorte de griot des temps 
modernes. Cette métaphore souligne le rôle fondamental de l’écrivain 
burkinabè dans la sauvegarde et la transmission des réalités locales, non 
par une simple restitution folklorique, mais par une réélaboration 
esthétique et critique du vécu social. 

La transmission des réalités locales à travers la burkinabisation est 
perceptible dans les extraits de Une vie de dilemme (2023) de Victorien 
Sawadogo : « Papa, maman m’envoie te rappeler que tu as oublié de déposer l’argent 
de la popote » (p. 16), « Une délégation de la famille Panga avec à sa tête oncle Abel 
accompagna Hiram au domicile de la famille Ligidi pour demander la main de leur 
fille (...) La demande en mariage se faisait dans le respect des traditions mossi et ils le 
savaient, car eux-mêmes mossi » (p. 122), ou encore « Ils lui réservaient une chaise 
couverte d’un pagne “Faso Dan fani”, décoration qu’ils faisaient lorsqu’ils 
accueillaient un étranger de marque en guise d’honneur et de considération » (p. 177). 



194 

Ces passages témoignent d’une inscription explicite du récit dans des 
pratiques sociales concrètes, qu’il s’agisse des réalités économiques 
quotidiennes, des rites matrimoniaux ou des codes symboliques de 
l’hospitalité. 

Toutefois, cette transmission des réalités locales ne se limite pas à 
une fonction descriptive. Elle participe à la construction d’une 
représentation culturelle authentique, qui confère aux écrivains 
burkinabè la capacité de mieux représenter les faits sociaux, culturels et 
spirituels de leur société. La burkinabisation de la langue d’écriture facilite 
ainsi l’expression d’une pensée typique de la société burkinabè, tout en 
affirmant une identité littéraire singulière. En offrant au lecteur une 
fenêtre plus fidèle et plus intime sur la société et la culture burkinabè, elle 
enrichit la compréhension de l’œuvre et favorise une appréciation plus 
profonde de ses enjeux identitaires et culturels. 

 
IV.3. Le Renforcement de l’identité culturelle 

La burkinabisation de la langue d’écriture constitue un levier 
essentiel dans le renforcement de l’identité culturelle, en ce qu’elle offre 
aux lecteurs la possibilité de se reconnaître dans une langue et un 
imaginaire qui leur sont familiers. En donnant à voir une réalité culturelle 
représentée avec authenticité, ce processus participe à l’affirmation des 
modes de pensée, des systèmes de valeurs et des pratiques sociales qui 
caractérisent le peuple burkinabè. Il ne s’agit pas uniquement d’un effet 
de reconnaissance, mais d’une véritable revalorisation symbolique de 
cultures longtemps marginalisées dans l’espace littéraire. 

Pour les lecteurs appartenant à l’espace géographique burkinabè, 
cette démarche suscite un sentiment profond de fierté et d’appartenance 
culturelle. Elle permet une réappropriation identitaire à travers le texte 
littéraire, qui devient un lieu de mémoire, de transmission et de 
légitimation culturelle. Pour les lecteurs d’autres horizons, la 
burkinabisation fonctionne comme une ouverture à l’altérité, en donnant 
accès à des visions du monde différentes, souvent absentes des discours 
dominants. C’est notamment le cas à la lecture de Tiébélé (2024), œuvre 
romanesque de Abraham Ouesséna Abassagué. 

Dans Tiébélé, l’auteur met en scène la vie culturelle des Kasena3 de 
la commune rurale de Tiébélé, une localité dont la cour royale a été 

 
3 Kasena est le pluriel de Kasna. Le terme désigne un groupe ethnique basé au sud du Burkina et dont le chef-lieu 
est la ville de Po. Les Kasena appartiennent au grand groupe des Gourounsi. 



195 

inscrite, le 26 juillet 2024, sur la liste du patrimoine mondial de 
l’UNESCO 4 . Cette contextualisation confère au récit une portée 
identitaire forte, où la burkinabisation du discours permet de restituer les 
fondements culturels de la société kasena. L’identité culturelle y est 
particulièrement mise en lumière à travers le rapport aux aînés et aux 
valeurs communautaires : 

« Dans la société Kasna, les salutations surtout celles du 
matin, sont d’une importance capitale. Et pour les 
personnes âgées, cela était encore plus vrai, car, elles 
prenaient tout le temps qu’il faut pour se renseigner sur 
la santé de tel ou tel membre de votre famille, l’état des 
cultures, le nombre de nouveau-nés, etc. les personnes 
âgées sont en quelque sorte les gardiens du temple que 
constitue la société. Pétries d’une expérience 
respectable, elles sont dépositaires d’un savoir immense. 
Et puisqu’elles l’ont hérité de leurs parents qui l’ont eux-
mêmes hérité des leurs, les vieillards tenaient à ce que 
l’héritage soit transmis en de bonne mains avant leur 
départ pour le royaume des ancêtres ». (Tiébélé, pp. 65-
66) 

Ce passage illustre comment la burkinabisation permet de traduire 
une conception du monde où la transmission intergénérationnelle, la 
mémoire collective et le respect des anciens constituent des piliers 
identitaires. Loin d’être un simple décor culturel, ces éléments structurent 
la vision du monde portée par le texte et participent activement à la 
construction de l’identité culturelle Kasena et, plus largement, burkinabè. 

En tant que démarche de renforcement identitaire, la 
burkinabisation favorise également l’échange interculturel. Elle conduit à 
une meilleure compréhension des cultures et encourage un respect 
mutuel entre les communautés. À ce propos, Daniel Pageaux (1989, p. 
135) évoque « une prise de conscience, si minime soit-elle, d’un Je par rapport à 
l’Autre, et d’un ici par rapport à un ailleurs ». Selon Pageaux, l’expression 
d’une image culturelle constitue une représentation révélatrice de la 
réalité d’un groupe. Cette représentation permet à l’individu ou au 
collectif d’affirmer son identité tout en donnant à voir l’espace culturel 
et idéologique dans lequel il évolue. 

 
4  Convention du patrimoine mondial, Décision 46 COM 8B.9 La Cour Royale de Tiébélé (Burkina Faso). 
Documents : WHC/24/46.COM/8B et WHC/24/46.COM/INF.8B1 www.unesco.org  

http://www.unesco.org/


196 

Ainsi, la burkinabisation de la langue d’écriture ne se limite pas à 
un simple acte linguistique. Elle s’inscrit dans une dynamique plus large 
de valorisation, de préservation et de mise en visibilité de l’identité 
culturelle burkinabè, comme le montre la description suivante : « Les 
Kasna sont dépositaires d’une culture riche et séduisante. Leur danse le Djongo est 
une véritable science dont la maîtrise confère une grande réputation. A la fois de danse 
de puissance et de finesse, d’endurance et de défiance, elle est réputée être un art des 
génies et des dieux. » (Tiébélé, p. 9) 

Par cette mise en texte de pratiques culturelles emblématiques, la 
burkinabisation devient un acte de résistance symbolique et de 
légitimation identitaire. Elle affirme la place des cultures burkinabè dans 
l’espace littéraire et culturel mondial. 

 
IV.4. Un Outil de résistance et d’émancipation 

Dans un contexte postcolonial et contemporain, la 
burkinabisation de la langue d’écriture s’impose comme un véritable outil 
de résistance face à l’imposition culturelle héritée de la colonisation. Elle 
constitue une voie d’émancipation intellectuelle et symbolique, en 
remettant en cause les normes linguistiques et esthétiques instaurées par 
le colonisateur. La burkinabisation du discours littéraire apparaît ainsi 
comme un refus du colonialisme linguistique, un acte de défi visant à 
reconquérir une autonomie discursive longtemps confisquée. Cette 
posture trouve un écho théorique chez Ngugi Wa Thiong’o (1986), qui 
critique vigoureusement les langues et cultures imposées par la 
colonisation. Il plaide pour une décolonisation de la connaissance et des 
pratiques littéraires. Pour lui, le choix de la langue d’écriture est 
indissociable de la liberté culturelle et de la souveraineté intellectuelle. 

Dans la même dynamique, Homi K. Bhabha (2019), à travers la 
critique postcoloniale, montre comment les écrivains issus des pays 
anciennement colonisés redéfinissent leur identité en hybridant, 
détournant ou subvertissant la langue du colonisateur afin d’y inscrire 
leurs propres références culturelles. Cette réflexion rejoint la position de 
Jean-Pierre Makouta M’Boukou (1973, p. 165), qui affirme : « Une langue 
n’est faite que pour exprimer valablement une seule civilisation ; quand elle se mêle de 
traduire une autre civilisation, elle devient dès lors “imparfaite”. Et la langue française 
est imparfaite à l’égard de la civilisation noire. » Par cette affirmation, l’auteur 
met en lumière l’inadéquation structurelle entre la langue française et les 
réalités culturelles africaines. En prolongeant cette analyse, il apparaît que 



197 

la culture burkinabè se traduit plus fidèlement à travers les langues locales 
ou, à défaut, par la burkinabisation de la langue d’écriture. Cela permet 
d’adapter le français aux logiques culturelles endogènes. 

Cette résistance linguistique se manifeste concrètement dans 
l’écriture à travers des choix stylistiques et narratifs qui rompent avec les 
canons du français normatif. Les passages extraits de La route du non-retour 
(2018) de Constantin Writter constituent une illustration significative : « 
Kaarpala et Bangr-weogo ne sont pas pareils » (p. 52), « Le soleil venait juste de 
rentrer » (p. 87), « Quelques étoiles maintenant se préparaient à éclairer à leur tour 
la terre » (p. 87), « Une fraîcheur inexprimable mélangée à un vent capricieux le 
caressait » (p. 87), « Le serpent fit sa dernière danse puis perdit le souffle. Il mourut 
après avoir montré à son tuteur sa danse macabre. » (p. 88). Ces formulations, 
marquées par une transposition des structures de pensée locales, révèlent 
une autonomie linguistique qui déplace les frontières du français standard 
pour lui imposer un rythme, une image et une vision du monde propres 
au contexte burkinabè. 

Par ailleurs, la résistance à l’expression exclusive en langue 
française ne concerne pas uniquement les écrivains burkinabè. Elle 
s’observe également chez d’autres auteurs africains, comme l’écrivain 
béninois Olympe Bhêly-Quenum (1995), qui confie : 

« Il m’arrive par exemple d’être bloqué quand j’écris. Je 
ne trouve plus les mots français que je voulais employer 
et auxquels se substituent obstinément des mots et des 
pensées fon ou yorouba, où certaines pensées ne veulent 
pas être traduites et véhiculées en langue française, ma 
langue de travail habituelle » (Bhêly-Quenum, 1995, p. 
113). 

Ce témoignage met en évidence les limites expressives de la langue 
coloniale face à certaines réalités culturelles africaines. Il renforce l’idée 
que la burkinabisation n’est pas un simple choix esthétique, mais une 
nécessité épistémologique. Ainsi, la burkinabisation de la langue 
d’écriture s’affirme comme un acte de résistance et d’émancipation, 
permettant à l’écrivain burkinabè de s’affranchir des contraintes 
linguistiques héritées de la colonisation. Elle participe à la reconquête 
d’une parole littéraire souveraine, capable de traduire avec justesse les 
imaginaires, les sensibilités et les réalités du monde burkinabè. 



198 

IV.5. L’Innovation littéraire et la promotion de la diversité 
linguistique 

La burkinabisation de la langue d’écriture s’inscrit dans une 
dynamique d’innovation littéraire qui contribue, par extension, à la 
promotion de la diversité linguistique. Confronté aux exigences d’une 
communication efficace et à la nécessité de toucher un public large et 
hétérogène, l’écrivain burkinabè se voit souvent contraint de recourir à 
la langue française, langue de diffusion et de reconnaissance 
institutionnelle (Sandwidi, 1988). Toutefois, cette contrainte ne se traduit 
pas par une soumission passive aux normes linguistiques héritées, mais 
plutôt par une appropriation créative du français. 

En effet, pour mieux traduire la culture et le vécu quotidien 
burkinabè, l’écrivain a recours à la burkinabisation de la langue d’écriture. 
Ce procédé lui permet d’atteindre une originalité linguistique, une aisance 
stylistique et une efficacité expressive accrues. Par cette démarche, 
l’écrivain ne se limite plus au rôle de simple utilisateur de la langue : il 
devient un véritable créateur et innovateur. L’objectif est de conférer à la 
narration une authenticité et une singularité qui rompent avec 
l’uniformisation linguistique. Comme le souligne Millogo (2002), cette 
pratique démontre que le français n’est pas une langue figée, mais un 
système ouvert, capable de s’enrichir au contact des langues et cultures 
locales. 

Cette innovation linguistique se manifeste concrètement dans les 
œuvres à travers des images, des rythmes et des métaphores issus de 
l’imaginaire burkinabè. Les passages extraits de Le retour des enfants 
prodigues ou la fin de la terreur de Élie Konkobo en offrent une illustration 
significative : « Depuis quand avez-vous vu une hyène offrir de l’eau à un veau 
assoiffé sans arrière-pensée ? » (p. 32), « Un matin venteux, alors que nous savourions 
notre bouillie sous les rayons dorés du soleil levant » (p. 42), « Le soir tomba 
doucement » (p. 46). Ces formulations traduisent une esthétique narrative 
marquée par l’oralité, l’observation de la nature et une symbolique 
familière au lecteur burkinabè. 

On observe également un encouragement explicite à la créativité 
linguistique, permettant au français de se renouveler au contact des 
langues nationales. Cette dynamique est perceptible dans l’intégration de 
formes et de rythmes issus de la tradition orale burkinabè : « Les grains de 
sable vrombissaient furieusement sous la cruelle emprise du vent (...) C’était le jour du 
marché de Gaya (...) Comme c’était la saison sèche, nos seuls travaux se résumaient 



199 

à faire le tour des marchés des villages voisins » (Le retour des enfants prodigues ou la 
fin de la terreur, p. 53). De tels passages témoignent d’une hybridation 
féconde entre oralité et écriture, ouvrant ainsi de nouvelles possibilités 
créatives et expressives.  

Par ailleurs, l’injection d’éléments linguistiques nouveaux, 
originaux et profondément ancrés dans le terroir contribue au renouveau 
et au dynamisme de la littérature francophone. À cet égard, Alain Joseph 
Sissao (2010, p. 15) souligne que 

« Beaucoup d’Africains connaissent et utilisent plusieurs 
langues locales ; ils sont linguistiquement et 
culturellement plus riches. (…) L’Africain n’est pas ce 
“voleur de langue”, mais tout simplement un créateur 
qui puise dans plusieurs langues et plusieurs cultures 
pour devenir, finalement, un fédérateur de cultures. » 
(Sissao, 2010, p. 15) 

Cette réflexion met en lumière la richesse du plurilinguisme africain 
comme source d’innovation littéraire. Dans le contexte spécifique de la 
littérature burkinabè, l’innovation linguistique vise à exprimer avec 
fidélité l’émotion, la pensée, le vécu et la culture, en un mot, l’âme 
burkinabè. Elle le fait à travers l’écriture en français. La burkinabisation 
du discours littéraire présente ainsi l’avantage de réconcilier l’écrivain 
avec son peuple, en offrant une représentation plus authentique de la 
société, tout en contribuant à l’élargissement et à la diversification du 
champ littéraire francophone. 
 
Conclusion 

 
La burkinabisation de la langue d’écriture se révèle être un 

processus fondamental dans la littérature burkinabè, agissant comme un 
vecteur d’expression des réalités culturelles et sociales du Burkina Faso. 
À travers l’adaptation du français aux spécificités locales, les écrivains 
burkinabè ne se contentent pas de narrer des histoires ; ils participent 
activement à la redéfinition et à la réaffirmation de leur identité culturelle. 
Comme l’a souligné Louis Millogo (2002), la langue d’un peuple est son 
meilleur véhicule culturel, et la burkinabisation en est une illustration 
parfaite, permettant une expression authentique et riche de la culture 
burkinabè. En outre, la réflexion de Samuel Millogo (1996) sur la rigidité 
du français met en lumière la nécessité d’un assouplissement, qui se 



200 

matérialise par cette burkinabisation. Ce style rédactionnel constitue une 
forme de résistance face aux normes culturelles héritées du colonialisme, 
tout en offrant un espace littéraire où les valeurs et les traditions 
burkinabè peuvent s’épanouir. Ainsi, la burkinabisation permet non 
seulement une meilleure identification des lecteurs à leur culture, mais 
elle renforce également leur sentiment d’appartenance et de fierté. En 
intégrant des éléments linguistiques et culturels locaux, les écrivains 
burkinabè enrichissent leur discours littéraire et contribuent à la 
promotion de la diversité linguistique. À travers cette étude, nous avons 
mis en exergue l’impact significatif de la burkinabisation sur l’identité 
culturelle des Burkinabè, révélant ainsi son rôle essentiel dans la 
construction d’un espace littéraire qui reflète les réalités vécues et défie 
les représentations dominantes. En somme, la burkinabisation se 
présente comme un acte d’émancipation, une célébration de la richesse 
culturelle du Burkina Faso, et un appel à une reconnaissance plus large 
des voix africaines dans le paysage littéraire mondial. 
 
Reference bibliographique 

 
ABASSAGUE Abraham Ouesséna, 2020. Tiébélé, NEPA/Nouvelles 
Editions Pensée Africaine, Ouagadougou. 
ANGENOT Marc, 1988. Discours social, Chaire James Mc Gill, 
Université Mc Gill, Montréal. 
BALLY Charles, 1951. Traité de stylistique française, Georg & Cie et 
Klincksieck, Genève/Paris. 
BHABHA Homi, 2019. Les lieux de la culture : une théorie postcoloniale, 
Éditions Payot & Rivages, Paris. (1re édition en 1994) 
BAKHTINE Mikhaïl Mikhaïlovitch, 1978. Esthétique et théorie du 
roman, Gallimard, Paris. 
BHELY-QUENUM Olympe, 1995. « Littérature béninoise », in Notre 
Librairie, N° 124, octobre-décembre, pp. 109-118. 
CRESSOT Marcel, 1968. Le style et ses techniques, PUF, Paris. (1re édition 
en 1947). 
CROS Edmond, 2003. La Sociocritique, L’Harmattan, Collection « Pour 
comprendre », Paris. 
DAKOUO Yves, 2004. « Ancrage des Langues Africaines dans la poésie 
Francophone », in Cahier du CERLESHS, Numéro spécial, Actes du 5è 



201 

colloque interuniversitaire sur la coexistence des langues en Afrique de 
l’ouest. 
DUCHET Claude, 1971. Sociocritique, Nathan, Paris. 
GANDONOU Albert, 2002. Le Roman Ouest Africain de langue Française, 
Karthala, Paris. 
GRASSIN Jean-Marie, 1999. « L’émergence des identités francophones 
: le problème théorique et méthodologique », in Francophonie et 
identités culturelles, L’Harmattan, Paris, pp. 301-316. 
ILBOUDO, Gomdaogo Patrick, 1990. « La littérature burkinabè » in 
Notre Librairie, N°101. 
KABORE Bernard, 2007. « Burkinabisation du français : Mythe ou 
réalité ? », in Annales de l’Université de Ouagadougou, Série A, Sciences 
humaines et sociales, Vol. N°5, PUO, Ouagadougou. 
KEITA Alou, 2000. « Emprunt du français aux langues nationales : 
acceptabilité, intégration et traitement lexicographique. Cas du Burkina 
Faso », Actes des 4èmes journées scientifiques du réseau : « Etude du 
français en francophonie », Les Presses de l’Université de Laval, pp. 209-
220. 
KI-ZERBO Désirée Aimée, 2019. Coupable, Editions Awoudy, Lomé. 
KONKOBO Elie, 2023. Le retour des enfants prodigues ou la fin de la terreur, 
Les Editions Eveil Livres, Ouagadougou. 
MAKOUTA M’BOUKOU Jean-Pierre, 1973. Le Français en Afrique 
Noire, Bordas, Paris-Bruxelles-Montréal. 
MANESSY Gabriel, 1994. Le Français en Afrique Noire : Mythes, Stratégies, 
Pratiques. L’Harmattan, Paris. 
MAROUZEAU Jules, 1969. Précis de stylistique française, Masson et Cie, 
Paris. 
MILLOGO Louis, 1993. « Le français Yirmoaaga », in Le français au 
Burkina Faso. Numéro spécial des Cahiers linguistique social, dirigé par 
Caïtucoli, CNRS, Université de Rouen, pp. 95-102. 
MILLOGO Louis, 2002. Nazi BONI premier écrivain du Burkina Faso, La 
langue bwamu dans Crépuscule des temps anciens, PULIM, Limoge. 
MORIER Henri, 1959. La psychologie des styles, Georg, Genève. 
NAPON Abou, 1992. Etude du français des non-lettrés au Burkina Faso. 
Thèse de Doctorat, Université de Rouen. 
NGUGI Wa Thiong’o, 1986. Décoloniser l’esprit : la politique de la langue 
dans la littérature africaine, J. Currey, Londres. 



202 

PAGEAUX Daniel Henri, 1989. « De l’imagerie culturelle à l’imaginaire 
», in Précis de littérature comparée, PUF, Paris, pp. 133-161. 
PRIGNITZ Gisèle, 2001. « La mise en scène du plurilinguisme dans 
l’œuvre de Jean Hubert Bazié », in Cahier d’Etudes Africaines, N°163-
164, pp. 795-814. 
RIFFATERRE Mickael, 1971. Essais de stylistique 
structurale, Flammarion, Paris. 
SANDWIDI Hyacinthe, 1988. « L’esthétique négro-africaine dans le 
roman burkinabè », in Premier colloque international sur la littérature 
burkinabè, Annales de l’Université de Ouagadougou, Presses 
universitaire de Ouagadougou, pp. 197-236 
SANDWIDI Hyacinthe, 1993. « Trois écrivains burkinabè et la langue 
française », in Le français au Burkina Faso, Numéro spécial des Cahiers 
de linguistique sociale dirigé par Claude Caïtucoli, CNRS, Université de 
Rouen, pp. 103-116. 
SAWADOGO Victorien, 2024. Une vie de dilemmes, Les Editions IKS, 
Ouagadougou. 
SISSAO Alain Joseph, 2001. « La question du métissage dans l’écriture 
du roman burkinabé contemporain », in Cahiers d’Etudes Africaines, 
N°163-164, pp. 783-794. 
SISSAO Alain Joseph, 2010. « Contact des cultures et littérature : 
approche de l’interculturalité dans la littérature négro-africaine », in 
Parcours interculturels : être et devenir, Peisaj, Côte-Saint Luc, Québec-
Canada, pp. 233-244. 
SISSAO Alain Joseph, 2010. La Littérature orale moaaga comme source 
d’inspiration de quelques romans burkinabè, Publication de l’Institut des 
Etudes Africaines, Université Mohamed V – Souissi, Série : Thèse (5). 
TRAORE Sidiki, 2009. Norme et écart dans le discours littéraire : cas du roman 
Les vertiges du trône de Patrick G. ILBOUDO, Thèse unique de doctorat, 
Sciences du langage, Université de Ouagadougou. 
VALDMAN Albert et al., 1979. Le Français hors de France, H. Champion, 
Paris. 
ZIMA Pierre, 1985. Manuel de la sociocritique, L’Harmattan, Paris.  
ZIMA Pierre, 2003. Théorie critique du discours, L’Harmattan, Paris. 
 


