
202 

LA PARENTALITE AU GABON : DYNAMIQUES, 
REPRESENTATIONS ET TRANSFORMATIONS 

CONTEMPORAINES 
 
Steeve-Thierry BALONDJI 
Chargé de Recherche (CAMES) 
Centre National de la Recherche Scientifique et Technologique (CENAREST)  
Institut de Recherche en Sciences Humaines (IRSH) 
Département de Recherche sur les Dynamiques Sociales (DRDS) 
balondjisteeve@yahoo.fr; balondjisteeveirsh@gmail.com 

 
Résumé 
Cette recherche analyse les mutations contemporaines de la parentalité au Gabon, en mettant 
en lumière les dynamiques sociales, culturelles et économiques qui redéfinissent les rôles 
parentaux. À partir d’une méthodologie qualitative fondée sur des entretiens semi-directifs, des 
observations de terrain et l’analyse de discours institutionnels et médiatiques, l’étude interroge 
la manière dont les parents gabonais négocient entre héritages traditionnels et influences 
modernes. Les résultats montrent une recomposition des modèles éducatifs, marquée par une 
montée de l’individualisation, une diversification des figures parentales et une redéfinition des 
rapports d’autorité et de genre. Ces transformations traduisent à la fois une adaptation aux 
changements sociétaux et une volonté de maintenir une continuité culturelle. L’étude conclut sur 
l’importance de repenser les politiques familiales pour accompagner ces évolutions sans rompre 
les équilibres communautaires. 
Mots-clés : parentalité, Gabon, modernité, dynamiques familiales, transformations sociales. 

 
Abstract 
 
This study examines contemporary transformations in parenting in Gabon, highlighting the 
social, cultural, and economic dynamics that are reshaping parental roles. Using a qualitative 
methodology that combines semi-structured interviews, field observations, and analysis of 
institutional and media discourses, the research explores how Gabonese parents navigate 
between traditional values and modern influences. The findings reveal an ongoing 
reconfiguration of educational models, characterized by greater individualization, diversification 
of parental figures, and redefined gender and authority relations. These changes reflect both an 
adaptation to broader societal shifts and a desire to preserve cultural continuity. The study 
concludes by emphasizing the need to rethink family policies to support these evolving forms of 
parenthood while maintaining social cohesion and intergenerational balance. 
 
Keywords : parenthood, Gabon, modernity, family dynamics, social transformations 

 

mailto:balondjisteeve@yahoo.fr;%20balondjisteeveirsh@gmail.com


203 

Introduction 
 
La parentalité, au-delà de sa dimension biologique, renvoie à un 
ensemble complexe de pratiques, de représentations et de 
responsabilités qui structurent la relation entre les parents, les 
enfants et la société. Elle constitue un champ d’étude privilégié 
pour la sociologie et l’anthropologie, car elle interroge 
simultanément les modes de socialisation, les systèmes de valeurs 
et les structures de pouvoir qui régissent les relations familiales. 
Dans le contexte gabonais, la parentalité s’inscrit historiquement 
dans un modèle communautaire où la prise en charge de l’enfant 
dépasse largement le cadre du couple ou du foyer nucléaire pour 
impliquer la famille élargie et, parfois, l’ensemble du village. Ce 
modèle, fondé sur la solidarité, l’interdépendance et la transmission 
intergénérationnelle, reste profondément ancré dans l’imaginaire 
social et constitue un pilier de cohésion collective. 
Pourtant, le Gabon contemporain connaît des mutations sociales, 
économiques et culturelles profondes et rapides : urbanisation 
accélérée, transformations du marché du travail, montée de 
l’individualisme, scolarisation massive, diffusion des médias et 
circulation des valeurs globalisées. Ces changements tendent à 
bouleverser les logiques traditionnelles et à transformer les 
pratiques parentales. Dans les milieux urbains, notamment à 
Libreville et Port-Gentil, la parentalité se réinvente face à des défis 
multiples : recomposition des familles, précarité économique, 
mobilité professionnelle, évolution des rapports de genre et 
exposition à des modèles éducatifs transnationaux. Ces tensions 
entre continuité et changement, entre héritage lignager et 
aspirations modernes, interrogent directement le rôle de la famille 
dans la transmission culturelle et sociale. 
L’intérêt sociologique et anthropologique de cette étude réside 
dans la compréhension fine de ces dynamiques de recomposition : 
comment les acteurs familiaux redéfinissent-ils les notions de « 
bien éduquer », de « bon parent » ou d’ « autorité » dans un contexte 
marqué par la pluralité normative et la mondialisation culturelle ? 



204 

Ce questionnement n’est pas seulement académique : il touche à la 
vie quotidienne des familles gabonaises, à la socialisation des 
enfants et à la cohésion sociale. Il permet d’explorer les interactions 
entre héritage culturel et modernité, entre normes collectives et 
stratégies individuelles, révélant les ajustements, négociations et 
compromis qui façonnent aujourd’hui la vie familiale. 
La problématique centrale devient alors doublement pertinente : 
d’une part, elle éclaire comment la parentalité se transforme dans 
un contexte de modernisation et d’urbanisation rapides ; d’autre 
part, elle permet de saisir les implications sociales, éducatives et 
culturelles de ces transformations pour la société gabonaise dans 
son ensemble. La question qui se dégage est donc : comment les 
transformations sociales, économiques et culturelles 
contemporaines redéfinissent-elles les représentations et les 
pratiques de la parentalité au Gabon ? Autrement dit, en quoi les 
dynamiques de modernisation, d’urbanisation et de mondialisation 
reconfigurent-elles les rapports entre traditions éducatives, rôles 
parentaux et valeurs familiales ? 
Dans ce cadre, l’étude repose sur l’hypothèse que la parentalité au 
Gabon tend à s’individualiser sous l’effet de l’urbanisation et de la 
modernisation, réduisant progressivement le rôle collectif de la 
famille élargie dans l’éducation des enfants, tout en intégrant de 
nouvelles valeurs liées à la réussite scolaire, à l’épanouissement 
personnel et à l’égalité de genre, et en demeurant partiellement 
ancrée dans les normes traditionnelles. Par ailleurs, les médias, les 
réseaux sociaux et les modèles culturels transnationaux influencent 
de plus en plus les pratiques parentales, remodelant les formes 
d’autorité et de communication au sein des familles. 
Ainsi, cette étude n’a pas seulement pour ambition de décrire des 
transformations familiales : elle vise à comprendre comment la 
parentalité contribue à la reproduction ou à la transformation des 
normes sociales, à la formation des enfants et à l’organisation de la 
vie collective au Gabon. Pour ce faire, il est désormais nécessaire 
de présenter le cadre théorique et l’approche méthodologique qui 
orienteront l’analyse. 



205 

I. Approche théorique et méthodologique  
 

1.1. La parentalité africaine : des approches structurales à 
la perspective de la décoercition 
Pour analyser les dynamiques et transformations de la parentalité 
au Gabon, il est nécessaire de mobiliser à la fois des outils 
méthodologiques rigoureux et un cadre théorique solide. Cette 
double approche permet de situer les pratiques parentales dans leur 
contexte social, culturel et historique, tout en identifiant les 
facteurs de changement et les continuités au sein des familles 
gabonaises. L’étude s’appuiera donc sur des références classiques 
en anthropologie et en sociologie de la famille, tout en intégrant 
des perspectives contemporaines afin de rendre compte des 
recompositions à l’œuvre.  
Parmi ces perspectives, l’approche de la décoercition sociale, 
développée par Steeve-Thierry Balondji (2019), sur laquelle 
s’appuie le présent article, propose une lecture critique des 
transformations sociales au Gabon, en mettant en lumière 
l’évolution des rapports parentaux sous le prisme de la liberté, de 
la réflexivité et de l’égalité relationnelle. La décoercition sociale 
permet de comprendre les mutations contemporaines de la 
parentalité, marquées par la remise en question des modèles 
d’autorité verticale, des normes patriarcales et des rapports 
hiérarchiques traditionnels au sein des familles. Elle révèle 
comment les parents, confrontés aux changements 
socioéconomiques et culturels, tendent à adopter de nouvelles 
formes d’interaction avec leurs enfants, fondées sur la 
communication, la négociation et la coresponsabilité éducative. 
La décoercition sociale est une force processuelle à la fois 
involutive (destructrice) et évolutive (constructrice) qui agit sur les 
individus, influence les comportements et transforme la société. 
Dans le domaine familial, elle opère en déconstruisant les modèles 
coercitifs hérités des structures patriarcales, où l’autorité parentale 
reposait sur la soumission et la hiérarchie, pour favoriser 
l’émergence de nouvelles pratiques parentales centrées sur la 



206 

reconnaissance mutuelle et le respect de l’autonomie de l’enfant. 
Elle se manifeste ainsi comme un processus dialectique à double 
mouvement : involutif lorsqu’elle remet en cause les logiques de 
pouvoir et les habitus éducatifs autoritaires ; évolutif lorsqu’elle 
engendre des valeurs éducatives basées sur la coopération, la 
réciprocité et la coresponsabilité parentale. 
Cette dynamique ne consiste pas simplement en un affaiblissement 
des normes sociales ou culturelles, mais en une déconstruction 
critique des modèles parentaux traditionnels, visant à « libérer » 
littéralement les acteurs familiaux (parents et enfants) des 
contraintes structurelles qui limitent leur autonomie relationnelle. 
Elle favorise l’émergence d’une parentalité réflexive, où la liberté 
de penser et d’agir se conjugue avec la responsabilité éducative, 
dans une logique d’équilibre entre autorité et dialogue. 
Dans sa dimension processuelle, la décoercition sociale se déploie 
selon une temporalité en trois temps. Le premier est celui de la 
déconstruction, où l’on critique les structures coercitives, les 
institutions autoritaires et les habitus de soumission présents dans 
la famille traditionnelle. Le second est celui de la reconfiguration, 
où apparaissent de nouvelles pratiques parentales : plus de partage 
des décisions, plus d’écoute active, plus d’implication conjointe des 
deux parents dans la socialisation de l’enfant, plus de valorisation 
du dialogue et du respect mutuel. Le troisième est celui de la 
réinvention du social, où se stabilisent des formes de parentalité 
fondées sur la liberté partagée, la reconnaissance réciproque et la 
coéducation.  
Sur le plan individuel, la décoercition sociale correspond à une 
transformation intérieure, cognitive et éthique. Le parent apprend 
à interroger les normes éducatives qu’il reproduit, à désapprendre 
les modèles d’autorité toxiques et à affirmer une autonomie 
réflexive dans sa relation à l’enfant. Ce travail de déliaison et de 
reconstruction constitue le socle d’une subjectivité critique capable 
de résister à la reproduction des rapports de domination au sein du 
foyer. Sur le plan collectif, la décoercition sociale se manifeste dans 
la reconfiguration des pratiques familiales et sociales : 



207 

l’organisation horizontale, la participation démocratique, la co-
décision et la circulation du pouvoir remplacent les logiques 
hiérarchiques et coercitives.  
Ainsi, les mutations de la parentalité au Gabon peuvent être 
comprises comme une manifestation concrète de la décoercition 
sociale : elles traduisent la volonté croissante des individus de 
repenser les rapports familiaux selon des principes d’égalité, de 
liberté et de responsabilité partagée. Le lien parental devient alors 
une construction intersubjective, continuellement négociée, où la 
décoercition vise à rééquilibrer les relations éducatives par le 
dialogue, l’écoute et la reconnaissance réciproque. 
D’un point de vue sociologique, la décoercition sociale renvoie à 
l’ensemble des dynamiques qui façonnent et transforment les 
comportements individuels ainsi que les relations sociales. Elle agit 
souvent de manière implicite à travers les institutions (famille, 
école, État, associations), les valeurs partagées (solidarité, respect, 
justice) et les mutations culturelles (éducation, médias, 
urbanisation). Dans sa dimension dynamique, elle englobe les 
mécanismes de changement social (tensions, conflits, innovations 
et adaptations) qui participent aujourd’hui à la réorganisation du 
vivre-ensemble familial et parental au Gabon. Dans cette 
perspective, il est pertinent de confronter l’approche de 
décoercition sociale à d’autres approches des transformations 
familiales, afin d’enrichir la compréhension des dynamiques de 
pouvoir et de genre au sein des foyers africains.  
Depuis les années 1950, la recherche sur la famille africaine a mis 
en évidence son rôle central dans l’organisation sociale et la 
reproduction des normes. Georges Balandier (1957) décrit la 
famille comme une institution structurante, patriarcale et 
communautaire, où l’autorité et les rapports de pouvoir assurent la 
continuité du groupe et la stabilité sociale. La parentalité y apparaît 
comme un devoir collectif, encadré par les impératifs 
communautaires. Claude Meillassoux (1968) analyse la famille 
comme unité de production, soulignant l’autorité masculine sur les 
ressources et la reproduction, ce qui perpétue les rapports de 



208 

domination envers les femmes et les enfants. Jean-Pierre Dozon 
(1987) nuance ces perspectives en montrant que les 
transformations familiales ne sont ni linéaires ni univoques : des 
mutations préexistaient à la colonisation, et les changements 
induits par celle-ci se superposent à des dynamiques endogènes. 
Joseph Mboni (1986) observe dans le Gabon contemporain la 
remise en cause des normes traditionnelles et la tension entre 
héritage patriarcal et aspirations à l’égalité, sans toutefois proposer 
de transformation effective des structures coercitives. Adepoju 
(1999) prolonge cette réflexion en explorant les transformations 
des rôles de genre et des rapports de pouvoir au sein des foyers, en 
lien avec les dynamiques économiques et sociales. Il met l’accent 
sur l’évolution des relations de pouvoir et la remise en question des 
rôles traditionnels, mais reste centré sur les facteurs socio-
économiques, alors que la décoercition sociale propose une 
approche plus globale, fondée sur l’émancipation et l’égalité 
relationnelle dans toutes les sphères sociales. Koffi Martin Yao 
(2014) aborde les transformations récentes de la famille et de la 
parentalité, partageant avec la décoercition sociale l’idée d’une 
déconcentration du pouvoir parental et la valorisation des 
dynamiques égalitaires. La décoercition va cependant plus loin en 
intégrant une réflexion sur la décolonisation des rapports sociaux 
et l’émancipation individuelle dans toutes les dimensions de la vie 
sociale. 
Dans le registre communautaire, Esther N. Goody (1982) met en 
avant le fostering, pratique où la prise en charge des enfants par 
d’autres membres du groupe repose sur des obligations sociales 
fortes, traduisant une solidarité collective plus que la filiation 
biologique. Caroline Bledsoe (1990) montre que la circulation des 
enfants peut être un instrument de gestion du pouvoir et du 
prestige social, tandis que Suzanne Lallemand (1993) documente la 
diversité des pratiques éducatives et la prééminence du collectif sur 
la cellule nucléaire. Thérèse Locoh (1995) et Marc Pilon (1998) 
insistent sur le rôle régulateur et protecteur de la famille face aux 
crises économiques et sociales. Bien que ces travaux révèlent la 



209 

plasticité et la résilience des structures familiales africaines, ils 
réduisent souvent la parentalité à un rôle de maintien et 
d’ajustement. La décoercition les dépasse en substituant à la 
logique du devoir collectif une éthique du consentement, où le lien 
familial se construit librement et de manière partagée. 
Les recherches plus contemporaines enrichissent cette perspective. 
Myriam Mouvagha-Sow (2002) met en lumière la maternité sociale 
et les recompositions familiales comme stratégies d’émancipation 
féminine, souvent contraintes par la nécessité économique. 
Erdmut Alber (2018) souligne la fluidité des liens parentaux et la 
circulation des enfants comme expression d’appartenances 
multiples, tout en signalant que le consentement individuel n’est 
pas toujours pris en compte. La décoercition prolonge ces travaux 
en plaçant le dialogue et le choix réciproque au cœur des relations 
parentales, transformant la famille en espace d’autonomie, de co-
responsabilité et de liberté partagée. 
En définitive, ces différentes recherches montrent la complexité 
des logiques sociales, communautaires, économiques et 
symboliques qui structurent les liens familiaux, mais elles restent 
marquées par une vision coercitive où la parenté s’exprime d’abord 
comme devoir ou stratégie. La décoercition propose un 
dépassement : elle transforme la parentalité en relation éthique et 
libre, où le lien se construit dans la rencontre et la reconnaissance 
mutuelle. Elle ne s’oppose pas à la culture africaine de la parenté, 
mais en propose une relecture émancipatrice, « libérant » les 
potentialités relationnelles relativement étouffées par la contrainte 
et plaçant la liberté créatrice au cœur du lien familial. 
 Les transformations sociales contemporaines, en particulier celles 
touchant à la redéfinition des structures familiales et des rôles 
sociaux, entraînent une reconfiguration progressive des rapports 
parentaux au Gabon. Ces évolutions se manifestent par une remise 
en question des normes traditionnelles liées à la parentalité et une 
recherche de relations familiales plus égalitaires, où la liberté 
individuelle et la réflexivité des membres de la famille sont 
favorisées. Les dynamiques de la décoercition sociale, fondées sur 



210 

des rapports moins hiérarchiques et plus horizontaux, offrent une 
réponse aux tensions liées à l'évolution des rapports entre parents 
et enfants, notamment face aux pressions socioéconomiques et 
culturelles. 
C’est dans cette perspective d’analyse des mutations sociales et 
familiales que s’inscrit la démarche méthodologique de cette étude, 
visant à saisir de manière empirique les transformations 
contemporaines de la parentalité au Gabon. 
 

1.2. Démarche méthodologique et terrain d’enquête : 
comprendre les transformations de la parentalité au Gabon 
Cette étude repose sur une approche méthodologique qualitative, 
combinant des méthodes ethnographiques et des entretiens semi-
directifs. Entre 2020 et 2025, les données ont été collectées dans 
les villes de Libreville, Port-Gentil, Lambaréné, Oyem et Makokou 
et Franceville. Ces localités ont été choisies en raison de leur 
diversité géographique, socioéconomique et culturelle, permettant 
ainsi une vision plus complète des évolutions parentales à l'échelle 
nationale. Les entretiens semi-directifs ont été menés auprès de 100 
participants : des parents (mères et pères, 60 % de femmes et 40 % 
d’hommes, afin de saisir les différences de genre dans les rôles 
parentaux) : Âgés de 25 à 55 ans, représentant diverses 
configurations familiales, telles que monoparentales, nucléaires, 
élargies et recomposées. Aussi, auprès des jeunes adultes âgés entre 
18 et 30 ans, issus de différentes classes sociales et ayant vécu 
diverses expériences familiales, afin de mieux saisir comment les 
jeunes générations perçoivent et vivent la transformation des rôles 
parentaux. Enfin, des acteurs sociaux et éducatifs : responsables 
d’ONG, d’orphelinats, éducateurs et travailleurs sociaux, qui 
apportent des perspectives professionnelles sur les dynamiques 
parentales et les politiques publiques relatives à la parentalité. 
L'échantillon reflète la diversité socio-économique (ménages à 
faible revenu, classe moyenne, travailleurs du secteur informel) et 
culturelle (urbain/rural, diversité ethnique) afin d’assurer une 
vision nuancée des pratiques parentales dans un contexte de 



211 

changements socioéconomiques. En parallèle, des observations 
ethnographiques ont été réalisées dans des familles, des écoles, des 
espaces communautaires et des institutions publiques pour 
comprendre les dynamiques sociales, culturelles et économiques 
qui sous-tendent ces transformations. 
L’analyse thématique des données sur la parentalité au Gabon met 
en lumière plusieurs axes essentiels qui témoignent de la 
reconfiguration des rapports familiaux et parentaux dans un 
contexte de profondes mutations sociales : parentalité dans les 
sociétés lignagères gabonaises (1I), redéfinition du pouvoir 
parental (III), réflexivité et remise en question des méthodes 
traditionnelles de parentalité (IV).   
 
II. Parentalité dans les sociétés lignagères gabonaises 
 
Dans les sociétés lignagères gabonaises Gisir, Tsogho, fang, punu, 
nzebi ou obamba et d’autres constitutives de la société gabonaise, 
la parentalité est fondée sur une articulation entre la filiation 
lignagère, les rapports d’âge, de sexe, et l’autorité symbolique des 
aînés. La maternité y est valorisée comme un signe de réussite 
sociale, mais aussi comme un devoir collectif de reproduction du 
groupe. Le père et la mère ne sont pas toujours ceux qui élèvent 
seuls l’enfant, surtout dans les systèmes matrilinéaires où l’oncle 
maternel peut assumer un rôle central. L’éducation s’inscrivait dans 
une logique verticale et disciplinaire : la violence éducative 
ordinaire est socialement légitimée (corrections physiques, 
punitions, obéissance sans discussion), les enfants étant considérés 
comme des êtres à « redresser ». La parentalité se confond souvent 
avec la reproduction de la soumission, au nom de la préservation 
de l’ordre familial. Ces caractéristiques montrent que la parentalité 
dans ces sociétés ne se réduit pas à la simple prise en charge des 
enfants, mais s’inscrit dans un système complexe de relations 
hiérarchiques et de transmission culturelle, où l’autorité des aînés 
joue un rôle central. 
 



212 

2.1. L'autorité symbolique des aînés 
L’autorité des aînés, qui est un élément central de ces sociétés, 
représente un pouvoir symbolique qui dépasse largement la simple 
capacité à discipliner les plus jeunes. Cette autorité se nourrit de la 
sagesse, mais aussi de la légitimité de la vieillesse, et elle est liée à 
une conception de la société dans laquelle l'ordre est maintenu par 
des individus investis d’un savoir transmis de génération en 
génération. Dans de nombreuses sociétés, ce savoir n'est pas 
uniquement académique ou technique, mais englobe aussi la 
compréhension des normes culturelles et des pratiques 
traditionnelles. Les aînés sont perçus comme les garants de la 
continuité de ces savoirs et des valeurs qu'ils véhiculent. 
L’autorité des aînés n'est pas remise en question, car elle repose sur 
la croyance dans leur légitimité. Par exemple, dans les sociétés 
matrilinéaires comme chez les Gisir, l’oncle maternel assume une 
position clé, apportant une dimension de contrôle et de régulation 
des jeunes hommes. Ce modèle matrilinéaire, bien qu’offrant un 
rôle important à la mère, permet à l'oncle de jouer un rôle de 
médiateur et de formateur auprès des jeunes garçons, en veillant à 
ce qu'ils respectent les normes du groupe et qu'ils incarnent les 
valeurs sociales propres à leur communauté. Ainsi, l’autorité des 
aînés structure non seulement les relations intergénérationnelles, 
mais influence également la répartition des responsabilités et des 
rôles au sein de la famille, préparant le terrain pour examiner 
comment la parentalité s’articule avec les rôles sexués dans ces 
sociétés. 
 

2.2. La parentalité et les rôles sexués 
En ce qui concerne les rapports de sexe, ces sociétés reposent sur 
une division des tâches et des rôles très marquée. L'homme et la 
femme ont des rôles différenciés, mais complémentaires. L'homme 
est souvent responsable de la protection, de la fourniture des 
ressources (à travers la chasse, la pêche, le défrichage et l’abattage 
des champs, la construction des habitations) et de l'autorité 
publique, tandis que la femme, en tant que mère et nourricière, 



213 

porte la responsabilité de l’éducation domestique. Cependant, les 
femmes ne sont pas seulement responsables des enfants en termes 
d'éducation affective ou psychologique, elles jouent également un 
rôle central dans la transmission des savoirs et des traditions, 
surtout dans les sociétés matrilinéaires. Dans ces dernières, la mère 
n'est pas simplement la figure centrale de l’enfant, mais son réseau 
élargi, composé de la famille maternelle, jouant également un rôle 
clé dans son éducation. Même si cette éducation est complétée par 
les grands-parents biologiques et classificatoires, les rites 
initiatiques et l’ensemble des aînés sociaux en fonction du sexe et 
de l’âge de la personne, comme on le voit dans les témoignages de 
Jean et Martine que nous avons interrogé sur ce sujet. 

« Avant, l’éducation des enfants était une affaire 
collective, impliquant toute la famille. Ce n’étaient pas 
uniquement les parents biologiques qui s’occupaient de 
l’enfant. Mes enfants ont été élevés par moi, mon épouse, 
mais aussi par leurs grands-parents et mes frères. Chacun 
jouait un rôle spécifique. Cette éducation était complétée 
par les initiations masculines et féminines. Aujourd’hui, 
les choses ont évolué, mais cette idée de partage des 
responsabilités reste importante. » (Jean, 48 ans, père de 
quatre enfants, Port-Gentil). 
« Dans notre culture, la parentalité a toujours été un 
travail collectif. Mes enfants ont été encadrés par tous les 
membres de la famille : grands-parents, oncles et tantes, 
chacun apportant sa contribution à leur éducation. Et, à 
un certain âge on initiait les enfants dans les rites 
masculins ou féminins. Aujourd’hui, même si les choses 
sont un peu différentes, cette solidarité familiale reste un 
pilier fondamental. » (Martine, 56 ans, mère de trois 
enfants, Libreville). 

L’analyse thématique des verbatims de Jean et de Martine révèle 
une constante dans la conception de la parentalité comme une 
responsabilité collective au sein de la famille élargie. Les deux 
interviewés soulignent l’importance de l’implication de divers 



214 

membres de la famille, au-delà des parents biologiques, dans 
l’éducation des enfants. Les grands-parents, les oncles et les tantes, 
même les initiations, jouent des rôles spécifiques et essentiels, que 
ce soit en matière de valeurs morales ou d’indépendance. La 
parentalité est donc une affaire collective, et cette collectivité est 
incarnée par des figures sociales qui ne sont pas uniquement les 
parents directs de l’enfant. En effet, dans de nombreuses 
communautés, le système de parenté élargie joue un rôle crucial. 
Ainsi, l’éducation de l’enfant ne relève pas exclusivement des 
parents biologiques, mais impliquait souvent des membres de la 
famille étendue, tels que les oncles, tantes, grands-parents et 
cousins. Ce système garantit la transmission des valeurs collectives 
tout en assurant une forme de régulation sociale, dans la mesure 
où chaque membre de la famille élargie a pour fonction de 
contribuer à la préservation de l'ordre social et à l'intégration de 
l’enfant dans les normes de la communauté. Ainsi, la répartition 
différenciée des rôles entre hommes et femmes, combinée à 
l’implication active de la famille élargie, illustre comment la 
parentalité fonctionne comme un système collectif et hiérarchisé, 
préparant l’analyse de son rôle dans la reproduction des rapports 
de pouvoir. 
 

2.3. La parentalité comme reproduction des rapports de 
pouvoir 
L’objectif de la parentalité dans ces sociétés traditionnelles est donc 
moins d’encourager l’épanouissement personnel que de garantir la 
continuité de l’ordre social. L’éducation, loin d’être un espace 
d’indépendance et d’innovation, est un moyen d’assurer 
l’intégration des jeunes générations dans un système social 
préexistant. On le voit dans les propos de Ampumet et de Oyégué. 

« Quand j’étais enfant, on ne remettait jamais en question 
ce que disaient nos parents. C’était une question de 
respect, de pouvoir. Mais aujourd’hui, je vois que mes 
enfants ne se contentent plus de suivre sans comprendre. 
Ils veulent comprendre le pourquoi de tout. Ça change la 



215 

dynamique, mais je me rends compte que ça permet aussi 
de déconstruire certaines formes de pouvoir ». 
(Ampumet, 48 ans, père de deux enfants, Lambaréné). 
« Avant, dans ma famille, l’autorité parentale était 
absolue. Les enfants obéissaient sans discuter, on ne 
parlait même pas de négociation. Mais aujourd’hui, j’ai 
l’impression que la parentalité reproduit de moins en 
moins les rapports de pouvoir, parce que mes enfants 
questionnent et parfois, ils ont même des arguments qui 
me poussent à revoir certaines décisions ». (Oyégué, 53 
ans, mère de trois enfants, Franceville). 

Dans ce système, les enfants sont formés pour accepter les 
rapports de pouvoir et les normes sociales sans remise en question. 
Par cette voie, la parentalité devient un instrument de reproduction 
sociale et culturelle, mais aussi un levier de maintien du pouvoir 
des générations aînées sur les plus jeunes. 
Ainsi, dans ces sociétés, la parentalité et l’éducation sont des 
moyens essentiels pour préserver les structures familiales, sociales 
et culturelles. Elles assurent une stabilité sociale en garantissant que 
les jeunes générations respectent les valeurs et les hiérarchies 
définies par les aînés. Ces structures familiales, par leur caractère 
rigide et coercitif, servent à renforcer un ordre social souvent perçu 
comme immuable, où les rôles sont assignés selon des critères 
d’âge, de sexe et de filiation. Ainsi, en structurant l’éducation 
autour de l’obéissance et de la transmission des normes, la 
parentalité traditionnelle se présente comme un vecteur de 
maintien des rapports de pouvoir, posant les bases de la réflexion 
sur la redéfinition du pouvoir parental. 
 
III. Redéfinition du pouvoir parental 
 
Les mutations sociales actuelles, portées par les transformations 
économiques et la mondialisation, ont profondément réorienté les 
rapports sociaux et affectent notamment les structures familiales. 
Ce phénomène est particulièrement marqué par une recomposition 



216 

des rôles masculins et féminins au sein du foyer, avec des 
implications à la fois pour les pratiques parentales, mais aussi pour 
la conception même du travail domestique et éducatif. Les propos 
de Obiang et Ekazama, ci-après, nous témoignent de ces 
mutations. 

« L’autorité parentale chez nous était autrefois un moyen 
de maintenir l’ordre, et chaque parent, particulièrement le 
père, avait tout le pouvoir. Les enfants devaient accepter 
sans discuter, c’était une norme sociale et familiale. Mais 
avec les changements actuels, notamment la 
recomposition des rôles masculins et féminins dans le 
foyer, on essaie de ne plus reproduire ces rapports de 
pouvoir. Aujourd'hui, je cherche à mieux comprendre les 
besoins et les avis de mes enfants, à partager les 
responsabilités avec ma femme, y compris dans le travail 
domestique et éducatif. C’est compliqué, car nous avons 
été élevés dans une société où l’autorité était incontestée 
et où chaque membre jouait un rôle bien défini. 
Cependant, on essaie de réorganiser nos pratiques 
parentales pour plus d’équité et de dialogue, dans le 
respect des besoins de chacun. ». (Obiang, 60 ans, père de 
cinq enfants, Oyem). 
« Je suis parent, et dans ma famille d’origine, la parole des 
parents était une loi incontestable. Aujourd’hui, en tant 
que mère, je fais un effort pour comprendre pourquoi 
mes enfants réagissent comme ça. Je me rends compte 
que la parentalité peut souvent reproduire des rapports de 
pouvoir, mais avec mon mari, on cherche à partager les 
responsabilités parentales et à redéfinir les rôles au sein 
de notre foyer. J’essaie de leur offrir plus de liberté, de les 
laisser exprimer leur point de vue et de créer un espace 
d’échanges où l’autorité n’est plus l’élément central. Cela 
touche aussi à la manière dont on organise le travail 
domestique et éducatif, avec plus de collaboration entre 
nous deux. Ce n’est pas facile, mais je lutte pour que cela 



217 

ne devienne pas une forme de domination. ». (Ekazama, 
50 ans, mère de deux enfants, Makokou). Ces 
témoignages illustrent comment les mutations 
économiques et sociales entraînent une recomposition 
des rôles parentaux et du travail domestique, ouvrant la 
voie à une analyse des impacts de ces transformations sur 
la division du travail au sein des foyers. 

 
3.1. Les transformations économiques et leurs 

répercussions sur la division du travail domestique 
L’une des premières manifestations de ces mutations réside dans 
l’évolution des modèles économiques mondiaux. L’expansion des 
secteurs de services, la mondialisation de l’économie, et la 
transformation des marchés du travail ont bouleversé les rôles 
traditionnels des hommes et des femmes au sein des familles. 
Autrefois, la division du travail domestique et de l’éducation des 
enfants reposait sur une conception hiérarchisée, où l’homme était 
principalement associé à la fourniture des ressources économiques 
et la femme à la gestion domestique et éducative des enfants. 
Or, avec l’augmentation de la participation féminine dans le monde 
du travail, et l’émergence de nouvelles formes d’organisation 
économique plus flexibles, les rapports de travail et les rôles 
familiaux se sont progressivement redéfinis. Les femmes, en 
accédant à des postes de plus en plus diversifiés et influents dans 
la sphère publique et professionnelle, revendiquent une plus 
grande reconnaissance de leur travail à la fois au sein du foyer et 
dans la société en général. En parallèle, les hommes, poussés par 
l'évolution des attentes sociétales et parfois par des nécessités 
économiques, prennent de plus en plus part aux tâches 
domestiques et éducatives. 
Cette évolution découle aussi des changements dans la conception 
même de la masculinité. Les stéréotypes traditionnels qui 
assignaient l’homme uniquement à la figure de « pourvoyeur » sont 
progressivement déconstruits, même si cela reste un processus 
complexe et inégalement distribué. Ainsi, des pères de plus en plus 



218 

engagés dans la vie familiale s'impliquent non seulement dans les 
aspects matériels de l’éducation, mais aussi dans la dimension 
émotionnelle, éducative et relationnelle. De plus en plus de pères 
revendiquent un rôle plus actif dans la gestion du quotidien, en 
particulier dans les tâches ménagères, les soins aux enfants, et dans 
la création d’un environnement familial équilibré. Ces évolutions 
dans la répartition des tâches et l’implication parentale témoignent 
d’une redéfinition des rôles genrés au sein du foyer, préparant 
l’examen des revendications d’autonomie et de reconnaissance des 
mères. 
 

3.2. La revendication d’autonomie et de reconnaissance 
des mères 
En parallèle à l’évolution des pratiques paternelles, les mères, bien 
qu’elles continuent souvent de porter la majorité des 
responsabilités domestiques et parentales, revendiquent un plus 
grand partage des tâches et surtout une plus grande reconnaissance 
de leur rôle. Cette revendication ne se limite pas seulement à une 
question de partage des responsabilités, mais porte aussi sur la 
valorisation de leur travail, souvent invisible et socialement peu 
considéré. La maternité, bien que valorisée dans certains contextes 
comme un symbole de réussite sociale, reste parfois une « charge » 
non suffisamment reconnue dans la sphère publique, tant sur le 
plan économique1 que symbolique. De nombreuses femmes 
comme Divassa et Ossouka militent pour la situation des femmes 
évoluent positivement. 

« Aujourd'hui, les choses ont évolué. Bien que mon mari 
prenne de plus en plus de responsabilités à la maison, c'est 
toujours moi qui porte la majorité des tâches domestiques 
et parentales. Je lui demande souvent de partager un peu 
plus, mais aussi de reconnaître ce que je fais. Parce que, 
au fond, même si on parle de partage des tâches, ce que 

 
1 Bien que certaines femmes (salariées ou mariées à l’état civil ou assumant la charge effective des enfants) 
perçoivent des allocations, plusieurs d’entre elles aimeraient avoir un assouplissement des charges professionnelles 
et des horaires de travail flexibles leur permettant de mieux concilier leur vie de travail et leurs vies familiales et 
privées. 



219 

je fais reste invisible pour beaucoup. La maternité, dans 
notre société, est souvent vue comme un signe de réussite 
sociale, mais dans la pratique, cela devient un fardeau que 
l’on porte seule. C’est quelque chose que j’aimerais que 
l’on reconnaisse davantage, même au niveau économique 
et symbolique ». (Divassa, 39 ans, mère de deux enfants, 
Libreville). 
« Quand je parle de partage des responsabilités à la 
maison, ce n’est pas juste une question de tâches 
ménagères, mais de reconnaissance de ce que l’on fait en 
tant que mère. Oui, mon mari m’aide plus qu’avant, mais 
c’est toujours moi qui gère la majeure partie de l’éducation 
et des responsabilités domestiques. Il est important que 
les mères soient reconnues pour ce travail. La maternité 
est valorisée socialement, mais quand il s’agit de 
rémunérer ou de valoriser ce rôle dans la sphère publique, 
il y a un grand vide. J’aimerais que les mères soient vues 
autrement, non pas seulement comme des symboles de 
réussite, mais aussi pour l'énorme travail qu’elles 
accomplissent au quotidien ». (Ossouka, 44 ans, mère de 
trois enfants, Port-Gentil). 

De nombreuses mères, en particulier celles qui cumulent une 
activité professionnelle et un rôle familial, expriment des attentes 
croissantes en matière de reconnaissance de leur travail. Elles 
réclament des politiques publiques plus de souplesse afin de 
permettre une meilleure conciliation entre la vie professionnelle et 
la vie familiale. Cette quête d’autonomie et de reconnaissance 
s’inscrit également dans une dynamique plus large de 
transformation des rôles féminins dans la société, qui dépasse les 
frontières du foyer pour inclure la sphère professionnelle, politique 
et sociale. Ces témoignages montrent que, parallèlement à 
l’évolution des pratiques paternelles, les mères revendiquent non 
seulement un partage plus équitable des responsabilités 
domestiques, mais aussi une reconnaissance de leur rôle, ouvrant 



220 

ainsi la réflexion sur la fluidité des pratiques parentales dans les 
sociétés contemporaines. 
 

3.3. Les enjeux d’une fluidité des pratiques parentales 
Cette évolution vers des pratiques parentales plus fluides et moins 
hiérarchisées, où les rôles entre hommes et femmes deviennent 
plus flexibles et partagés, comporte des enjeux complexes. D’une 
part, elle témoigne d’une avancée significative vers plus d’égalité 
entre les sexes, en particulier dans l’attribution des tâches 
domestiques et éducatives. Les pères qui s’impliquent activement 
dans l’éducation de leurs enfants contribuent à une redéfinition du 
modèle familial traditionnel, tout en offrant aux enfants des 
modèles de masculinité plus diversifiés et inclusifs. Cependant, 
cette fluidité des rôles n’implique pas nécessairement l’égalité 
totale. Si les pères sont de plus en plus engagés, ils ne sont pas 
toujours autant que les mères dans les tâches quotidiennes ou dans 
le travail invisible de gestion émotionnelle, qui est souvent plus 
valorisé dans la culture familiale. La présence d’une reconnaissance 
sociale limitée pour les mères et un décalage dans la répartition 
effective des tâches montrent que des inégalités persistantes 
demeurent. Si la fluidité des pratiques parentales traduit un progrès 
vers le partage et l’égalité, elle révèle aussi les limites de cette 
transformation, ouvrant ainsi la réflexion sur une réorganisation 
plus profonde des rapports familiaux et sociaux. 
 

3.4. Vers une transformation globale des rapports 
familiaux et sociaux 
En définitive, les mutations sociales et économiques entraînées par 
la mondialisation, tout en facilitant un changement significatif dans 
les rapports de genre au sein du foyer, soulignent les tensions et les 
résistances à ces transformations. La fluidité des pratiques 
parentales, bien que favorisée par la mondialisation et l’évolution 
des structures économiques, n’est pas dépourvue de défis. Les 
mentalités restent marquées par des normes anciennes, et la 
redistribution effective des tâches domestiques et éducatives entre 



221 

hommes et femmes nécessite non seulement un changement au 
sein des familles, mais aussi une évolution des structures sociales, 
économiques et politiques qui les soutiennent. Ainsi, bien que la 
parentalité tende à devenir plus fluide et moins hiérarchisée, la 
pleine égalité dans la répartition des responsabilités et la 
reconnaissance des rôles de chacun dans la famille reste un défi 
majeur à relever dans les sociétés contemporaines. Ainsi, bien que 
la parentalité contemporaine tende à devenir plus flexible et 
partagée, les obstacles liés aux normes anciennes mettent en 
lumière la nécessité de revisiter et de questionner les pratiques 
lignagères héritées. 
 
IV. Réflexivité et remise en question des méthodes 
lignagères de parentalité 
 
La parentalité a toujours constitué un pilier fondamental dans la 
transmission des valeurs, des comportements et des normes au sein 
des familles. Cependant, les méthodes familiales traditionnelles, qui 
ont longtemps structuré la relation parent-enfant et l'organisation 
familiale, sont aujourd'hui relativement remises en question par un 
processus de réflexivité croissante. Ce phénomène, alimenté par les 
transformations sociales, économiques et culturelles, implique une 
réévaluation des pratiques parentales anciennes et une ouverture à 
des formes de parentalité plus égalitaires et inclusives. La réflexivité 
dans le domaine de la famille désigne cette capacité des parents à 
réfléchir sur leurs pratiques éducatives, à les critiquer et à en déceler 
les biais ou les limites, afin d’envisager des alternatives mieux 
adaptées aux enjeux contemporains. Ainsi, si la parentalité a 
longtemps structuré la transmission des normes et des valeurs, la 
réflexivité croissante des parents permet aujourd’hui de 
questionner les méthodes lignagères traditionnelles et d’ouvrir la 
voie à des pratiques plus égalitaires et inclusives. 
 
 
 



222 

4.1. Les limites des méthodes parentales lignagères 
Les méthodes parentales traditionnelles se caractérisent souvent 
par un modèle vertical et autoritaire, où l'éducation des enfants 
repose principalement sur la transmission descendante de règles et 
de savoirs. Dans ce modèle, les parents, et plus spécifiquement le 
père, sont perçus comme les figures centrales, détenteurs d'une 
autorité incontestée, et l'enfant, en position passive, doit assimiler 
cette autorité sans contestation. Ce modèle a été profondément 
ancré dans les structures familiales depuis des siècles, aussi bien 
dans les sociétés occidentales que dans de nombreuses cultures 
africaines et asiatiques. Par exemple, dans les sociétés africaines 
traditionnelles, notamment gabonaises, les structures patriarcales 
ou matrilinéaires ont souvent introduit des pratiques familiales 
basées sur des rapports de pouvoir stricts, souvent en déconnexion 
avec les besoins individuels des enfants. 
Effet, les critiques à l’encontre de ces méthodes parentales 
traditionnelles ont émergé au cours des dernières décennies, en 
réponse aux transformations sociales. L'une des principales limites 
de ces pratiques réside dans leur manque de prise en compte des 
besoins individuels des enfants. Dans de nombreux systèmes 
familiaux traditionnels, les enfants sont souvent jugés sur une base 
homogène, ce qui ne permet pas d’adapter l'éducation aux divers 
tempéraments, talents et besoins psychologiques des jeunes. Par 
ailleurs, cette approche autoritaire, centrée sur l'obéissance et la 
discipline rigide, renforce des rapports de pouvoir asymétriques 
entre parents et enfants et perpétue une vision de l'éducation où 
l'enfant est un récepteur passif de normes sociales préétablies. Face 
aux insuffisances des méthodes parentales traditionnelles, la 
réflexivité permet d’interroger les pratiques éducatives et d’ouvrir 
la voie à des formes de parentalité plus adaptées aux besoins des 
enfants. 
 
 
 



223 

4.2. La réflexivité dans la parentalité : Une remise en 
question des normes 
La réflexivité, dans le cadre de la parentalité, se définit comme un 
processus de remise en question des méthodes éducatives et des 
structures familiales traditionnelles oppressantes. Elle devient 
aujourd'hui un moteur fondamental de transformation des 
pratiques parentales. Ce processus permet de déconstruire 
l'autorité traditionnelle toxique et d’offrir aux enfants une place 
active dans leur propre éducation. Plutôt que de considérer 
l'éducation parentale comme un simple processus de transmission 
unidirectionnelle de valeurs et de comportements, la réflexivité met 
l’accent sur la construction collective des savoirs familiaux, en 
reconnaissant les besoins émotionnels, cognitifs et sociaux 
diversifiés des enfants. 
L'intégration de la réflexivité dans les pratiques parentales suppose 
également une prise en compte des contextes sociaux, 
économiques et culturels dans lesquels vivent les enfants. Cela 
implique une ouverture à des méthodes éducatives qui favorisent 
la pensée critique, l’autonomie, la créativité et plus de 
collaboration. Par exemple, de nombreuses familles adoptent 
aujourd'hui des pratiques plus souples qui privilégient plus 
d'écoute, plus de dialogue et plus de compréhension des besoins 
de l'enfant, tout en respectant son autonomie et son 
développement personnel. Ces familles visent à rendre les enfants 
acteurs de leur éducation, leur permettant de questionner, de 
discuter et de participer à la construction de leur identité et de leurs 
valeurs. 
La réflexivité, dans ce cadre, invite aussi les parents à interroger 
leur propre rôle dans la transmission des valeurs familiales, à 
analyser leurs biais et à réfléchir à l’impact de leurs pratiques sur le 
développement de leurs enfants. Cela suppose une parentalité plus 
« souple », fondée sur plus de « bienveillance » et sur plus d’écoute 
active, qui valorise la diversité des enfants et des approches 
éducatives. Ce processus de réflexion continue est essentiel pour 
transformer la famille en un espace de plus d’épanouissement 



224 

intellectuel, émotionnel et social, où les inégalités de départ 
peuvent être atténuées et où chaque enfant est reconnu dans ses 
singularités. Ainsi, la réflexivité ne se limite pas à une 
transformation interne des pratiques parentales, mais s’inscrit 
également dans une dynamique plus large, influençant les nouvelles 
formes d’éducation et l’impact de ces changements sur la société. 
 

4.3. Les nouvelles pratiques parentales et l'impact de la 
réflexivité sur la société 
Les nouvelles pratiques parentales observées dans les sociétés 
contemporaines, y compris au Gabon, s’inscrivent dans un 
mouvement plus large de transformation des rapports familiaux, 
marqué par une montée de la réflexivité, une diversification des 
normes éducatives et une valorisation croissante de l’individualité 
de l’enfant. Ce processus, abondamment analysé par des auteurs 
tels qu’Anthony Giddens (1991) et Ulrich Beck (2001), traduit la 
capacité des familles à interroger leurs propres routines, à redéfinir 
leurs rôles et à ajuster leurs pratiques éducatives en fonction des 
mutations sociales. Ainsi, les parents ne se contentent plus de 
reproduire des modèles traditionnels ; ils sélectionnent, combinent 
et réinterprètent des normes diverses pour construire une 
parentalité située, plus souple et plus attentive aux besoins 
spécifiques de chaque enfant. 
Dans cette dynamique, la parentalité partagée, qui encourage une 
implication équitable des deux parents dans les soins, l’éducation 
et les tâches domestiques, illustre une remise en cause des 
anciennes divisions sexuées du travail familial. Des travaux de 
Hochschild (1989) sur la « seconde journée » jusqu’aux analyses de 
François de Singly (2000) sur l’individualisation et la famille 
contemporaine, montrent que cette évolution s'accompagne d’une 
redéfinition des identités maternelles et paternelles, où la 
collaboration devient un marqueur de modernité éducative. 
La réflexivité familiale, qui consiste à questionner ses propres 
pratiques et représentations, ouvre également des perspectives sur 
la place de la famille dans la société. Dans un monde où les valeurs, 



225 

les identités et les normes culturelles se diversifient (Appadurai, 
1996 ; Hannerz, 1992).  La parentalité se voit investie d’une mission 
nouvelle : préparer des individus capables de penser de manière 
critique, de décoder la complexité sociale et de contribuer à la 
construction d’un vivre-ensemble plus juste. Les travaux de Basil 
Bernstein (1975) et de Pierre Bourdieu (1997) sur la transmission 
culturelle montrent que la famille n’est pas seulement un espace 
affectif, mais aussi un lieu de formation citoyenne et d’acquisition 
des dispositions nécessaires à la participation sociale. Les enfants 
apprennent non seulement les normes familiales, mais aussi les 
manières de percevoir, de questionner et de transformer le monde 
social. 
Les contextes socioéconomiques, quant à eux, produisent des 
effets déterminants sur les styles et les ressources éducatives 
disponibles. Les recherches comparatives en sociologie de la 
famille, notamment celles de Annette Lareau (2003) sur l’« 
accomplishment of natural growth » et la « concerted cultivation », 
éclairent les écarts entre familles aisées et familles défavorisées 
dans la capacité à offrir un encadrement structurant, un capital 
culturel diversifié et des opportunités éducatives complémentaires. 
Au Gabon, les familles à faible revenu ou disposant de moindres 
capitaux économiques, sociaux et culturels se trouvent parfois 
contraintes d’adopter des styles éducatifs plus autoritaires ou plus 
aléatoires, non par choix idéologique mais par limitation 
structurelle. À l’inverse, les familles mieux dotées peuvent 
mobiliser des ressources éducatives externes (activités 
parascolaires, répétiteurs, technologies éducatives, réseaux 
sociaux) favorisant une socialisation plus ouverte, plus variée et 
plus orientée vers la réussite scolaire. 
Ces conditions structurelles influencent non seulement la qualité 
des opportunités éducatives, mais aussi les dynamiques affectives 
et relationnelles au sein des familles. Dans les milieux défavorisés, 
certains parents, faute de ressources, peuvent exercer un contrôle 
strict ou, au contraire, se désengager partiellement, conduisant à 
des formes de « parentalité vulnérable » (Martin, 2021). Les familles 



226 

plus aisées déploient quant à elles des modes éducatifs davantage 
orientés vers l’autonomie de l’enfant, l’expression de soi et la 
négociation, conformément aux logiques contemporaines 
d’individualisation. 
La question du genre demeure au cœur de ces transformations. De 
nombreuses études africaines et internationales (Comaroff & 
Comaroff, 2001 ; Locoh, 1998 ; Oyěwùmí, 1997) soulignent que 
les femmes continuent d’assumer l’essentiel de la charge parentale 
: soins aux enfants, gestion domestique, suivi scolaire, encadrement 
moral et organisation du quotidien. Cette « charge mentale » 
(Haicault, 1984 ; Daminger, 2019), encore largement invisibilisée 
dans les débats publics gabonais, peut générer stress, épuisement 
et stratégies d’adaptation variées : recours à la solidarité 
communautaire, délégation éducative aux grands-parents, 
dépendance accrue à l’école, ou investissements dans l’économie 
informelle pour soutenir le foyer. Les pères oscillent entre 
implication partielle, prise en charge économique distante ou 
parfois retrait des responsabilités parentales, comme observé dans 
plusieurs recherches sur les transformations des masculinités 
africaines (Silberschmidt, 2001 ; Ratele, 2016). 
Dans ce contexte, les enjeux économiques, politiques et culturels 
façonnent profondément les formes actuelles de parentalité. Ils 
influencent les relations intergénérationnelles, les conditions de 
socialisation et la capacité des familles à construire des 
environnements propices à l’épanouissement des enfants. La 
famille, traversée par ces contraintes et ces innovations, devient 
ainsi un véritable laboratoire social où se négocient de nouveaux 
rapports de pouvoir, de nouvelles identités parentales et de 
nouvelles manières d’habiter la société contemporaine. 
 
 
 
 
 
 



227 

Conclusion 
 
En définitive, la parentalité au Gabon se présente comme un 
champ en profonde mutation, où s’entremêlent héritages culturels, 
exigences contemporaines et transformations socioéconomiques 
rapides. Les parents naviguent aujourd’hui entre des normes 
traditionnelles fragilisées et des modèles modernes encore 
inachevés, produisant un espace éducatif hybride fait de 
négociations, d’ajustements et parfois d’incertitudes. L’autorité 
coutumière, autrefois incontestée, se redéfinit au contact de 
nouvelles pratiques fondées sur le dialogue, la participation et la 
prise en compte de l’individu, marquant une recomposition subtile 
mais décisive des rapports familiaux. 
Au-delà de l’analyse, cette étude présente une portée sociale et 
utilitaire particulièrement significative. En mettant en lumière les 
tensions structurelles, les aspirations émergentes et les zones de 
vulnérabilité au sein des familles gabonaises, elle offre des clés de 
compréhension indispensables pour répondre aux défis éducatifs 
contemporains. Elle fournit un cadre d’interprétation utile aux 
décideurs publics, aux acteurs sociaux, aux institutions éducatives 
et aux organisations communautaires désireux d’élaborer des 
dispositifs d’accompagnement parental réellement adaptés aux 
réalités du terrain. 
Ce travail contribue ainsi à éclairer les débats sur la parentalité, à 
soutenir la construction de politiques familiales plus cohérentes et 
inclusives, et à favoriser une meilleure articulation entre famille, 
école, État et acteurs religieux. Il met en évidence l’importance 
stratégique de la parentalité comme levier de cohésion sociale, de 
prévention des inégalités, de promotion de l’égalité de genre et de 
consolidation du bien-être des enfants. Saisir ces recompositions 
contemporaines, c’est offrir aux familles des outils pour renforcer 
leurs compétences éducatives, valoriser leurs ressources et les 
accompagner dans un environnement social en constante 
évolution. 



228 

En somme, cette étude ne se limite pas à décrire la transformation 
de la parentalité gabonaise : elle ouvre des perspectives concrètes 
pour agir. Elle invite à penser des interventions mieux ciblées, à 
ajuster les politiques publiques et à soutenir les familles dans leur 
quête de légitimité éducative. Comprendre la parentalité 
aujourd’hui, c’est contribuer directement à l’édification d’une 
société gabonaise plus équilibrée, plus résiliente et plus attentive 
aux besoins de ses générations futures. 
 
Bibliographie 
 
ADEPOJU Adebayo, 1999. La famille africaine. Politiques 
démographiques et développement, Karthala, Paris. 
APPADURAI Arjun, 1996. Modernity at Large: Cultural Dimensions 
of Globalization. Minneapolis, University of Minnesota Press, MN. 
ERDMUTE Alber, 2018. Transfers of Belonging: Child Fostering in 
West Africa in the 20th Century, Brill, Leiden/Boston. 
BALANDIER Georges, 1957. Sociologie actuelle de l’Afrique noire. 
Dynamique des changements sociaux en Afrique centrale, PUF, Paris. 
BALONDJI Steeve-Thierry,2019,«La sexualité de 
divertissement en milieu urbain gabonais », in Revue Gabonaise de 
Sociologie, n°10, pp.7-18. 
BECK Ulrich, 2001. La société du risque : Sur la voie d’une autre 
modernité, Aubier, Paris. 
BERNSTEIN Basil, 1975. Class, Codes and Control. Vol. 3: Towards 
a Theory of Educational Transmissions, Routledge & Kegan Paul, 
London. 
BLEDSOE Caroline, 1990, « The Politics of Children: Fosterage 
and the Social Management of Fertility among the Mende of Sierra 
Leone », in Africa, n°60(4), pp.545–570. 
BONI Séraphin, 2010. Anthropologie de l’enfance en Afrique. 
Karthala, Paris. 
BOURDIEU Pierre, 1997. Méditations pascaliennes, Éditions du 
Seuil, Paris. 



229 

COMAROFF Jean, & COMAROFF John, 2001. Millennial 
Capitalism and the Culture of Neoliberalism. Duke University Press, 
Durham. 
DAMINGER Allison, 2019, « The Cognitive Dimension of 
Household Labor», in American Sociological Review, n°84(4), pp. 609–
633. 
DE SINGLY François, 2000. Liberté surveillée : Les nouvelles formes 
de contrôle social. PUF, Paris. 
DOZON Jean-Pierre, 1987, « Les familles africaines et leurs 
transformations », in EHESS/ORSTOM. Consulté en ligne : 
https://horizon.documentation.ird.fr/exl-
doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf 
GIDDENS Anthony, 1991. Modernity and Self-Identity: Self and 
Society in the Late Modern Age. Stanford, Stanford University Press, 
Californie. 
GOODY Esther, 1982. Parenthood and Social Reproduction: Fostering 
and Occupational Roles in West Africa, Cambridge University Press, 
Londre. 
HAICAULT Monique, 1984, « La gestion ordinaire de la vie en 
deux : Contribution à l'analyse des pratiques dans les couples », in 
Sociologie du Travail, n°26(3), pp.268–277. 
HANNERZ Ulf, 1992. Cultural Complexity: Studies in the Social 
Organization of Meaning. New York, Columbia University Press, 
New-Y ork. 
HOCHSCHILD Arlie Russell, 1989. The Second Shift: Working 
Parents and the Revolution at Home. New York, Viking, New-York. 
KOFFI Martin Yao, 2014. Famille et parentalité en Afrique à l’heure 
des mutations sociétales, L’Harmattan, Paris. 
LALLEMAND Suzanne, 1993. La circulation des enfants en société 
africaine : Pratiques et représentations, L’Harmattan, Paris. 
LAREAU Annette, 2003. Unequal Childhoods: Class, Race, and 
Family Life. Berkeley, University of California Press, Californie. 
LOCOH Thérèse, 1995. Familles africaines, population et qualité de la 
vie, CEPED, Paris. 

https://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf
https://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf


230 

LOCOH Thérèse, 1998. Familles africaines : modernité et mutations. 
CEPED, Paris. 
MBONI Joseph, 1986. Les transformations familiales : Étude de 
l’évolution des structures, relations familiales et de l’éducation de l’enfant au 
Gabon, Toulouse 2, thèse de doctorat. 
MEILLASSOUX Claude, 1968. L’anthropologie économique de Gouro 
de Côte-D’ivoire. De l’économie de subsistance à l’agriculture commerciale. 
PUF Paris. 
MOUVAGHA-SOW Myriam, 2002. Processus matrimoniaux et 
procréation à Libreville (Gabon), Université Paris X-Nanterre, thèse de 
doctorat. 

OYĚWÙMÍ Oyèrónkẹ́, 1997. The Invention of Women: Making an 
African Sense of Western Gender Discourses. Minneapolis, University of 
Minnesota Press, Minnesota. 
PILON Marc et VIMARD Philippe, 1998. Structures et dynamiques 
familiales à l’épreuve de la crise en Afrique subsaharienne, Chaire Quetelet, 
Louvain-la-Neuve. 
RATELE Kopano, 2016. Liberating Masculinities, HSRC Press, 
Cape Town. 
SILBERSCHMIDT Margrethe, 2001, «Disempowerment of 
Men in Rural and Urban East Africa: Implications for Male 
Identity and Sexual Behavio », in World Development, n°29(4), pp. 
657–671. 
 


