LA PARENTALITE AU GABON : DYNAMIQUES,
REPRESENTATIONS ET TRANSFORMATIONS
CONTEMPORAINES

Steeve-Thierry BALOND]JI

Chargé de Recherche (CAMES)

Centre National de la Recherche Scientifique et Technologique (CENAREST)
Institut de Recherche en Sciences Humaines (IRSH)

Département de Recherche sur les Dynamiques Sociales (DRDS)
balondjisteeve@yahoo.fr; balondjisteeveirsh@gmail.com

Résumé

Cette recherche analyse les mutations contemporaines de la parentalité au Gabon, en mettant
en lumiere les dynamiques sociales, culturelles et économiques qui redéfinissent les riles
parentans. A partir d’une méthodologie qualitative fondée sur des entretiens semi-directifs, des
observations de terrain et lanalyse de disconrs institutionnels et médiatiques, ['étude interroge
la maniere dont les parents gabonais négocient entre héritages traditionnels et influences
modernes. Les résultats montrent une recomposition des modéles éducatifs, marquée par nne
montée de individualisation, une diversification des figures parentales et une redéfinition des
rapports d’autorité et de genre. Ces transformations traduisent d la fois une adaptation aux
changements sociétanx: et une volonté de maintenir une continuité culturelle. 1.'étude conclut sur
Limportance de repenser les politiques familiales pour accompagner ces évolutions sans rompre
les équilibres communantaires.

Mots-clés : parentalité, Gabon, modernité, dynamiques familiales, transformations sociales.

Abstract

This study examines contemporary transformations in parenting in Gabon, highlighting the
social, cultural, and economic dynamics that are reshaping parental roles. Using a qualitative
methodology that combines semi-structured interviews, field observations, and analysis of
institutional and media discourses, the research explores how Gabonese parents navigate
between  traditional values and modern influences. The findings reveal an ongoing
reconfiguration of educational models, characterized by greater individualization, diversification
of parental fignres, and redefined gender and anthority relations. These changes reflect both an
adaptation to broader societal shifts and a desire to preserve cultural continuity. The study
concludes by emphasizing the need to rethink _family policies to support these evolving forms of
parenthood while maintaining social cobesion and intergenerational balance.

Keywords : parenthood, Gabon, modernity, family dynamics, social transformations

202


mailto:balondjisteeve@yahoo.fr;%20balondjisteeveirsh@gmail.com

Introduction

La parentalité, au-dela de sa dimension biologique, renvoie a un
ensemble complexe de pratiques, de représentations et de
responsabilités qui structurent la relation entre les parents, les
enfants et la société. Elle constitue un champ d’étude privilégié
pour la sociologie et [Panthropologie, car elle interroge
simultanément les modes de socialisation, les systemes de valeurs
et les structures de pouvoir qui régissent les relations familiales.
Dans le contexte gabonais, la parentalité s’inscrit historiquement
dans un modele communautaire ou la prise en charge de 'enfant
dépasse largement le cadre du couple ou du foyer nucléaire pour
impliquer la famille élargie et, parfois, 'ensemble du village. Ce
modele, fondé sur la solidarité, I'interdépendance et la transmission
intergénérationnelle, reste profondément ancré dans I'imaginaire
social et constitue un pilier de cohésion collective.

Pourtant, le Gabon contemporain connait des mutations sociales,
économiques et culturelles profondes et rapides : urbanisation
accélérée, transformations du marché du travail, montée de
I'individualisme, scolarisation massive, diffusion des médias et
circulation des valeurs globalisées. Ces changements tendent a
bouleverser les logiques traditionnelles et a transformer les
pratiques parentales. Dans les milieux urbains, notamment a
Libreville et Port-Gentil, la parentalité se réinvente face a des défis
multiples : recomposition des familles, précarité économique,
mobilité professionnelle, évolution des rapports de genre et
exposition a des modeles éducatifs transnationaux. Ces tensions
entre continuité et changement, entre héritage lignager et
aspirations modernes, interrogent directement le role de la famille
dans la transmission culturelle et sociale.

L’intérét sociologique et anthropologique de cette étude réside
dans la compréhension fine de ces dynamiques de recomposition :
comment les acteurs familiaux redéfinissent-ils les notions de «
bien éduquer », de « bon parent » ou d’ « autorité » dans un contexte
marqué par la pluralité normative et la mondialisation culturelle ?

203



Ce questionnement n’est pas seulement académique : il touche a la
vie quotidienne des familles gabonaises, a la socialisation des
enfants et a la cohésion sociale. Il permet d’explorer les interactions
entre héritage culturel et modernité, entre normes collectives et
stratégies individuelles, révélant les ajustements, négociations et
compromis qui fagonnent aujourd’hui la vie familiale.

La problématique centrale devient alors doublement pertinente :
d’une part, elle éclaire comment la parentalité se transforme dans
un contexte de modernisation et d’urbanisation rapides ; d’autre
part, elle permet de saisir les implications sociales, éducatives et
culturelles de ces transformations pour la société gabonaise dans
son ensemble. La question qui se dégage est donc : comment les
transformations sociales, économiques et culturelles
contemporaines redéfinissent-elles les représentations et les
pratiques de la parentalité au Gabon ? Autrement dit, en quoi les
dynamiques de modernisation, d’urbanisation et de mondialisation
reconfigurent-elles les rapports entre traditions éducatives, roles
parentaux et valeurs familiales ?

Dans ce cadre, étude repose sur Phypothése que la parentalité au
Gabon tend a s’individualiser sous I'effet de 'urbanisation et de la
modernisation, réduisant progressivement le role collectif de la
famille élargie dans I’éducation des enfants, tout en intégrant de
nouvelles valeurs liées a la réussite scolaire, a 'épanouissement
personnel et a ’égalité de genre, et en demeurant partiellement
ancrée dans les normes traditionnelles. Par ailleurs, les médias, les
réseaux sociaux et les modeles culturels transnationaux influencent
de plus en plus les pratiques parentales, remodelant les formes
d’autorité et de communication au sein des familles.

Ainsi, cette étude n’a pas seulement pour ambition de décrire des
transformations familiales : elle vise a comprendre comment la
parentalité contribue a la reproduction ou a la transformation des
normes sociales, a la formation des enfants et a 'organisation de la
vie collective au Gabon. Pour ce faire, il est désormais nécessaire
de présenter le cadre théorique et "approche méthodologique qui
orienteront I’analyse.

204



I. Approche théorique et méthodologique

1.1. La parentalité africaine : des approches structurales a
Ia perspective de Ia décoercition
Pour analyser les dynamiques et transformations de la parentalité
au Gabon, il est nécessaire de mobiliser a la fois des outils
méthodologiques rigoureux et un cadre théorique solide. Cette
double approche permet de situer les pratiques parentales dans leur
contexte social, culturel et historique, tout en identifiant les
facteurs de changement et les continuités au sein des familles
gabonaises. L’étude s’appuiera donc sur des références classiques
en anthropologie et en sociologie de la famille, tout en intégrant
des perspectives contemporaines afin de rendre compte des
recompositions a 'ceuvre.
Parmi ces perspectives, approche de la décoercition sociale,
développée par Steeve-Thierry Balondji (2019), sur laquelle
s’appuie le présent article, propose une lecture critique des
transformations sociales au Gabon, en mettant en lumiére
I’évolution des rapports parentaux sous le prisme de la liberté, de
la réflexivité et de I’égalité relationnelle. La décoercition sociale
permet de comprendre les mutations contemporaines de la
parentalité, marquées par la remise en question des modecles
d’autorité verticale, des normes patriarcales et des rapports
hiérarchiques traditionnels au sein des familles. Elle révele
comment les  parents, confrontés aux  changements
socioéconomiques et culturels, tendent a adopter de nouvelles
formes d’interaction avec leurs enfants, fondées sur la
communication, la négociation et la coresponsabilité éducative.
La décoercition sociale est une force processuelle a la fois
involutive (destructrice) et évolutive (constructrice) qui agit sur les
individus, influence les comportements et transforme la société.
Dans le domaine familial, elle opére en déconstruisant les modeles
coercitifs hérités des structures patriarcales, ou I'autorité parentale
reposait sur la soumission et la hiérarchie, pour favoriser
I'émergence de nouvelles pratiques parentales centrées sur la

205



reconnaissance mutuelle et le respect de 'autonomie de Penfant.
Elle se manifeste ainsi comme un processus dialectique a double
mouvement : involutif lorsqu’elle remet en cause les logiques de
pouvoir et les habitus éducatifs autoritaires ; évolutif lorsqu’elle
engendre des valeurs éducatives basées sur la coopération, la
réciprocité et la coresponsabilité parentale.

Cette dynamique ne consiste pas simplement en un affaiblissement
des normes sociales ou culturelles, mais en une déconstruction
critique des modecles parentaux traditionnels, visant a « libérer »
littéralement les acteurs familiaux (parents et enfants) des
contraintes structurelles qui limitent leur autonomie relationnelle.
Elle favorise I’émergence d’une parentalité réflexive, ou la liberté
de penser et d’agir se conjugue avec la responsabilité éducative,
dans une logique d’équilibre entre autorité et dialogue.

Dans sa dimension processuelle, la décoercition sociale se déploie
selon une temporalité en trois temps. Le premier est celui de la
déconstruction, ou lon critique les structures coercitives, les
institutions autoritaires et les habitus de soumission présents dans
la famille traditionnelle. Le second est celui de la reconfiguration,
ou apparaissent de nouvelles pratiques parentales : plus de partage
des décisions, plus d’écoute active, plus d’implication conjointe des
deux parents dans la socialisation de 'enfant, plus de valorisation
du dialogue et du respect mutuel. Le troisieme est celui de la
réinvention du social, ou se stabilisent des formes de parentalité
fondées sur la liberté partagée, la reconnaissance réciproque et la
coéducation.

Sur le plan individuel, la décoercition sociale correspond a une
transformation intérieure, cognitive et éthique. Le parent apprend
a interroger les normes éducatives qu’il reproduit, a désapprendre
les modeles d’autorité toxiques et a affirmer une autonomie
réflexive dans sa relation a enfant. Ce travail de déliaison et de
reconstruction constitue le socle d’une subjectivité critique capable
de résister a la reproduction des rapports de domination au sein du
foyer. Sur le plan collectif, la décoercition sociale se manifeste dans
la reconfiguration des pratiques familiales et sociales

206



I'organisation horizontale, la participation démocratique, la co-
décision et la circulation du pouvoir remplacent les logiques
hiérarchiques et coercitives.

Ainsi, les mutations de la parentalité au Gabon peuvent étre
comprises comme une manifestation concrete de la décoercition
sociale : elles traduisent la volonté croissante des individus de
repenser les rapports familiaux selon des principes d’égalité, de
liberté et de responsabilité partagée. Le lien parental devient alors
une construction intersubjective, continuellement négociée, ou la
décoercition vise a rééquilibrer les relations éducatives par le
dialogue, I’écoute et la reconnaissance réciproque.

D’un point de vue sociologique, la décoercition sociale renvoie a
I'ensemble des dynamiques qui fagonnent et transforment les
comportements individuels ainsi que les relations sociales. Elle agit
souvent de maniere implicite a travers les institutions (famille,
école, Etat, associations), les valeurs partagées (solidarité, respect,
justice) et les mutations culturelles (éducation, médias,
urbanisation). Dans sa dimension dynamique, elle englobe les
mécanismes de changement social (tensions, conflits, innovations
et adaptations) qui participent aujourd’hui a la réorganisation du
vivre-ensemble familial et parental au Gabon. Dans cette
perspective, il est pertinent de confronter I'approche de
décoercition sociale a d’autres approches des transformations
familiales, afin d’enrichir la compréhension des dynamiques de
pouvoir et de genre au sein des foyers africains.

Depuis les années 1950, la recherche sur la famille africaine a mis
en évidence son role central dans l'organisation sociale et la
reproduction des normes. Georges Balandier (1957) décrit la
famille comme wune institution structurante, patriarcale et
communautaire, ou I'autorité et les rapports de pouvoir assurent la
continuité du groupe et la stabilité sociale. La parentalité y apparait
comme un devoir collectif, encadré par les impératifs
communautaires. Claude Meillassoux (1968) analyse la famille
comme unité de production, soulignant I'autorité masculine sur les
ressources et la reproduction, ce qui perpétue les rapports de

207



domination envers les femmes et les enfants. Jean-Pierre Dozon
(1987) nuance ces perspectives en montrant que les
transformations familiales ne sont ni linéaires ni univoques : des
mutations préexistaient a la colonisation, et les changements
induits par celle-ci se superposent a des dynamiques endogenes.
Joseph Mboni (1986) observe dans le Gabon contemporain la
remise en cause des normes traditionnelles et la tension entre
héritage patriarcal et aspirations a I’égalité, sans toutefois proposer
de transformation effective des structures coercitives. Adepoju
(1999) prolonge cette réflexion en explorant les transformations
des roles de genre et des rapports de pouvoir au sein des foyers, en
lien avec les dynamiques économiques et sociales. Il met 'accent
sur I’évolution des relations de pouvoir et la remise en question des
roles traditionnels, mais reste centré sur les facteurs socio-
¢conomiques, alors que la décoercition sociale propose une
approche plus globale, fondée sur I’émancipation et I’égalité
relationnelle dans toutes les spheres sociales. Koffi Martin Yao
(2014) aborde les transformations récentes de la famille et de la
parentalité, partageant avec la décoercition sociale I'idée d’une
déconcentration du pouvoir parental et la valorisation des
dynamiques égalitaires. La décoercition va cependant plus loin en
intégrant une réflexion sur la décolonisation des rapports sociaux
et ’émancipation individuelle dans toutes les dimensions de la vie
sociale.

Dans le registre communautaire, Esther N. Goody (1982) met en
avant le fostering, pratique ou la prise en charge des enfants par
d’autres membres du groupe repose sur des obligations sociales
fortes, traduisant une solidarité collective plus que la filiation
biologique. Caroline Bledsoe (1990) montre que la circulation des
enfants peut étre un instrument de gestion du pouvoir et du
prestige social, tandis que Suzanne Lallemand (1993) documente la
diversité des pratiques éducatives et la prééminence du collectif sur
la cellule nucléaire. Thérese Locoh (1995) et Marc Pilon (1998)
insistent sur le role régulateur et protecteur de la famille face aux
crises économiques et sociales. Bien que ces travaux révelent la

208



plasticité et la résilience des structures familiales africaines, ils
réduisent souvent la parentalité a un role de maintien et
d’ajustement. La décoercition les dépasse en substituant a la
logique du devoir collectif une éthique du consentement, ou le lien
familial se construit librement et de manicre partagée.

Les recherches plus contemporaines enrichissent cette perspective.
Myriam Mouvagha-Sow (2002) met en lumiere la maternité sociale
et les recompositions familiales comme stratégies d’émancipation
féminine, souvent contraintes par la nécessité économique.
Erdmut Alber (2018) souligne la fluidité des liens parentaux et la
circulation des enfants comme expression d’appartenances
multiples, tout en signalant que le consentement individuel n’est
pas toujours pris en compte. La décoercition prolonge ces travaux
en plagant le dialogue et le choix réciproque au cceur des relations
parentales, transformant la famille en espace d’autonomie, de co-
responsabilité et de liberté partagée.

En définitive, ces différentes recherches montrent la complexité
des logiques sociales, communautaires, économiques et
symboliques qui structurent les liens familiaux, mais elles restent
marquées par une vision coercitive ou la parenté s’exprime d’abord
comme devoir ou stratégie. La décoercition propose un
dépassement : elle transforme la parentalité en relation éthique et
libre, ou le lien se construit dans la rencontre et la reconnaissance
mutuelle. Elle ne s’oppose pas a la culture africaine de la parenté,
mais en propose une relecture émancipatrice, «libérant» les
potentialités relationnelles relativement étouffées par la contrainte
et plagant la liberté créatrice au ceeur du lien familial.

Les transformations sociales contemporaines, en particulier celles
touchant a la redéfinition des structures familiales et des roles
sociaux, entrainent une reconfiguration progressive des rapports
parentaux au Gabon. Ces évolutions se manifestent par une remise
en question des normes traditionnelles liées a la parentalité et une
recherche de relations familiales plus égalitaires, ou la liberté
individuelle et la réflexivité des membres de la famille sont
favorisées. Les dynamiques de la décoercition sociale, fondées sur

209



des rapports moins hiérarchiques et plus horizontaux, offrent une
réponse aux tensions liées a I'évolution des rapports entre parents
et enfants, notamment face aux pressions socioéconomiques et
culturelles.

C’est dans cette perspective d’analyse des mutations sociales et
familiales que s’inscrit la démarche méthodologique de cette étude,
visant a saisit de maniére empirique les transformations
contemporaines de la parentalité au Gabon.

1.2. Démarche méthodologique et terrain d’enquéte
comprendre les transformations de Ia parentalité au Gabon
Cette étude repose sur une approche méthodologique qualitative,
combinant des méthodes ethnographiques et des entretiens semi-
directifs. Entre 2020 et 2025, les données ont été collectées dans
les villes de Libreville, Port-Gentil, Lambaréné, Oyem et Makokou
et Franceville. Ces localités ont été choisies en raison de leur
diversité géographique, socioéconomique et culturelle, permettant
ainsi une vision plus complete des évolutions parentales a I'échelle
nationale. Les entretiens semi-directifs ont été menés aupres de 100
participants : des parents (meres et peres, 60 % de femmes et 40 %
d’hommes, afin de saisir les différences de genre dans les roles
parentaux) : Agés de 25 a 55 ans, représentant diverses
configurations familiales, telles que monoparentales, nucléaires,
¢largies et recomposées. Aussi, aupres des jeunes adultes agés entre
18 et 30 ans, issus de différentes classes sociales et ayant vécu
diverses expériences familiales, afin de mieux saisir comment les
jeunes générations percoivent et vivent la transformation des roles
parentaux. Enfin, des acteurs sociaux et éducatifs : responsables
d’ONG, d’orphelinats, éducateurs et travailleurs sociaux, qui
apportent des perspectives professionnelles sur les dynamiques
parentales et les politiques publiques relatives a la parentalité.
L'échantillon reflete la diversité socio-économique (ménages a
faible revenu, classe moyenne, travailleurs du secteur informel) et
culturelle (urbain/rural, diversité ethnique) afin d’assurer une
vision nuancée des pratiques parentales dans un contexte de

210



changements socioéconomiques. En paralléle, des observations
ethnographiques ont été réalisées dans des familles, des écoles, des
espaces communautaires et des institutions publiques pour
comprendre les dynamiques sociales, culturelles et économiques
qui sous-tendent ces transformations.

L’analyse thématique des données sur la parentalité au Gabon met
en lumiere plusieurs axes essentiels qui témoignent de la
reconfiguration des rapports familiaux et parentaux dans un
contexte de profondes mutations sociales : parentalité dans les
sociétés lignageres gabonaises (1I), redéfinition du pouvoir
parental (III), réflexivité et remise en question des méthodes
traditionnelles de parentalité (IV).

I1. Parentalité dans les sociétés lignageres gabonaises

Dans les sociétés lignageres gabonaises Gisir, Tsogho, fang, punu,
nzebi ou obamba et d’autres constitutives de la société gabonaise,
la parentalité est fondée sur une articulation entre la filiation
lignagere, les rapports d’age, de sexe, et I'autorité symbolique des
ainés. La maternité y est valorisée comme un signe de réussite
sociale, mais aussi comme un devoir collectif de reproduction du
groupe. Le pere et la mere ne sont pas toujours ceux qui élevent
seuls I'enfant, surtout dans les systemes matrilinéaires ou 'oncle
maternel peut assumer un role central. I.’éducation s’inscrivait dans
une logique verticale et disciplinaire : la violence éducative
ordinaire est socialement légitimée (corrections physiques,
punitions, obéissance sans discussion), les enfants étant considérés
comme des étres a « redresser ». La parentalité se confond souvent
avec la reproduction de la soumission, au nom de la préservation
de I'ordre familial. Ces caractéristiques montrent que la parentalité
dans ces sociétés ne se réduit pas a la simple prise en charge des
enfants, mais s’inscrit dans un systeme complexe de relations
hiérarchiques et de transmission culturelle, ou I'autorité des ainés
joue un role central.

211



2.1. L'autorité symbolique des ainés

L’autorité des ainés, qui est un élément central de ces sociétés,
représente un pouvoir symbolique qui dépasse largement la simple
capacité a discipliner les plus jeunes. Cette autorité se nourrit de la
sagesse, mais aussi de la 1égitimité de la vieillesse, et elle est liée a
une conception de la société dans laquelle I'ordre est maintenu par
des individus investis d’'un savoir transmis de génération en
génération. Dans de nombreuses sociétés, ce savoir n'est pas
uniquement académique ou technique, mais englobe aussi la
compréhension des normes culturelles et des pratiques
traditionnelles. Les ainés sont percus comme les garants de la
continuité de ces savoirs et des valeurs qu'ils véhiculent.
L’autorité des alnés n'est pas remise en question, car elle repose sur
la croyance dans leur légitimité. Par exemple, dans les sociétés
matrilinéaires comme chez les Gisir, ’'oncle maternel assume une
position clé, apportant une dimension de contrdle et de régulation
des jeunes hommes. Ce modcle matrilinéaire, bien qu’offrant un
réle important a la mere, permet a I'oncle de jouer un role de
médiateur et de formateur aupres des jeunes garcons, en veillant a
ce qu'ils respectent les normes du groupe et qu'ils incarnent les
valeurs sociales propres a leur communauté. Ainsi, 'autorité des
ainés structure non seulement les relations intergénérationnelles,
mais influence également la répartition des responsabilités et des
roles au sein de la famille, préparant le terrain pour examiner
comment la parentalité s’articule avec les roles sexués dans ces
sociétés.

2.2. La parentalité et les roles sexués
En ce qui concerne les rapports de sexe, ces sociétés reposent sur
une division des taches et des roles tres marquée. L'homme et la
femme ont des réles différenciés, mais complémentaires. L'homme
est souvent responsable de la protection, de la fourniture des
ressources (a travers la chasse, la péche, le défrichage et I’abattage
des champs, la construction des habitations) et de l'autorité
publique, tandis que la femme, en tant que mere et nourriciere,

212



porte la responsabilité de I’éducation domestique. Cependant, les
femmes ne sont pas seulement responsables des enfants en termes
d'éducation affective ou psychologique, elles jouent également un
role central dans la transmission des savoirs et des traditions,
surtout dans les sociétés matrilinéaires. Dans ces derniéres, la mere
n'est pas simplement la figure centrale de I’enfant, mais son réseau
¢largi, composé de la famille maternelle, jouant également un réle
clé dans son éducation. Méme si cette éducation est complétée par
les grands-parents biologiques et classificatoires, les rites
initiatiques et ’ensemble des ainés sociaux en fonction du sexe et
de I’age de la personne, comme on le voit dans les témoignages de
Jean et Martine que nous avons interrogé sur ce sujet.
« Avant, Péducation des enfants était une affaire
collective, impliquant toute la famille. Ce n’étaient pas
uniquement les parents biologiques qui s’occupaient de
I'enfant. Mes enfants ont été élevés par moi, mon épouse,
mais aussi par leurs grands-parents et mes fréres. Chacun
jouait un role spécifique. Cette éducation était complétée
par les initiations masculines et féminines. Aujourd’hui,
les choses ont évolué, mais cette idée de partage des
responsabilités reste importante. » (Jean, 48 ans, pere de
quatre enfants, Port-Gentil).
« Dans notre culture, la parentalité a toujours été un
travail collectif. Mes enfants ont été encadrés par tous les
membres de la famille : grands-parents, oncles et tantes,
chacun apportant sa contribution a leur éducation. Et, a
un certain age on initiait les enfants dans les rites
masculins ou féminins. Aujourd’hui, méme si les choses
sont un peu différentes, cette solidarité familiale reste un
pilier fondamental. » (Martine, 56 ans, mére de trois
enfants, Libreville).
L’analyse thématique des verbatims de Jean et de Martine révele
une constante dans la conception de la parentalité comme une
responsabilité collective au sein de la famille élargie. Les deux
interviewés soulignent I'importance de I'implication de divers

213



membres de la famille, au-dela des parents biologiques, dans
I’éducation des enfants. Les grands-parents, les oncles et les tantes,
méme les initiations, jouent des roles spécifiques et essentiels, que
ce soit en maticre de valeurs morales ou d’indépendance. La
parentalité est donc une affaire collective, et cette collectivité est
incarnée par des figures sociales qui ne sont pas uniquement les
parents directs de lenfant. En effet, dans de nombreuses
communautés, le systeme de parenté élargie joue un role crucial.
Ainsi, éducation de Penfant ne releve pas exclusivement des
parents biologiques, mais impliquait souvent des membres de la
famille étendue, tels que les oncles, tantes, grands-parents et
cousins. Ce systeme garantit la transmission des valeurs collectives
tout en assurant une forme de régulation sociale, dans la mesure
ou chaque membre de la famille élargie a pour fonction de
contribuer 2a la préservation de l'ordre social et a l'intégration de
I'enfant dans les normes de la communauté. Ainsi, la répartition
différenciée des roles entre hommes et femmes, combinée a
I'implication active de la famille élargie, illustre comment la
parentalité fonctionne comme un systeme collectif et hiérarchisé,
préparant I'analyse de son réle dans la reproduction des rapports
de pouvoir.

2.3. La parentalité comme reproduction des rapports de
pouvoir

L’objectif de la parentalité dans ces sociétés traditionnelles est donc

moins d’encourager I’épanouissement personnel que de garantir la

continuité de l'ordre social. L’éducation, loin d’étre un espace

d’indépendance et d’innovation, est un moyen d’assurer

I'intégration des jeunes générations dans un systeme social

préexistant. On le voit dans les propos de Ampumet et de Oyégué.

« Quand j’étais enfant, on ne remettait jamais en question

ce que disaient nos parents. C’était une question de

respect, de pouvoir. Mais aujourd’hui, je vois que mes

enfants ne se contentent plus de suivre sans comprendre.

IIs veulent comprendre le pourquoi de tout. Ca change la

214



dynamique, mais je me rends compte que ¢a permet aussi
de déconstruire certaines formes de pouvoir ».
(Ampumet, 48 ans, pere de deux enfants, Lambaréné).
« Avant, dans ma famille, lautorité parentale était
absolue. Les enfants obéissaient sans discuter, on ne
parlait méme pas de négociation. Mais aujourd’hui, j’ai
I'impression que la parentalité reproduit de moins en
moins les rapports de pouvoir, parce que mes enfants
questionnent et parfois, ils ont méme des arguments qui
me poussent a revoir certaines décisions ». (Oyégué, 53
ans, mere de trois enfants, Franceville).
Dans ce systeme, les enfants sont formés pour accepter les
rapports de pouvoir et les normes sociales sans remise en question.
Par cette voie, la parentalité devient un instrument de reproduction
sociale et culturelle, mais aussi un levier de maintien du pouvoir
des générations ainées sur les plus jeunes.
Ainsi, dans ces sociétés, la parentalité et I’éducation sont des
moyens essentiels pour préserver les structures familiales, sociales
et culturelles. Elles assurent une stabilité sociale en garantissant que
les jeunes générations respectent les valeurs et les hiérarchies
définies par les ainés. Ces structures familiales, par leur caractere
rigide et coercitif, servent a renforcer un ordre social souvent percu
comme immuable, ou les roles sont assignés selon des criteres
d’age, de sexe et de filiation. Ainsi, en structurant I’éducation
autour de l'obéissance et de la transmission des normes, la
parentalité traditionnelle se présente comme un vecteur de
maintien des rapports de pouvoir, posant les bases de la réflexion
sur la redéfinition du pouvoir parental.

III. Redéfinition du pouvoir parental
Les mutations sociales actuelles, portées par les transformations
économiques et la mondialisation, ont profondément réorienté les

rapports sociaux et affectent notamment les structures familiales.
Ce phénomene est particulierement marqué par une recomposition

215



des roles masculins et féminins au sein du foyer, avec des
implications a la fois pour les pratiques parentales, mais aussi pour
la conception méme du travail domestique et éducatif. Les propos
de Obiang et Ekazama, ci-aprés, nous témoignent de ces
mutations.
« Iautorité parentale chez nous était autrefois un moyen
de maintenir 'ordre, et chaque parent, particulicrement le
pere, avait tout le pouvoir. Les enfants devaient accepter
sans discuter, ¢’était une norme sociale et familiale. Mais
avec les changements actuels, notamment la
recomposition des roles masculins et féminins dans le
foyer, on essaie de ne plus reproduire ces rapports de
pouvoir. Aujourd'hui, je cherche a mieux comprendre les
besoins et les avis de mes enfants, a partager les
responsabilités avec ma femme, y compris dans le travail
domestique et éducatif. C’est compliqué, car nous avons
été élevés dans une société ou I'autorité était incontestée
et ou chaque membre jouait un role bien défini.
Cependant, on essaie de réorganiser nos pratiques
parentales pour plus d’équité et de dialogue, dans le
respect des besoins de chacun. ». (Obiang, 60 ans, pere de
cinq enfants, Oyem).
« Je suis parent, et dans ma famille d’origine, la parole des
parents était une loi incontestable. Aujourd’hui, en tant
que mere, je fais un effort pour comprendre pourquoi
mes enfants réagissent comme ¢a. Je me rends compte
que la parentalité peut souvent reproduire des rapports de
pouvoir, mais avec mon mari, on cherche a partager les
responsabilités parentales et a redéfinir les roles au sein
de notre foyer. J’essaie de leur offrir plus de liberté, de les
laisser exprimer leur point de vue et de créer un espace
d’échanges ou l'autorité n’est plus I'élément central. Cela
touche aussi a la mani¢re dont on organise le travail
domestique et éducatif, avec plus de collaboration entre
nous deux. Ce n’est pas facile, mais je lutte pour que cela

216



ne devienne pas une forme de domination. ». (Ekazama,
50 ans, mere de deux enfants, Makokou). Ces
témoignages  illustrent comment les mutations
économiques et sociales entrainent une recomposition
des roles parentaux et du travail domestique, ouvrant la
voie a une analyse des impacts de ces transformations sur
la division du travail au sein des foyers.

3.1 Les transformations économiques et leurs
répercussions sur la division du travail domestique
L’une des premicres manifestations de ces mutations réside dans
I’évolution des modéles économiques mondiaux. L’expansion des
secteurs de services, la mondialisation de I’économie, et la
transformation des marchés du travail ont bouleversé les roles
traditionnels des hommes et des femmes au sein des familles.
Autrefois, la division du travail domestique et de I’éducation des
enfants reposait sur une conception hiérarchisée, o ’homme était
principalement associé a la fourniture des ressources économiques
et la femme a la gestion domestique et éducative des enfants.
Or, avec 'augmentation de la participation féminine dans le monde
du travail, et ’émergence de nouvelles formes d’organisation
économique plus flexibles, les rapports de travail et les roles
familiaux se sont progressivement redéfinis. Les femmes, en
accédant a des postes de plus en plus diversifiés et influents dans
la sphere publique et professionnelle, revendiquent une plus
grande reconnaissance de leur travail a la fois au sein du foyer et
dans la société en général. En parallele, les hommes, poussés par
l'évolution des attentes sociétales et parfois par des nécessités
économiques, prennent de plus en plus part aux taches
domestiques et éducatives.
Cette évolution découle aussi des changements dans la conception
méme de la masculinité. Les stéréotypes traditionnels qui
assignaient 'homme uniquement a la figure de « pourvoyeur » sont
progressivement déconstruits, méme si cela reste un processus
complexe et inégalement distribué. Ainsi, des peres de plus en plus

217



engagés dans la vie familiale s'impliquent non seulement dans les
aspects matériels de ’éducation, mais aussi dans la dimension
émotionnelle, éducative et relationnelle. De plus en plus de peres
revendiquent un réle plus actif dans la gestion du quotidien, en
particulier dans les taches ménageres, les soins aux enfants, et dans
la création d’un environnement familial équilibré. Ces évolutions
dans la répartition des taches et 'implication parentale témoignent
d’une redéfinition des roles genrés au sein du foyer, préparant
I'examen des revendications d’autonomie et de reconnaissance des
meres.

3.2. La revendication d’autonomie et de reconnaissance
des méres
En parallele a ’évolution des pratiques paternelles, les méres, bien
qu’elles continuent souvent de porter la majorité des
responsabilités domestiques et parentales, revendiquent un plus
grand partage des taches et surtout une plus grande reconnaissance
de leur role. Cette revendication ne se limite pas seulement a une
question de partage des responsabilités, mais porte aussi sur la
valorisation de leur travail, souvent invisible et socialement peu
considéré. La maternité, bien que valorisée dans certains contextes
comme un symbole de réussite sociale, reste parfois une « charge »
non suffisamment reconnue dans la sphere publique, tant sur le
plan économique' que symbolique. De nombreuses femmes
comme Divassa et Ossouka militent pour la situation des femmes
évoluent positivement.
« Aujourd'hui, les choses ont évolué. Bien que mon mari
prenne de plus en plus de responsabilités a la maison, c'est
toujours moi qui porte la majorité des taches domestiques
et parentales. Je lui demande souvent de partager un peu
plus, mais aussi de reconnaitre ce que je fais. Parce que,
au fond, méme si on patle de partage des taches, ce que

! Bien que certaines femmes (salatiées ou mariées a I’état civil ou assumant la charge effective des enfants)
percoivent des allocations, plusieurs d’entre elles aimeraient avoir un assouplissement des charges professionnelles
et des horaires de travail flexibles leur permettant de mieux concilier leur vie de travail et leurs vies familiales et
privées.

218



je fais reste invisible pour beaucoup. L.a maternité, dans
notre société, est souvent vue comme un signe de réussite
sociale, mais dans la pratique, cela devient un fardeau que
I'on porte seule. C’est quelque chose que j’aimerais que
I'on reconnaisse davantage, méme au niveau économique
et symbolique ». (Divassa, 39 ans, mére de deux enfants,
Libreville).
«Quand je parle de partage des responsabilités a la
maison, ce n’est pas juste une question de tiches
ménageres, mais de reconnaissance de ce que I'on fait en
tant que mere. Oui, mon mari m’aide plus quavant, mais
C’est toujours moi qui gere la majeure partie de ’éducation
et des responsabilités domestiques. Il est important que
les meres soient reconnues pour ce travail. La maternité
est valorisée socialement, mais quand i sagit de
rémunérer ou de valoriser ce role dans la sphére publique,
il y a un grand vide. J’aimerais que les meres soient vues
autrement, non pas seulement comme des symboles de
réussite, mais aussi pour ['énorme travail qu’elles
accomplissent au quotidien ». (Ossouka, 44 ans, mere de
trois enfants, Port-Gentil).
De nombreuses meres, en particulier celles qui cumulent une
activité professionnelle et un role familial, expriment des attentes
croissantes en maticre de reconnaissance de leur travail. Elles
réclament des politiques publiques plus de souplesse afin de
permettre une meilleure conciliation entre la vie professionnelle et
la vie familiale. Cette quéte d’autonomie et de reconnaissance
sinscrit  également dans wune dynamique plus large de
transformation des roles féminins dans la société, qui dépasse les
frontieres du foyer pour inclure la sphere professionnelle, politique
et sociale. Ces témoignages montrent que, parallelement a
I’évolution des pratiques paternelles, les meres revendiquent non
seulement un partage plus équitable des responsabilités
domestiques, mais aussi une reconnaissance de leur role, ouvrant

219



ainsi la réflexion sur la fluidité des pratiques parentales dans les
sociétés contemporaines.

3.3. Les enjeux d’une fluidité des pratiques parentales
Cette évolution vers des pratiques parentales plus fluides et moins
hiérarchisées, ou les roles entre hommes et femmes deviennent
plus flexibles et partagés, comporte des enjeux complexes. D’une
part, elle témoigne d’'une avancée significative vers plus d’égalité
entre les sexes, en particulier dans Dattribution des taches
domestiques et éducatives. Les péres qui s'impliquent activement
dans I’éducation de leurs enfants contribuent a une redéfinition du
modele familial traditionnel, tout en offrant aux enfants des
mode¢les de masculinité plus diversifiés et inclusifs. Cependant,
cette fluidité des roles n’implique pas nécessairement 1’égalité
totale. Si les peres sont de plus en plus engagés, ils ne sont pas
toujours autant que les meres dans les taches quotidiennes ou dans
le travail invisible de gestion émotionnelle, qui est souvent plus
valorisé dans la culture familiale. LLa présence d’une reconnaissance
sociale limitée pour les méres et un décalage dans la répartition
effective des taches montrent que des inégalités persistantes
demeurent. Sila fluidité des pratiques parentales traduit un progres
vers le partage et 'égalité, elle révele aussi les limites de cette
transformation, ouvrant ainsi la réflexion sur une réorganisation
plus profonde des rapports familiaux et sociaux.

3.4. Vers une transformation globale des rapports
familiaux et sociaux
En définitive, les mutations sociales et économiques entrainées par
la mondialisation, tout en facilitant un changement significatif dans
les rapports de genre au sein du foyer, soulignent les tensions et les
résistances a ces transformations. La fluidité des pratiques
parentales, bien que favorisée par la mondialisation et I’évolution
des structures économiques, n’est pas dépourvue de défis. Les
mentalités restent marquées par des normes anciennes, et la
redistribution effective des taches domestiques et éducatives entre

220



hommes et femmes nécessite non seulement un changement au
sein des familles, mais aussi une évolution des structures sociales,
économiques et politiques qui les soutiennent. Ainsi, bien que la
parentalité tende a devenir plus fluide et moins hiérarchisée, la
pleine ¢égalité dans la répartition des responsabilités et la
reconnaissance des roles de chacun dans la famille reste un défi
majeur a relever dans les sociétés contemporaines. Ainsi, bien que
la parentalité contemporaine tende a devenir plus flexible et
partagée, les obstacles liés aux normes anciennes mettent en
lumiere la nécessité de revisiter et de questionner les pratiques
lignageres héritées.

IV. Réflexivité et remise en question des méthodes
lignageres de parentalité

La parentalité a toujours constitué un pilier fondamental dans la
transmission des valeurs, des comportements et des normes au sein
des familles. Cependant, les méthodes familiales traditionnelles, qui
ont longtemps structuré la relation parent-enfant et l'organisation
familiale, sont aujourd'hui relativement remises en question patr un
processus de réflexivité croissante. Ce phénomene, alimenté par les
transformations sociales, économiques et culturelles, implique une
réévaluation des pratiques parentales anciennes et une ouverture a
des formes de parentalité plus égalitaires et inclusives. La réflexivité
dans le domaine de la famille désigne cette capacité des parents a
réfléchir sur leurs pratiques éducatives, a les critiquer et a en déceler
les biais ou les limites, afin d’envisager des alternatives mieux
adaptées aux enjeux contemporains. Ainsi, si la parentalité¢ a
longtemps structuré la transmission des normes et des valeurs, la
réflexivité croissante des parents permet aujourd’hui de
questionner les méthodes lighageres traditionnelles et d’ouvrir la
voie a des pratiques plus égalitaires et inclusives.

221



4.1. Les Iimites des méthodes parentales lignagéres

Les méthodes parentales traditionnelles se caractérisent souvent
par un modele vertical et autoritaire, ou I'éducation des enfants
repose principalement sur la transmission descendante de regles et
de savoirs. Dans ce modele, les parents, et plus spécifiquement le
pere, sont per¢us comme les figures centrales, détenteurs d'une
autorité incontestée, et l'enfant, en position passive, doit assimiler
cette autorité sans contestation. Ce modele a été profondément
ancré dans les structures familiales depuis des siecles, aussi bien
dans les sociétés occidentales que dans de nombreuses cultures
africaines et asiatiques. Par exemple, dans les sociétés africaines
traditionnelles, notamment gabonaises, les structures patriarcales
ou matrilinéaires ont souvent introduit des pratiques familiales
basées sur des rapports de pouvoir stricts, souvent en déconnexion
avec les besoins individuels des enfants.

Effet, les critiques a lencontre de ces méthodes parentales
traditionnelles ont émergé au cours des dernicres décennies, en
réponse aux transformations sociales. L'une des principales limites
de ces pratiques réside dans leur manque de prise en compte des
besoins individuels des enfants. Dans de nombreux systemes
familiaux traditionnels, les enfants sont souvent jugés sur une base
homogene, ce qui ne permet pas d’adapter 1'éducation aux divers
tempéraments, talents et besoins psychologiques des jeunes. Par
ailleurs, cette approche autoritaire, centrée sur l'obéissance et la
discipline rigide, renforce des rapports de pouvoir asymétriques
entre parents et enfants et perpétue une vision de I'éducation ou
l'enfant est un récepteur passif de normes sociales préétablies. Face
aux Insuffisances des méthodes parentales traditionnelles, la
réflexivité permet d’interroger les pratiques éducatives et d’ouvrir
la voie a des formes de parentalité plus adaptées aux besoins des
enfants.

222



4.2. La réflexivité dans Ila parentalité : Une remise en
question des normes
La réflexivité, dans le cadre de la parentalité, se définit comme un
processus de remise en question des méthodes éducatives et des
structures familiales traditionnelles oppressantes. Elle devient
aujourd'’hui un moteur fondamental de transformation des
pratiques parentales. Ce processus permet de déconstruire
l'autorité traditionnelle toxique et d’offrir aux enfants une place
active dans leur propre éducation. Plutét que de considérer
I'éducation parentale comme un simple processus de transmission
unidirectionnelle de valeurs et de comportements, la réflexivité met
I’accent sur la construction collective des savoirs familiaux, en
reconnaissant les besoins émotionnels, cognitifs et sociaux
diversifiés des enfants.
L'intégration de la réflexivité dans les pratiques parentales suppose
également une prise en compte des contextes sociaux,
économiques et culturels dans lesquels vivent les enfants. Cela
implique une ouverture a des méthodes éducatives qui favorisent
la pensée critique, lautonomie, la créativité et plus de
collaboration. Par exemple, de nombreuses familles adoptent
aujourd'’hui des pratiques plus souples qui privilégient plus
d'écoute, plus de dialogue et plus de compréhension des besoins
de l'enfant, tout en respectant son autonomie et son
développement personnel. Ces familles visent a rendre les enfants
acteurs de leur éducation, leur permettant de questionner, de
discuter et de participer a la construction de leur identité et de leurs
valeurs.
La réflexivité, dans ce cadre, invite aussi les parents a interroger
leur propre role dans la transmission des valeurs familiales, a
analyser leurs biais et a réfléchir a 'impact de leurs pratiques sur le
développement de leurs enfants. Cela suppose une parentalité plus
« souple », fondée sur plus de « bienveillance » et sur plus d’écoute
active, qui valorise la diversité des enfants et des approches
éducatives. Ce processus de réflexion continue est essentiel pour
transformer la famille en un espace de plus d’épanouissement

223



intellectuel, émotionnel et social, ou les inégalités de départ
peuvent étre atténuées et ou chaque enfant est reconnu dans ses
singularités. Ainsi, la réflexivité ne se limite pas a une
transformation interne des pratiques parentales, mais s’inscrit
également dans une dynamique plus large, influencant les nouvelles
formes d’éducation et 'impact de ces changements sur la société.

4.3. Les nouvelles pratiques parentales et 1'impact de Ia
réflexivité sur Ia société
Les nouvelles pratiques parentales observées dans les sociétés
contemporaines, y compris au Gabon, s’inscrivent dans un
mouvement plus large de transformation des rapports familiaux,
marqué par une montée de la réflexivité, une diversification des
normes éducatives et une valorisation croissante de I'individualité
de I'enfant. Ce processus, abondamment analysé par des auteurs
tels qu’Anthony Giddens (1991) et Ulrich Beck (2001), traduit la
capacité des familles a interroger leurs propres routines, a redéfinir
leurs roles et a ajuster leurs pratiques éducatives en fonction des
mutations sociales. Ainsi, les parents ne se contentent plus de
reproduire des modeles traditionnels ; ils sélectionnent, combinent
et réinterpretent des normes diverses pour construire une
parentalité située, plus souple et plus attentive aux besoins
spécifiques de chaque enfant.
Dans cette dynamique, la parentalité partagée, qui encourage une
implication équitable des deux parents dans les soins, I’éducation
et les taches domestiques, illustre une remise en cause des
anciennes divisions sexuées du travail familial. Des travaux de
Hochschild (1989) sur la « seconde journée » jusqu’aux analyses de
Frangois de Singly (2000) sur Iindividualisation et la famille
contemporaine, montrent que cette évolution s'accompagne d’une
redéfinition des identités maternelles et paternelles, ou la
collaboration devient un marqueur de modernité éducative.
La réflexivité familiale, qui consiste a questionner ses propres
pratiques et représentations, ouvre également des perspectives sur
la place de la famille dans la société. Dans un monde ou les valeurs,

224



les identités et les normes culturelles se diversifient (Appadurai,
1996 ; Hannerz, 1992). La parentalité se voit investie d'une mission
nouvelle : préparer des individus capables de penser de maniere
critique, de décoder la complexité sociale et de contribuer a la
construction d’un vivre-ensemble plus juste. Les travaux de Basil
Bernstein (1975) et de Pierre Bourdieu (1997) sur la transmission
culturelle montrent que la famille n’est pas seulement un espace
affectif, mais aussi un lieu de formation citoyenne et d’acquisition
des dispositions nécessaires a la participation sociale. LLes enfants
apprennent non seulement les normes familiales, mais aussi les
manieres de percevoir, de questionner et de transformer le monde
social.

Les contextes socioéconomiques, quant a eux, produisent des
effets déterminants sur les styles et les ressources éducatives
disponibles. Les recherches comparatives en sociologie de la
famille, notamment celles de Annette Lareau (2003) sur I«
accomplishment of natural growth » et la « concerted cultivation »,
éclairent les écarts entre familles aisées et familles défavorisées
dans la capacité a offrir un encadrement structurant, un capital
culturel diversifié et des opportunités éducatives complémentaires.
Au Gabon, les familles a faible revenu ou disposant de moindres
capitaux économiques, sociaux et culturels se trouvent parfois
contraintes d’adopter des styles éducatifs plus autoritaires ou plus
aléatoires, non par choix idéologique mais par limitation
structurelle. A linverse, les familles micux dotées peuvent
mobiliser des ressources éducatives externes  (activités
parascolaires, répétiteurs, technologies ¢éducatives, réseaux
sociaux) favorisant une socialisation plus ouverte, plus variée et
plus orientée vers la réussite scolaire.

Ces conditions structurelles influencent non seulement la qualité
des opportunités éducatives, mais aussi les dynamiques affectives
et relationnelles au sein des familles. Dans les milieux défavorisés,
certains parents, faute de ressources, peuvent exercer un controle
strict ou, au contraire, se désengager partiellement, conduisant a
des formes de « parentalité vulnérable » (Martin, 2021). Les familles

225



plus aisées déploient quant a elles des modes éducatifs davantage
orientés vers 'autonomie de l'enfant, 'expression de soi et la
négociation, conformément aux logiques contemporaines
d’individualisation.

La question du genre demeure au cceur de ces transformations. De
nombreuses ¢études africaines et internationales (Comaroff &
Comaroff, 2001 ; Locoh, 1998 ; Oyéwumi, 1997) soulignent que
les femmes continuent d’assumer I'essentiel de la charge parentale
: soins aux enfants, gestion domestique, suivi scolaire, encadrement
moral et organisation du quotidien. Cette « charge mentale »
(Haicault, 1984 ; Daminger, 2019), encore largement invisibilisée
dans les débats publics gabonais, peut générer stress, épuisement
et stratégies d’adaptation variées : recours a la solidarité
communautaire, délégation éducative aux grands-parents,
dépendance accrue a I’école, ou investissements dans I’économie
informelle pour soutenir le foyer. Les peres oscillent entre
implication partielle, prise en charge économique distante ou
parfois retrait des responsabilités parentales, comme observé dans
plusieurs recherches sur les transformations des masculinités
africaines (Silberschmidt, 2001 ; Ratele, 2010).

Dans ce contexte, les enjeux économiques, politiques et culturels
fagonnent profondément les formes actuelles de parentalité. IIs
influencent les relations intergénérationnelles, les conditions de
socialisation et la capacit¢é des familles a construire des
environnements propices a Iépanouissement des enfants. La
famille, traversée par ces contraintes et ces innovations, devient
ainsi un véritable laboratoire social ou se négocient de nouveaux
rapports de pouvoir, de nouvelles identités parentales et de
nouvelles manieres d’habiter la société contemporaine.

226



Conclusion

En définitive, la parentalit¢é au Gabon se présente comme un
champ en profonde mutation, ou s’entremélent héritages culturels,
exigences contemporaines et transformations socioéconomiques
rapides. Les parents naviguent aujourd’hui entre des normes
traditionnelles fragilisées et des modeles modernes encore
inachevés, produisant un espace éducatif hybride fait de
négociations, d’ajustements et parfois d’incertitudes. I autorité
coutumiére, autrefois incontestée, se redéfinit au contact de
nouvelles pratiques fondées sur le dialogue, la participation et la
prise en compte de I'individu, marquant une recomposition subtile
mais décisive des rapports familiaux.

Au-dela de Panalyse, cette étude présente une portée sociale et
utilitaire particulicrement significative. En mettant en lumiere les
tensions structurelles, les aspirations émergentes et les zones de
vulnérabilité au sein des familles gabonaises, elle offre des clés de
compréhension indispensables pour répondre aux défis éducatifs
contemporains. Elle fournit un cadre d’interprétation utile aux
décideurs publics, aux acteurs sociaux, aux institutions éducatives
et aux organisations communautaires désireux d’élaborer des
dispositifs d’accompagnement parental réellement adaptés aux
réalités du terrain.

Ce travail contribue ainsi a éclairer les débats sur la parentalité, a
soutenir la construction de politiques familiales plus cohérentes et
inclusives, et a favoriser une meilleure articulation entre famille,
école, Etat et acteurs religieux. Il met en évidence I'importance
stratégique de la parentalité comme levier de cohésion sociale, de
prévention des inégalités, de promotion de I’égalité de genre et de
consolidation du bien-étre des enfants. Saisir ces recompositions
contemporaines, c’est offrir aux familles des outils pour renforcer
leurs compétences éducatives, valoriser leurs ressources et les
accompagner dans un environnement social en constante
évolution.

227



En somme, cette étude ne se limite pas a décrire la transformation
de la parentalité gabonaise : elle ouvre des perspectives concrétes
pour agir. Elle invite a penser des interventions mieux ciblées, a
ajuster les politiques publiques et a soutenir les familles dans leur
quéte de Ilégitimité éducative. Comprendre la parentalité
aujourd’hui, c’est contribuer directement a I’édification d’une
société gabonaise plus équilibrée, plus résiliente et plus attentive
aux besoins de ses générations futures.

Bibliographie

ADEPOJU Adebayo, 1999. La famille africaine. Politiques
démographigues et développement, Karthala, Paris.

APPADURAI Arjun, 1996. Modernity at Large: Cultural Dimensions
of Globalization. Minneapolis, University of Minnesota Press, MN.
ERDMUTE Alber, 2018. Transfers of Belonging: Child Fostering in
West Africa in the 20th Century, Brill, Leiden/Boston.
BALANDIER Georges, 1957. Sociologie actuelle de I’ Afrique noire.
Dynanigue des changements socianx en Afrique centrale, PUF, Paris.
BALOND]JI Steeve-Thierry, 2019 «la sexualité de
divertissement en milieu urbain gabonais », in Revune Gabonaise de
Sociologie, n°10, pp.7-18.

BECK Ulrich, 2001. La société du risque : Sur la voie d'une antre
modernité, Aubier, Partis.

BERNSTEIN Basil, 1975. Class, Codes and Control. 1V'ol. 3: Towards
a Theory of Educational Transmissions, Routledge & Kegan Paul,
London.

BLEDSOE Caroline, 1990, « The Politics of Children: Fosterage
and the Social Management of Fertility among the Mende of Sierra
Leone », in Africa, n°60(4), pp.545-570.

BONI Séraphin, 2010. _Anthropologie de [l'enfance en Afrique.
Karthala, Paris.

BOURDIEU Pierre, 1997. Méditations pascaliennes, Editions du
Seuil, Paris.

228



COMAROFF Jean, & COMAROFF John, 2001. Millennial
Capitalism and the Culture of Neoliberalism. Duke University Press,
Durham.

DAMINGER Allison, 2019, « The Cognitive Dimension of
Household Labot», in Awmerican Sociological Review, n°84(4), pp. 609—
0633.

DE SINGLY Frangois, 2000. Liberté surveillée : Les nonvelles formes
de contrile social. PUF, Paris.

DOZON Jean-Pierre, 1987, « Les familles africaines et leurs
transformations », in EHESS/ORSTOM. Consulté en ligne :
https:/ /hotizon.documentation.ird.fr/exl-
doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf

GIDDENS Anthony, 1991. Modernity and Self-Identity: Self and
Society in the Late Modern Age. Stanford, Stanford University Press,
Californie.

GOODY Esther, 1982. Parenthood and Social Reproduction: Fostering
and Occupational Roles in West Africa, Cambridge University Press,
Londre.

HAICAULT Monique, 1984, « La gestion ordinaire de la vie en
deux : Contribution a I'analyse des pratiques dans les couples », in
Sociologie du Travail, n°26(3), pp.268-277.

HANNERZ Ulf, 1992. Cultural Complexity: Studies in the Social
Organization of Meaning. New York, Columbia University Press,
New-Y ork.

HOCHSCHILD Arlie Russell, 1989. The Second Shift: Working
Parents and the Revolution at Home. New Y ork, Viking, New-York.
KOFFI Martin Yao, 2014. Famille et parentalité en Afrique a !’benre
des mutations sociétales, 1L’ Harmattan, Paris.

LALLEMAND Suzanne, 1993. La circulation des enfants en société
africaine : Pratiques et représentations, 1’ Harmattan, Paris.

LAREAU Annette, 2003. Unequal Childhoods: Class, Race, and
Family Life. Berkeley, University of California Press, Californie.
LOCOH Thérese, 1995. Familles africaines, population et qualité de la
vie, CEPED, Paris.

229


https://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf
https://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/divers18-02/010072179.pdf

LOCOH Thérese, 1998. Familles africaines : modernité et mutations.
CEPED, Paris.

MBONI Joseph, 1986. Les transformations familiales : Etude de
Lévolution des structures, relations familiales et de [éducation de l'enfant an
Gabon, Toulouse 2, thése de doctorat.

MEILLASSOUX Claude, 1968. L anthropologie économique de Gonro
de Cote-D’ipoire. De [léconomie de subsistance a l'agriculture commerciale.
PUF Paris.

MOUVAGHA-SOW Myriam, 2002. Processus matrimonianx et
procréation a Libreville (Gabon), Université Paris X-Nanterre, these de
doctorat.

OYEWUMI Oyérénké, 1997. The Invention of Women: Making an
African Sense of Western Gender Disconrses. Minneapolis, University of
Minnesota Press, Minnesota.

PILON Marc et VIMARD Philippe, 1998. Structures et dynaniques
Sfamiliales a I'éprenve de la crise en Afrigue subsabarienne, Chaire Quetelet,
Louvain-la-Neuve.

RATELE Kopano, 2016. Liberating Masculinities, HSRC Press,
Cape Town.

SILBERSCHMIDT Margrethe, 2001, «Disempowerment of
Men in Rural and Urban East Africa: Implications for Male
Identity and Sexual Behavio », in World Development, n°29(4), pp.
657-671.

230



