
95 

LA PIERRE SACREE, SYMBOLE DE LA PUISSANCE 
GUERRIERE DES NAWDEBA DE SIOU (NORD-

TOGO) AUX XVIIIe-XIXe SIECLES 
 
Banabia LONGA,  
Université de Lomé 
Email : banabialonga@gmail.com 

 
Résumé 
 
La fondation du pays nawda remonte au XVIIIe siècle. Les ancêtres du pays nawda trouvèrent 
à leur arrivée des populations d’origine lama (Lamba et Banatiba) qu’ils refoulèrent ou 
assimilèrent. Ils durent s’imposer dans la région transkara dans des conflits intermittents qui 
vont les opposer à leurs voisins lama. Dans ces conflits, divers moyens et stratégies furent utilisés. 
Des armes blanches de différente nature ont tellement été sollicitées. Notre préoccupation dans 
cette étude est d’appréhender la portée réelle des armes blanches dans les relations conflictuelles 
des Nawdeba de Siou avec le monde extérieur. Pour satisfaire cette soif de connaissance, nous 
avons sollicité les données des documents écrits et des enquêtes de terrain. Nos séances d’entretien 
en vue de recueillir les témoignages oraux se sont déroulées en pays nawda. Après confrontation 
et analyse des données des différentes sources, nous avons pu rassembler les informations 
nécessaires que nous présentons sous forme de résultats suivants deux points essentiels : il s’agit 
de faire un inventaire de certaines relations conflictuelles des Nawdeba de Siou avec le monde 
extérieur et d’analyser la portée réelle des armes blanches dans ces relations.  
Mots clés : Pierre sacrée, symbole, puissance guerrière, Nawdeba 

 
Abstract:  
 
The founding of the Nawda country dates back to the 18th century. Upon their arrival, the 
ancestors of the Nawda country encountered populations of Lama origin (Lamba and 
Banatiba), whom they either expelled or assimilated. They were forced to assert themselves in 
the Transkara region through intermittent conflicts that pitted them against their Lama 
neighbors. In these conflicts, various means and strategies were used. Bladed weapons of various 
kinds were frequently used. Our concern in this study is to understand the true impact of bladed 
weapons on the conflictual relations of the Nawdeba of Siou with the outside world. To satisfy 
this thirst for knowledge, we sought data from written documents and field surveys. Our 
interview sessions to collect oral testimonies took place in Nawda country. After comparing 
and analyzing data from different sources, we were able to gather the necessary information, 
which we present in the form of results based on two key points: an inventory of certain 
conflicting relationships between the Nawdeba of Siou and the outside world and an analysis 
of the true significance of bladed weapons in these relationships.  

mailto:banabialonga@gmail.com


96 

Key words: Sacred stone, symbol, warrior power, Nawdeba 

 
Introduction 
 
Les armes blanches ont de tout temps occupé une place de choix 
dans les relations conflictuelles des peuples en Afrique 
précoloniale. Les Nawdeba qui vivent au Nord-Togo ont 
expérimenté ces réalités dans les conflits qui les opposaient par 
moment à leurs voisins lama. Pour rappel, les ancêtres des 
Nawdeba ont occupé la vaste plaine des monts Défalé au Nord et 
des monts Kabiyè au sud-est dans le courant du XVIIIe siècle. Ils 
trouvèrent des populations d’origine lama (Lamba, Banatiba et 
ceux de Pessaré) qu’ils refoulèrent ou assimilèrent. Grâce aux 
armes blanches et diverses stratégies qu’ils utilisèrent, les ancêtres 
nawdeba réussirent à s’imposer à leurs devanciers dans la région 
transkara. Par rapport à ce constat, une question se pose : quelle a 
été la portée des armes blanches utilisées par les ancêtres nawdeba 
dans leurs relations conflictuelles avec leurs voisins lama au cours 
des XVIIIe-XIXe siècles. 
Il est question de situer la place des armes blanches dans les 
relations conflictuelles des Nawdeba avec leurs voisins lama au 
cours de la période précoloniale (XVIIIe-XIXe siècles).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



97 

Carte no 1 : Présentation du pays des Nawdeba et leurs voisins 

Source : Banabia Longa, 2011. 
 
1- Approche méthodologique 
 
Pour répondre à notre préoccupation dans cette étude, nous avons 
mis à contribution des traditions orales et une documentation 
écrite. Nos enquêtes de terrain pour recueillir des témoignages 
oraux sur notre sujet d’étude ont eu pour cadre le pays nawda, 
notre zone d’étude (cf. carte ci-dessus). Les traditions orales 
recueillies ont constitué l’essentiel de notre champ d’investigation 
eu égard à la rareté de la documentation écrite sur notre sujet 
d’étude.  
En effet, les données collectées des sources écrites et orales ont été 
tamisées et confrontées entre elles. L’analyse critique a été 

 



98 

nécessaire afin d’extirper les préjugés et les contre-vérités. Les 
informations rassemblées et analysées nous permettent d’organiser 
les résultats de nos recherches en deux points essentiels. Il s’agit de 
décrypter les raisons des relations conflictuelles entre les Nawdeba 
et leurs voisins lama et d’analyser la portée des armes blanches, 
dont la pierre sacrée dans ce genre de relations. 
 
2- Résultats et discussions 
  

2-1- Des relations conflictuelles entre les Nawdeba et leurs 
voisins lama 

Le pays nawda est issu d’un mouvement migratoire des ancêtres 
fondateurs dans le courant du XVIIIe siècle. A leur arrivée, ils 
s’installèrent selon leur choix sur des sites qui devinrent les 
groupements de Baga, Niamtougou, Koka, Ténéga et Siou. Ils 
seraient arrivés à la recherche des terres de culture, du bonheur. 
Avant de s’installer, les ancêtres nawdeba durent faire la guerre 
contre des populations qui les avaient précédées dans la région. Le 
peuplement nawda résulte donc d’un brassage entre immigrants et 
anciens occupants des lieux (Lamba d’Alloum, Kpessité, Sarenté 
ou Sarakawa). 
Les ancêtres nawdeba n’ont toujours pas vécu en relation cordiale 
avec leurs voisins lama. Les Nawdeba et leurs voisins Lamba et 
Lama de Pessaré et Kouméa surtout vivaient des situations 
d’anarchie ponctuées de conflits et de vendettas. Les frontières du 
pays nawda avec les Lama de Pessaré, Kouméa auraient été une 
zone de conflits permanents au départ. Le groupement nawda de 
Siou, avait été plus concerné par ces conflits qui les opposaient aux 
Lama de Pessaré et Kouméa. Le plus fort arrivait à dicter sa loi au 
plus faible. A Siou, les lignages de Konfaga, Hagou et surtout 
Djorergou situés respectivement au sud et est du groupement de 
Siou étaient les plus concernés par ces conflits. Ils ont toujours joué 
le rôle de défenseurs, de sécurisation du pays nawda. Leurs dieux 
et ancêtres étaient certainement plus forts. Il paraît que « l’eau du 
ruisseau sur la route de Pessaré après le lignage de Siou-Hagou n’était pas 



99 

utilisée ou consommée par ceux de Siou car un des leurs aurait été tué au cours 
d’un de ces conflits et jeté dans ce ruisseau. Ce petit ruisseau est appelé 
Kountolgou par les Lama de Pessaré (Pessarégnima) et Dolga à Siou en pays 
nawda » (Sindjalim Simbi, 89 ans, cultivateur, entretien le 17/08/08 
à Siou). Ce ruisseau sert de frontière naturelle entre Siou et Pessaré, 
en pays lama. Dans l’Afrique traditionnelle comme c’est le cas ici 
avec les Nawdeba, des provisions d’eau provenaient des retenues 
d’eau, ruisseaux, rivières.  
Si au temps des Anciens de Siou, il était interdit de boire ou 
d’utiliser l’eau du ruisseau en question, reconnaissons que de telles 
barrières, dispositions pratiques héritées des ancêtres ont du plomb 
dans l’aile aujourd’hui. Peu sont les Nawdeba de Siou ici concernés 
reconnaissent ces interdits qui remontent quelque temps après la 
fondation de leur pays au XVIIIe siècle.  
 
Les raisons avancées dans ces conflits sont entre autres la quête des 
meilleures terres de culture, le problème d’adultère, les luttes 
hégémoniques.  
Face à leurs ennemis, les ancêtres nawdeba avaient disposé 
d’importants moyens (cor de guerre, tambours de guerre, arcs et 
flèches, massues et gourdins). En ces temps de conflits, le cor de 
guerre, hodre jantande était utilisé comme un code de transmission 
de message. Pour le besoin de la cause, les sages du pays nawda le 
sonnaient dans chaque quartier pour informer la population qu’une 
menace ou agression extérieure se préparait. Le son du cor véhicule 
un message particulier, reconnaissable dans la communauté, qui 
annonce ou signale l’imminence de la guerre. Avec ce signal, les 
Santeba-Gwêtiba (prêtres guerriers en pays nawda) et la majeure 
partie des hommes se rassemblaient tous armés afin de faire face à 
leur ennemi. Les tambours joués en temps de « guerre » et conflits, 
hode bina que sont le janjaagu, le gros tambour et le bindare, le petit 
tambour, les flèches empoisonnées et carquois, taw’née, étaient 
donc indispensables pour mener à bien le combat. « Ces tambours 
sont débités à partir des troncs d’arbres et les cérémonies qui y sont associées 
leur confèrent un statut sacré devant leur permettre de jouer efficacement leur 



100 

rôle. Ils sont sacrés et ne se jouent pas n’importe comment. On ne les joue pas 
seulement en « temps de guerre », mais aussi aux danses et rites funéraires. Le 
janjaagu et le bindare avaient joué un rôle important au cours de la 
pérégrination des ancêtres fondateurs du pays nawda. Ils faisaient usage de ces 
tambours lorsqu’ils étaient en butte à des ennemis. Les femmes ne devaient pas 
toucher à ces instruments sacrés » (Makoté Arfa Barandao, 74 ans, chef 
canton de Ténéga, entretien le 18/08/11 à Ténéga) 
Toutefois, avec la transgression des coutumes et traditions, les 
femmes peuvent de nos jours toucher à ces tambours sacrés sans 
inconvénients. Les dispositions pratiques, sacro-saintes qui 
protégeaient de telles « barrières » sont tombées en désuétude. Les 
tambours auraient été vidé d’une part essentielle de leur « caractère 
sacré ». Rien ne se fait aujourd’hui comme au XVIIIe siècle au 
temps des ancêtres nawdeba. Le savoir-faire hérité des ancêtres a 
évolué au point d’être aujourd’hui, en ce XXIe siècle à la croisée 
des chemins.  
Grâce à la fabrication d’un poison, ra’am, mortel dont étaient 
enduites les flèches, les Nawdeba se sont toujours montrés bons 
chasseurs, bons guerriers et avaient certainement triomphé de leurs 
ennemis notamment les Lamba et les Lama de Pessaré et Kouméa. 
Au lieu d’attendre « une déclaration de guerre » d’un camp comme 
de l’autre avant toute initiative, il était indispensable de prendre 
toutes les précautions nécessaires surtout quand le besoin d’aller 
dans les champs lointains, proches des Lama et vice-versa se faisait 
sentir. Reprenant un des passages de Verdier (1982), Aboubakar 
Tanaï (2013, p. 397) écrit : « Pour se prémunir contre une éventuelle 
embuscade, le cultivateur prenait son arc et son carquois quand il partait au 
champ ; il ne faut toutefois pas s’imaginer que les Kabiyè vivaient 
continuellement sur le pied de guerre. Les remparts naturels de ses montagnes 
les mettaient pour une large part à l’abri de l’ennemi extérieur, les Naoudeba 
de Niamtougou et de Siou, ses proches voisins et des raids de bandes armées, 
en particulier des Bariba (Baatonou) du Dahomey en quête de butin (captifs, 
récoltes, troupeaux) ». Ceci obligeait certains à aller au marché 
extérieur toujours armés. Léo Frobenius ([1913] 2002 p. 190) qui a 
séjourné un tant soit peu avec les Nawdeba dans les années 



101 

1908/1909 n’avait pas manqué d’apporter ce témoignage capital en 
ces termes : « Toutefois l’homme porte volontiers arcs et flèches. Car on se 
rend au marché un peu armé. Le port d’arme n’était pas autrefois interdit au 
marché. Au contraire. A son arrivée sur la place du marché, l’homme desserrait 
aussitôt les courroies de son poignard, et enserrait celui-ci dans les anneaux 
qu’il porte au bras gauche, de manière à l’avoir à portée de main. D’un geste 
de sa main bien exercée, il retirait du carquois qui pend à un crochet une flèche 
qu’il plaçait à son arc, afin qu’elle soit à sa disposition s’il se produisait un de 
ces incidents qui étaient malheureusement très fréquents ici. Car, s’il est vrai 
que ce n’est pas une coutume de tirer des flèches au marché, il arrivait pourtant 
qu’autrefois que des gens quittant le marché soient attaqués dans les champs 
environnants. La victime de l’attaque soufflait sans tarder dans son mulinga 
(pluriel muli), c'est-à-dire son sifflet à main. Tous les visiteurs du marché 
restaient attentifs à de tels signaux, et étaient toujours prêts à s’élancer, si 
l’alerte était donnée ».  
Il était difficile à ce qu’un nawda aille « en pays étranger » seul 
surtout en période conflictuelle. C’est pourquoi ceux de Siou, les 
Ségutiba disposaient d’une pierre sacrée qui aurait été décisive dans 
leurs rapports conflictuels avec le monde extérieur.   
 

2-2- La pierre sacrée, symbole du pouvoir guerrier des 
Nawdeba de Siou 

Les ancêtres nawdeba, dans les conflits qui les opposaient avec 
leurs voisins Lamba, Banatiba et ceux de Pessaré avaient utilisé 
divers instruments, notamment les armes blanches. Dans le 
groupement de Siou, les lignages de Hagou et de Djorergou situés 
respectivement à la frontière sud-est et est du pays nawda avaient 
joué un rôle de défenseurs des Ségutiba dans les conflits qui les 
opposaient aux Lama de Pessaré. Il existe une pierre sacrée dans le 
lignage de Djorergou qui semble avoir joué un grand rôle dans ces 
conflits. « Elle représente le pouvoir guerrier des Ségutiba. Elle révélait aux 
Ségutiba l’issue de la bataille à entreprendre. Pour se rassurer, il suffisait de 
donner un coup de machette à la pierre sacrée ; si celle-ci ne rentrait pas dans 
cette pierre, automatiquement, ils savaient qu’ils iraient perdre. Là ils ne 
prenaient pas le risque d’y aller. Mais si la machette arrivait à pénétrer la 



102 

pierre, alors ils étaient convaincus de leur victoire » (banabia Longa, 2004, 
p. 23).  
On y retrouve toujours cette pierre sacrée avec les traces de la 
machette comme on peut le voir sur la photo ci-dessous : 
 
Photo 1 : La pierre sacrée, le pouvoir guerrier des Nawdeba 
de Siou 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Source : Banabia LONGA, travail de terrain (2011). 
 
 
Source : Banabia Longa (2011) 
 
Cette pierre représente l’un des symboles de la puissance guerrière 
des Nawdeba. On peut même compter le nombre de traces des 
machettes, au moins une quinzaine de fois qu’elle a été sollicitée, 
preuve de l’importance des conflits dans les relations des Nawdeba 
avec leurs voisins lama. L’existence des traces de machette sur cette 
pierre traduit le regain des conflits à travers les âges, depuis le 
XVIIIe siècle jusqu’à l’avènement du pouvoir colonial allemand à 
la fin du XIXe siècle. Au sujet de ces conflits, Paklam Ahouloum 

 



103 

(2011, p. 38) écrit : « Le premier conflit entre Pessaré et Siou remonte peu 
après la fondation de Pessaré, probablement vers le XVIIIe siècle. Ces luttes 
de voisinage étaient périodiques. Le dernier combat est relatif au problème 
foncier, repoussant la limite naturelle entre Pessaré et Siou jusqu’au ruisseau 
de Pessaré appelé Komdi ». 
Ce ruisseau appelé Komdi en pays lama est connu sous le nom de 
Dolga en pays nawda.  
Toutefois, les relations conflictuelles ne doivent pas nous faire 
oublier les relations privilégiées, de bon voisinage qui ont souvent 
existé entre les Nawdeba et le monde extérieur. Ces relations 
d’entente se sont traduites par des brassages et des emprunts 
mutuels à la fois socio-culturel, économique et des alliances 
matrimoniales entre les Nawdeba et leurs voisins lama bien avant 
l’intrusion coloniale allemande à la fin du XIXe siècle. La situation 
pouvait dégénérer à tout moment. Donc il n’y avait pas un temps 
exclusivement réservé à la guerre ou à la paix. Dans les relations 
des Nawdeba avec le monde extérieur lama, Léo Frobenius ([1913] 
2002, p. 228) précise : « La guerre qui prenait ainsi, dès le départ, un 
caractère explosif (quand bien même elle serait préparée de temps à autre par 
une accumulation de différends) durait alors longtemps. Elle se déroulait sous 
forme d’escarmouches et de harcèlements de l’ennemi qui n’entraînaient pas 
beaucoup de pertes en vies humaines. Toujours est-il qu’elle avait pour 
conséquence de porter un grand préjudice à la vie économique des deux 
communautés. D’un côté comme de l’autre, on devait constater bientôt les dégâts 
dus à l’agitation perpétuelle, tout particulièrement si ces démêlés coïncidaient 
avec la période des labours ou de la récolte ; dans ces deux derniers cas en effet, 
en recourant à des manœuvres systématiques d’empêchement, les deux parties 
remettaient en cause la possibilité de nourrir la population pendant la saison 
sèche suivante. En conséquence, le souhait d’une cessation des hostilités 
commençait bientôt à germer dans les esprits dans les deux camps ».  
Ces périodes de conflits pouvaient hypothéquer le bon 
déroulement des activités économiques. La pierre sacrée reste un 
des témoins caractéristiques de l’histoire des Nawdeba à un 
moment où les conflits empoisonnaient leurs relations avec le 



104 

monde extérieur. Les Ségutiba ne passaient pas tout leur temps à 
faire « la guerre » contre leurs voisins lama. 
Les armes blanches utilisées par les ancêtres nawdeba avaient joué 
un rôle capital dans leurs relations avec le monde extérieur. Les 
Nawdeba de Siou, les Ségutiba avaient ce privilège de posséder la 
pierre sacrée, symbole d’une puissance guerrière inégalée. Même si 
aujourd’hui elle n’est plus utilisée, elle garde tout de même son 
pouvoir occulte d’antan. D’après la tradition orale, « Avec la fin des 
conflits et l’avènement de la colonisation allemande à la fin du XIXe siècle, les 
Lama de Pessaré avec qui les Nawdeba de Siou étaient en conflits permanents 
étaient venus une nuit emporter cette pierre sacrée chez eux. Malheureusement, 
en raison des malheurs et des décès récurrents dans leur pays, ils durent la 
ramener à Siou là où ils l’avaient volée. C’est à la consultation de leurs divinités 
que les Lama de Pessaré se rendirent compte que l’origine de leurs malheurs 
était liée à cette pierre qu’ils avaient volée et qu’il fallait restituer à tout prix » 
(Barandao N’dja, 68 ans, chef de village, entretien les 11/03/08 et 
14/03/08 à Siou).  
Les Lama de Pessaré auraient donc ramené en cantimini ladite pierre 
sacrée. Ce témoignage ci-dessus prouve qu’encore aujourd’hui 
cette pierre n’a rien perdu de son pouvoir occulte d’antan. Mais il 
faut cependant noter que ce témoignage reste sujet à caution dans 
la mesure où peu sont nos informateurs qui en font mention. 
Certainement que nos informateurs ont oublié ou ignorent 
l’existence de ladite pierre. Nous-même l’avions remarqué lors de 
nos séances d’entretien que la majorité de nos informateurs ne 
savaient même pas de la présence d’une telle pierre dite « sacrée » 
au milieu de  leurs concessions.   
Quoi qu’on dise, la sacralité de la pierre réside dans le fait qu’elle a 
été investie d’un pouvoir divin, d’un ordre supérieur qui transcende 
les « réalités » de la vie courante des Nawdeba. « Chose curieuse, 
étrange et difficile pour le commun des mortels que nous sommes de réaliser à 
quel point et par quelle formule magique la machette arrivait par moment à 
pénétrer la pierre. Nos ancêtres avaient donc mis à contribution un arsenal de 
moyens et savoir-faire pour parer à tout mal, à toute éventualité. Ce qui est 
sacré relève donc d’un autre ordre de connaissance et d’appréhension. Même si 



105 

cette pierre n’est plus sollicitée comme « au temps des conflits », elle garde encore 
aujourd’hui son caractère sacré, « le pouvoir divin » pour lequel elle a été 
investie dans l’univers sociopolitique, religieux et guerrier de nos ancêtres » 
(Kpélenga Sankoma, 67 ans, chef de village, entretien du 13/04/12 
à Siou).  
Le monde spirituel, des dieux et ancêtres échappe à la 
compréhension de « Monsieur tout le Monde ». Dans les conflits 
armés avec leurs voisins surtout Lama, les Nawdeba n’utilisaient 
pas seulement leurs armes blanches ; ils faisaient également recours 
à leurs ancêtres et dieux.  
Quelle que soit l’audience réservée à cette pierre sacrée en pays 
nawda de Siou aujourd’hui, elle constitue un pan de l’histoire, du 
patrimoine naturel  et de l’identité guerrière des Nawdeba.  
Selon certains des témoignages recueillis, « Aucune activité rituelle, 
aucun sacrifice n’est réalisé sur cette pierre aujourd’hui. Son existence ou 
présence est ignorée par la plupart des Ségutiba surtout les jeunes. Ils ne veulent 
rien apprendre de leur histoire et traditions Seuls quelques-uns, pour avoir 
appris de leurs ascendants, se rappellent de son importance en ces temps 
anciens » (Taguémaba Koffi, 58 ans, prêtre traditionnel, entretien du 
16/08/11 à Siou).  .  
Ce vestige hérité des ancêtres fondateurs du pays nawda est « un 
bien commun » qui doit être conservé, protégé et connu par tous. 
Plus besoin d’accuser les jeunes, il revient aux anciens et gardiens 
des coutumes et traditions des Nawdeba de contribuer à la 
reconnaissance et à la valorisation de ce vestige qui reste un des 
symboles du savoir-faire des ancêtres.  Délaissée dans les champs 
au milieu des concessions, cette pierre garde tous ses « secrets » et 
son histoire toute particulière.   
Les armes blanches, malgré leur portée limitée aujourd’hui, avaient 
ce privilège, avant la conquête coloniale européenne au XIXe siècle, 
de donner l’avantage ou de conférer une certaine supériorité 
guerrière à ces populations de la Transkara qui alliaient méthodes 
et stratégies à leur utilisation.  
Il faut d’ailleurs souligner que les armes à feu introduites par les 
négriers au temps du trafic des XVIIe - XVIIIe siècles et surtout par 



106 

les conquérants allemands et français respectivement au XIXe et 
XXe siècle n’étaient limitées qu’aux régions méridionales du Togo. 
Elles n’eurent qu’une portée limitée dans les relations conflictuelles 
des populations qui y vivaient. Les armes à feu n’ont qu’une 
incidence minime, voire nulle dans ces conflits entre les 
populations de la Transkara. Que  leur possession ait par la suite 
favorisé certains peuples en Afrique et surtout au Togo est 
indéniable. D’ailleurs, au début des premiers contacts coloniaux, 
les « combats » se déroulent encore aux armes blanches entre les 
différents peuples. Si les mousquets sont présents, c’est de façon 
marginale : ils équipent les gardes rapprochées des rois ou chefs 
surtout dans la région littorale du Togo, mais n’emportent pas à 
eux seuls la décision lors des premiers heurts. Les victoires 
remportées dans ces conflits intermittents entre les populations de 
la région Transkara ne doivent rien à la présence des Européens et 
de leurs armes au XIXe siècle. D’ailleurs, les Konkomba qui vivent 
dans la même région que les Nawdeba ont été des guerriers 
intrépides contre le colonisateur français justement parce qu’ils 
savaient bien manier les armes blanches, notamment les arcs et les 
flèches. Même si ces armes blanches avaient une incidence certaine 
sur l’issue des conflits qui empoisonnaient leur relation, toujours 
est-il qu’elles n’ont rien pu faire face à la « machine de guerre » 
européenne au XIXe siècle.  Les Nawdeba avaient assisté médusés 
à la prise de leur pays par le colonisateur allemand à la fin du XIXe 
siècle.  
Toute la question est de savoir l’audience que les Nawdeba 
accordent à cette pierre sacrée, aujourd’hui devenue un vestige 
hérité de leurs ancêtres fondateurs. 
 
Conclusion : 
 
Le pays nawda est issu d’un long processus migratoire des ancêtres 
fondateurs qui seraient installés dans le courant du XVIIIe siècle. 
Ils seraient arrivés à la recherche des terres de culture, du bonheur. 
Ils trouvèrent sur place certaines populations qu’ils refoulèrent ou 



107 

assimilèrent. C’est le cas des Lamba et Banatiba dont certains 
seraient partis plus à l’ouest (Lamba) et à l’est (Banatiba) du pays 
nawda. Les ancêtres nawdeba ont réussi à s’imposer à leurs 
devanciers lama (Lamba, Banatiba et ceux de Pessaré) dans la 
région par le biais des conflits. Dans ces conflits, ils avaient utilisé 
des armes blanches. L’utilisation des armes blanches, arcs et flèches 
surtout, alliant tactiques et stratégies, a été un facteur décisif dans 
l’issue des combats.  
Dans le groupement de Siou précisément, il existe une pierre sacrée 
qui avait joué un grand rôle dans ces conflits. Elle incarne le 
pouvoir guerrier des Nawdeba bien avant  la prise de leur pays par 
le colonisateur allemand à la fin du XIXe siècle. Elle leur révélait 
l’issue de la bataille à entreprendre. Personne ne pourrait douter de 
l’existence de cette pierre sacrée aujourd’hui. Sa sacralité relève 
d’un mystère qui se vit et ne se comprend qu’étant à l’intérieur du 
groupe nawda qui l’a façonné depuis le XVIIIe siècle. Nous nous 
retrouvons ici avec des réalités magico-spirituelles, sacro-saintes 
qui témoignent de la vitalité des traditions et coutumes héritées des 
ancêtres. L’existence de cette pierre sacrée, témoin des périodes de 
conflits entre les Nawdeba et le monde extérieur, ne doit pas nous 
faire oublier les relations de bon voisinage qui ont existé entre eux 
et leurs voisins. Les armes blanches avaient une portée limitée dans 
les rapports tumultueux des Nawdeba avec le monde extérieur. La 
conquête coloniale allemande au XIXe siècle a contribué à la 
cessation de certains conflits entre les Nawdeba et leurs voisins 
dans la région Transkara. 
 
Bibliographie 
 
AHOULOUM Paklam, 2011. Monographie du canton de Pessaré des 
origines à 1960.Mémoire de maîtrise, Histoire, U.L. 
FROBENIUS Léo (Textes de), ([1913] 2002). Le Nord-Togo en 
1908/1909. Editions Haho, Presses de l’UL, édition Karthala. 
LOMBARD Jacques, 1967). Autorités traditionnelles et pouvoirs 
européens en Afrique noire. Paris, Armand Colin. 



108 

LONGA Banabia, 2013. L’histoire des Nawdeba : du XVIIIe 

siècle à la conquête coloniale allemande. Thèse  de Doctorat unique 
d’Histoire, Université de Lomé. 
LONGA Banabia, 2004. Du pouvoir coutumier à la chefferie coloniale 
(1884-1960) : cas de Siou (Doufelgou). Mémoire de maîtrise, Histoire, 
UL. 
MARMINONA Awêta, 1990. Contribution à l’histoire de la mise en 
place des populations du Nord-Togo : cas des Nawdeba de Baga et Ténéga des 
origines à l’arrivée des Allemands. Mémoire de maîtrise, Histoire, UB, 
Lomé. 
TANAI Aboubakar, 2013. L’aire culturelle lama (Togo-Bénin) du 
XVIIe siècle à 1898. Thèse de doctorat unique d’histoire, UL. 
TCHAM Badjow, 1997. « Histoire et traditions du Nord-Togo ». 
Les cours de l’UB, série Histoire no 3, 2e édition, revue et 
augmentée. 
 WASUNGU Pascal Arfa, 1976. Organisation sociale et politique des 
Nawdéba. Thèse de  Doctorat du 3e cycle en Sociologie, Université 
René Descartes, Paris V.  
 


