LA PIERRE SACREE, SYMBOLE DE LA PUISSANCE
GUERRIERE DES NAWDEBA DE SIOU (NORD-
TOGO) AUX XVIII*-XIX*SIECLES

Banabia LONGA,
Université de 1omé
Email : banabialonga@gmail.com

Résumé

La fondation du pays nawda remonte an XV'III siécle. Les ancétres du pays nawda tronvérent
a lenr arrivée des populations d'origine lama (Lamba et Banatiba) qu'ils refonlerent oun
assimilérent. Ils durent s'imposer dans la région transkara dans des conflits intermittents qui
vont les opposer a lenrs voisins lama. Dans ces conflits, divers moyens et stratégies furent utilisés.
Des armes blanches de différente nature ont tellement été sollicitées. Notre préoccupation dans
cette étude est d'apprébender la portée réelle des armes blanches dans les relations conflictuelles
des Nawdeba de Sion avec le monde exctérienr. Pour satisfaire cette soif de connaissance, nous
avons sollicité les données des documents éerits et des enquétes de terrain. Nos séances d'entretien
en vute de recueillir les témoignages oranx: se sont déroulées en pays nawda. Apres confrontation
et analyse des données des différentes sources, nous avons pu rassembler les informations
nécessaires que nous présentons sous forme de résultats suivants denx points essentiels : il s'agit
de faire un inventaire de certaines relations conflictuelles des Nawdeba de Siou avec le monde
exctérienr et d'analyser la portée réelle des armes blanches dans ces relations.

Mots clés : Pierre sacrée, symbole, puissance guerriere, Nawdeba

Abstract:

The founding of the Nawda country dates back to the 18th century. Upon their arrival, the
ancestors of the Nawda country encountered populations of Lama origin (Lamba and
Banatiba), whom they either expelled or assimilated. They were forced to assert themselves in
the Transkara region through intermittent conflicts that pitted them against their Lama
neighbors. In these conflicts, varions means and strategies were nsed. Bladed weapons of varions
kinds were frequently used. Our concern in this study is to understand the true impact of bladed
weapons on the conflictnal relations of the Nawdeba of Sion with the outside world. To satisfy
this thirst for knowledge, we sought data from written documents and field surveys. Onr
interview sessions to collect oral testimonies took place in Nawda country. After comparing
and analyzing data from different sources, we were able to gather the necessary information,
which we present in the form of results based on two key points: an inventory of certain
conflicting relationships between the Nawdeba of Sion and the outside world and an analysis
of the true significance of bladed weapons in these relationships.

95


mailto:banabialonga@gmail.com

Key words: Sacred stone, symbol, warrior power, Nawdeba
Introduction

Les armes blanches ont de tout temps occupé une place de choix
dans les relations conflictuelles des peuples en Afrique
précoloniale. Ies Nawdeba qui vivent au Nord-Togo ont
expérimenté ces réalités dans les conflits qui les opposaient par
moment a leurs voisins lama. Pour rappel, les ancétres des
Nawdeba ont occupé la vaste plaine des monts Défalé au Nord et
des monts Kabiye au sud-est dans le courant du XVIII®siecle. IIs
trouverent des populations d’origine lama (Lamba, Banatiba et
ceux de Pessaré) qu’ils refoulerent ou assimilerent. Grace aux
armes blanches et diverses stratégies qu’ils utiliserent, les ancétres
nawdeba réussirent a s’imposer a leurs devanciers dans la région
transkara. Par rapport a ce constat, une question se pose : quelle a
été la portée des armes blanches utilisées par les ancétres nawdeba
dans leurs relations conflictuelles avec leurs voisins lama au cours
des XVIII*-XIXC siecles.

Il est question de situer la place des armes blanches dans les
relations conflictuelles des Nawdeba avec leurs voisins lama au
cours de la période précoloniale (XVIII*-XIX® siecles).

96



Carte n°1: Présentation du pays des Nawdeba et leurs voisins

~

£ TN 7"
1 Manasdsna,
i i
A / i
- 4 kAMTIQ'A
4 Howha - \ i
Préfecture de 2 oot
. L K dran ’ 4
e N —
Rl Y .= s
I~ L e -

8 _ ¢ ‘ . S
e T T
B ~ \ X ~
EX ) , arar o T~
LS § - ‘.‘ TN Koka 7
3 Aloum - ey —
! ,-/..m-*-*"‘f"-" / 796
Y - ‘: ™o 5 N 3 &
Leon J”‘”N’._::.:w
s 3 ‘ = Préfecture de
~Fréfecture dey B ozan
Bassar LEGENDE

e N T
e L e oo
b — 0 20 K

| Lambe

Source : Banabia Longa, 2011.
1- Approche méthodologique

Pour répondre a notre préoccupation dans cette étude, nous avons
mis a contribution des traditions orales et une documentation
écrite. Nos enquétes de terrain pour recueillir des témoignages
oraux sur notre sujet d’étude ont eu pour cadre le pays nawda,
notre zone d’étude (cf. carte ci-dessus). Les traditions orales
recueillies ont constitué I'essentiel de notre champ d’investigation
eu égard a la rareté de la documentation écrite sur notre sujet
d’étude.

En effet, les données collectées des sources écrites et orales ont été
tamisées et confrontées entre elles. L’analyse critique a été

97



nécessaire afin d’extirper les préjugés et les contre-vérités. Les
informations rassemblées et analysées nous permettent d’organiser
les résultats de nos recherches en deux points essentiels. 1l s’agit de
décrypter les raisons des relations conflictuelles entre les Nawdeba
et leurs voisins lama et d’analyser la portée des armes blanches,
dont la pierre sacrée dans ce genre de relations.

2- Résultats et discussions

2-1- Des relations conflictuelles entre les Nawdeba et leurs
voisins lama

Le pays nawda est issu d’'un mouvement migratoire des ancétres
fondateurs dans le courant du XVIII® siecle. A leur arrivée, ils
s’installerent selon leur choix sur des sites qui devinrent les
groupements de Baga, Niamtougou, Koka, Ténéga et Siou. Ils
seraient arrivés 2 la recherche des terres de culture, du bonheur.
Avant de s’installer, les ancétres nawdeba durent faire la guerre
contre des populations qui les avaient précédées dans la région. Le
peuplement nawda résulte donc d’un brassage entre immigrants et
anciens occupants des lieux (Lamba d’Alloum, Kpessité, Sarenté
ou Sarakawa).
Les ancétres nawdeba n’ont toujours pas vécu en relation cordiale
avec leurs voisins lama. I.es Nawdeba et leurs voisins I.amba et
ILama de Pessaré et Kouméa surtout vivaient des situations
d’anarchie ponctuées de conflits et de vendettas. Les frontieres du
pays nawda avec les LLama de Pessaré, Kouméa auraient été une
zone de conflits permanents au départ. Le groupement nawda de
Siou, avait été plus concerné par ces conflits qui les opposaient aux
Lama de Pessaré et Kouméa. Le plus fort arrivait a dicter sa loi au
plus faible. A Siou, les lignages de Konfaga, Hagou et surtout
Djorergou situés respectivement au sud et est du groupement de
Siou étaient les plus concernés par ces conflits. Ils ont toujours joué
le réle de défenseurs, de sécurisation du pays nawda. Leurs dieux
et ancétres étaient certainement plus forts. Il parait que « /ean du
ruisseau sur la route de Pessaré apres le lignage de Sion-Hagou n’était pas

98



utilisée ou consommeée par cenx de Siou car un des leurs anrait été tné au cours
d'un de ces conflits et jeté dans ce ruissean. Ce petit ruissean est appelé
Kountolgon par les Lama de Pessaré (Pessarégnima) et Dolga a Siou en pays
nawda » (Sindjalim Simbi, 89 ans, cultivateur, entretien le 17/08/08
a Siou). Ce ruisseau sert de fronticre naturelle entre Siou et Pessaré,
en pays lama. Dans PAfrique traditionnelle comme c’est le cas ici
avec les Nawdeba, des provisions d’eau provenaient des retenues
d’eau, ruisseaux, riviéres.

Si au temps des Anciens de Siou, il était interdit de boire ou
d’utiliser 'eau du ruisseau en question, reconnaissons que de telles
barrieres, dispositions pratiques héritées des ancétres ont du plomb
dans laile aujourd’hui. Peu sont les Nawdeba de Siou ici concernés
reconnaissent ces interdits qui remontent quelque temps apres la
fondation de leur pays au XVIII® siecle.

Les raisons avancées dans ces conflits sont entre autres la quéte des
meilleures terres de culture, le probleme d’adultere, les luttes
hégémoniques.

Face a leurs ennemis, les ancétres nawdeba avaient disposé
d’importants moyens (cor de guerre, tambours de guerre, arcs et
fleches, massues et gourdins). En ces temps de conflits, le cor de
guerre, hodre jantande était utilisé comme un code de transmission
de message. Pour le besoin de la cause, les sages du pays nawda le
sonnaient dans chaque quartier pour informer la population qu’une
menace ou agression extérieure se préparait. Le son du cor véhicule
un message particulier, reconnaissable dans la communauté, qui
annonce ou signale 'imminence de la guerre. Avec ce signal, les
Santeba-Gwétiba (prétres guertiers en pays nawda) et la majeure
partie des hommes se rassemblaient tous armés afin de faire face a
leur ennemi. Les tambours joués en temps de « guerre » et conflits,
hode bina que sont le janjaagn, le gros tambour et le bindare, le petit
tambour, les fleches empoisonnées et carquois, faw'née, étaient
donc indispensables pour mener a bien le combat. « Ces fambours
sont débités a partir des troncs d'arbres et les cérémonies qui y sont associées
lenr conferent un statut sacré devant leur permettre de jouer efficacement lenr

99



role. 1ls sont sacrés et ne se jouent pas n’importe comment. On ne les joue pas
seulement en « temps de guerre », mais anssi aux danses et rites funéraires. 1e
Janjaagn et le bindare avaient joué un role important an cours de la
pérégrination des ancétres fondatenrs du pays nawda. 1ls faisaient usage de ces
tambours lorsqu’ils étaient en butte a des ennemis. Les femmes ne devaient pas
toucher a ces instruments sacrés » (Makoté Arfa Barandao, 74 ans, chef
canton de Ténéga, entretien le 18/08/11 a Ténéga)

Toutefois, avec la transgression des coutumes et traditions, les
femmes peuvent de nos jours toucher a ces tambours sacrés sans
inconvénients. Les dispositions pratiques, sacro-saintes qui
protégeaient de telles « barrieres » sont tombées en désuétude. Les
tambours auraient été vidé d’une part essentielle de leur « caractere
sacré». Rien ne se fait aujourd’hui comme au XVIII® siecle au
temps des ancétres nawdeba. Le savoir-faire hérité des ancétres a
évolué au point d’étre aujourd’hui, en ce XXI siecle a la croisée
des chemins.

Grace a la fabrication dun poison, rz'am, mortel dont étaient
enduites les fleches, les Nawdeba se sont toujours montrés bons
chasseurs, bons guerriers et avaient certainement triomphé de leurs
ennemis notamment les Lamba et les Lama de Pessaré et Kouméa.
Au lieu d’attendre « une déclaration de guerre » d’'un camp comme
de l'autre avant toute initiative, il était indispensable de prendre
toutes les précautions nécessaires surtout quand le besoin d’aller
dans les champs lointains, proches des Lama et vice-versa se faisait
sentir. Reprenant un des passages de Verdier (1982), Aboubakar
Tanai (2013, p. 397) écrit: « Pour se prémunir contre une éventuelle
embuscade, le cultivatenr prenait son are et son carguois quand il partait an
champ ; il ne faut toutefois pas simaginer que les Kabiye vivaient
continuellement sur le pied de guerre. Les remparts naturels de ses montagnes
les mettaient pour une large part a I'abri de 'ennemi exctérienr, les Naondeba
de Niamtougon et de Sion, ses proches voisins et des raids de bandes armées,
en particulier des Bariba (Baatonon) du Dabomey en quéte de butin (captifs,
récoltes, troupeaux) ». Ceci obligeait certains a aller au marché
extérieur toujours armés. Léo Frobenius ([1913] 2002 p. 190) qui a
séjourné un tant soit peu avec les Nawdeba dans les années

100



1908/1909 n’avait pas manqué d’apporter ce témoignage capital en
ces termes : « Toutefois I'homme porte volontiers ares et fleches. Car on se
rend au marché un peun armeé. Le port d'arme n'était pas antrefois interdit an
marché. Au contraire. A son arrivée sur la place du marché, I’homme desserrait
anssitot les courroies de son poignard, et enserrait celui-ci dans les anneanx
qu’il porte an bras gauche, de maniére a l'avoir a portée de main. D un geste
de sa main bien exercée, il retirait du carquois qui pend a un crochet une fléche
qu’il plagait a son arc, afin qu'elle soit a sa disposition il se produisait un de
ces incidents qui étaient malheurensement trés fréquents ici. Car, s'il est vrai
que ce n'est pas une coutume de tirer des fléches an marche, il arrivait pourtant
qu’antrefois que des gens quittant le marché soient attaqués dans les champs
environnants. La victime de l'attaque soufflait sans tarder dans son mulinga
(pluriel muli), c'est-a-dire son sifflet a main. Tous les visitenrs du marché
restaient attentifs d de tels signaux, et étaient toujours préts a §'élancer, si
Lalerte était donnée ».

Il était difficile a ce qu'un nawda aille « en pays étranger » seul
surtout en période conflictuelle. C’est pourquoi ceux de Siou, les
Séautiba disposaient d’une pierre sacrée qui aurait été décisive dans
leurs rapports conflictuels avec le monde extérieur.

2-2- La pierre sacrée, symbole du pouvoir guerrier des
Nawdeba de Siou

Les ancétres nawdeba, dans les conflits qui les opposaient avec
leurs voisins Lamba, Banatiba et ceux de Pessaré avaient utilisé
divers instruments, notamment les armes blanches. Dans le
groupement de Siou, les lignages de Hagou et de Djorergou situés
respectivement a la frontiere sud-est et est du pays nawda avaient
joué un role de défenseurs des Ségutiba dans les conflits qui les
opposaient aux Lama de Pessaré. Il existe une pierre sacrée dans le
lignage de Djorergou qui semble avoir joué un grand role dans ces
conflits. « Elle représente le ponvoir guerrier des Ségutiba. Elle révélait anx
Séoutiba l'issue de la bataille a entreprendre. Pour se rassurer, il suffisait de
donner un coup de machette a la pierre sacrée ; si celle-ci ne rentrait pas dans
cette pierre, automatiquement, ils savaient qu’ils iraient perdre. La ils ne
prenaient pas le risque d’y aller. Mais si la machette arrivait a pénétrer la

101



pierre, alors ils étaient convaincus de leur victoire » (banabia Longa, 2004,
p. 23).

On y retrouve toujours cette pierre sacrée avec les traces de la
machette comme on peut le voir sur la photo ci-dessous :

Photo 1: La pierre sacrée, le pouvoir guerrier des Nawdeba
de Siou

Source : Banabia Longa (2011)

Cette pierre représente 'un des symboles de la puissance guerriere
des Nawdeba. On peut méme compter le nombre de traces des
machettes, au moins une quinzaine de fois qu’elle a été sollicitée,
preuve de 'importance des conflits dans les relations des Nawdeba
avec leurs voisins lama. I’existence des traces de machette sur cette
pierre traduit le regain des conflits a travers les ages, depuis le
XVIHI* siecle jusqu’a 'avénement du pouvoir colonial allemand a
la fin du XIX®siecle. Au sujet de ces conflits, Paklam Ahouloum

102



(2011, p. 38) éctit : « Le premier conflit entre Pessaré et Sion remonte pen
apres la fondation de Pessaré, probablement vers le X111I° siécle. Ces luttes
de voisinage étaient périodiques. Le dernier combat est relatif au probléme
Sfoncier, repoussant la limite naturelle entre Pessaré et Siou jusqu’an ruissean
de Pessaré appelé Komdi ».

Ce ruisseau appelé Komdi en pays lama est connu sous le nom de
Dolga en pays nawda.

Toutefois, les relations conflictuelles ne doivent pas nous faire
oublier les relations privilégiées, de bon voisinage qui ont souvent
existé entre les Nawdeba et le monde extérieur. Ces relations
d’entente se sont traduites par des brassages et des emprunts
mutuels a la fois socio-culturel, économique et des alliances
matrimoniales entre les Nawdeba et leurs voisins lama bien avant
Iintrusion coloniale allemande a la fin du XIX® siecle. La situation
pouvait dégénérer a tout moment. Donc il n’y avait pas un temps
exclusivement réservé a la guerre ou a la paix. Dans les relations
des Nawdeba avec le monde extérieur lama, I.éo Frobenius ([1913]
2002, p. 228) précise : « La guerre qui prenait ainsi, des le départ, un
caractere explosif (quand bien méme elle serait préparée de temps a antre par
une accumulation de différends) durait alors longtemps. Elle se dérounlait sous
Sforme d’escarmonches et de harcélements de l'ennemi qui n’entrainaient pas
beaucoup de pertes en vies humaines. Toujours est-il qu’elle avait pour
conséquence de porter un grand préjudice a la vie économigue des deux
communantés. D’un cité comme de 'antre, on devait constater bientot les dégats
dus a l'agitation perpétuelle, tout particulierement si ces démélés coincidaient
avec la période des labours ou de la récolte ; dans ces deux: derniers cas en effet,
en recourant a des mananvres systématiques d'empéchement, les denx parties
remettaient en cause la possibilité de nourrir la population pendant la saison
seche suivante. En conséquence, le souhait d'une cessation des hostilités
commengait bientot a germer dans les esprits dans les deux: camps ».

Ces périodes de conflits pouvaient hypothéquer le bon
déroulement des activités économiques. La pierre sacrée reste un
des témoins caractéristiques de lhistoire des Nawdeba a un
moment ou les conflits empoisonnaient leurs relations avec le

103



monde extérieur. Les Ségutiba ne passaient pas tout leur temps a
faire « la guerre » contre leurs voisins lama.

Les armes blanches utilisées par les ancétres nawdeba avaient joué
un role capital dans leurs relations avec le monde extérieur. Les
Nawdeba de Siou, les Ségutiba avaient ce privilege de posséder la
pierre sacrée, symbole d’une puissance guerricre inégalée. Méme si
aujourd’hui elle n’est plus utilisée, elle garde tout de méme son
pouvoir occulte d’antan. D’apres la tradition orale, « Avec la fin des
conflits et l'avénement de la colonisation allemande a la fin dn XIX' siécle, les
Lama de Pessaré avec qui les Nawdeba de Sion étaient en conflits permanents
¢tasent venus une nuit emporter cette pierre sacrée chez, enx. Malheurensement,
en raison des malheurs et des décés récurrents dans leur pays, ils durent la
ramener a Siou la on ils l'avaient volée. C’est a la consultation de leurs divinités
que les Lama de Pessaré se rendirent compte que ['origine de leurs malheurs
était lice a cette pierre qu’ils avaient volée et qu'il fallait restituer a tout prix »
(Barandao N’dja, 68 ans, chef de village, entretien les 11/03/08 et
14/03/08 a Siou).

Les LLama de Pessaré auraient donc ramené en cantimini ladite pierre
sacrée. Ce témoignage ci-dessus prouve qu’encore aujourd’hui
cette pierre n’a rien perdu de son pouvoir occulte d’antan. Mais il
faut cependant noter que ce témoignage reste sujet a caution dans
la mesure ou peu sont nos informateurs qui en font mention.
Certainement que nos informateurs ont oublié ou ignorent
Iexistence de ladite pierre. Nous-méme I'avions remarqué lors de
nos séances d’entretien que la majorité de nos informateurs ne
savaient méme pas de la présence d’une telle pierre dite « sacrée »
au milieu de leurs concessions.

Quoi qu’on dise, la sacralité de la pierre réside dans le fait qu’elle a
été investie d’un pouvoir divin, d’un ordre supérieur qui transcende
les « réalités » de la vie courante des Nawdeba. « Chose curieuse,
étrange et difficile pour le commmun des mortels que nous sommes de réaliser a
quel point et par quelle formmule magique la machette arrivait par moment a
pénétrer la pierre. Nos ancétres avaient donc mis a contribution un arsenal de
moyens et savoir-faire pour parer da tout mal, a toute éventualité. Ce qui est
sacré releve done d’'un autre ordre de connaissance et d’appréhension. Méme si

104



cette pierre n’est plus sollicitée comme « au temps des conflits », elle garde encore
anjourd’hui son caractére sacré, « le ponvoir divin » pour lequel elle a été
investie dans [univers socigpolitique, religieux: et guerrier de nos ancétres »
(Kpélenga Sankoma, 67 ans, chef de village, entretien du 13/04/12
a Siou).

Le monde spirituel, des dieux et ancétres échappe a la
compréhension de « Monsieur tout le Monde ». Dans les conflits
armés avec leurs voisins surtout Lama, les Nawdeba n’utilisaient
pas seulement leurs armes blanches ; ils faisaient également recours
a leurs ancétres et dieux.

Quelle que soit 'audience réservée a cette pierre sacrée en pays
nawda de Siou aujourd’hui, elle constitue un pan de lhistoire, du
patrimoine naturel et de I'identité guerriere des Nawdeba.

Selon certains des témoignages recueillis, « Aucune activité rituelle,
ancun sacrifice n'est réalisé sur cette pierre anjourd’hui. Son existence on
présence est ignorée par la plupart des Ségutiba surtont les jennes. Ils ne venlent
rien apprendre de leur histoire et traditions Seuls guelques-uns, pour avoir
appris de leurs ascendants, se rappellent de son importance en ces temps
anciens » (Taguémaba Koffi, 58 ans, prétre traditionnel, entretien du
16/08/11 a Siou). .

Ce vestige hérité des ancétres fondateurs du pays nawda est « un
bien commun » qui doit étre conservé, protégé et connu par tous.
Plus besoin d’accuser les jeunes, il revient aux anciens et gardiens
des coutumes et traditions des Nawdeba de contribuer a la
reconnaissance et a la valorisation de ce vestige qui reste un des
symboles du savoir-faire des ancétres. Délaissée dans les champs
au milieu des concessions, cette pierre garde tous ses « secrets » et
son histoire toute particulicre.

Les armes blanches, malgré leur portée limitée aujourd’hui, avaient
ce privilege, avant la conquéte coloniale européenne au XIX® siecle,
de donner lavantage ou de conférer une certaine supériorité
guerriere a ces populations de la Transkara qui alliaient méthodes
et stratégies a leur utilisation.

Il faut dailleurs souligner que les armes a feu introduites par les
négriers au temps du trafic des XVII¢- XVIII® siecles et surtout par

105



les conquérants allemands et frangais respectivement au XIX“ et
XX siecle n’étaient limitées qu’aux régions méridionales du Togo.
Elles n’eurent qu’une portée limitée dans les relations conflictuelles
des populations qui y vivaient. Les armes a feu n’ont qu’une
incidence minime, voire nulle dans ces conflits entre les
populations de la Transkara. Que leur possession ait par la suite
favorisé certains peuples en Afrique et surtout au Togo est
indéniable. Drailleurs, au début des premiers contacts coloniaux,
les « combats » se déroulent encore aux armes blanches entre les
différents peuples. Si les mousquets sont présents, c’est de fagon
marginale : ils équipent les gardes rapprochées des rois ou chefs
surtout dans la région littorale du Togo, mais n’emportent pas a
eux seuls la décision lors des premiers heurts. Les victoires
remportées dans ces conflits intermittents entre les populations de
la région Transkara ne doivent rien a la présence des Européens et
de leurs armes au XIX"siecle. D’ailleurs, les Konkomba qui vivent
dans la méme région que les Nawdeba ont été des guerriers
intrépides contre le colonisateur francais justement parce qu’ils
savaient bien manier les armes blanches, notamment les arcs et les
fleches. Méme si ces armes blanches avaient une incidence certaine
sur I'issue des conflits qui empoisonnaient leur relation, toujours
est-il qu’elles n’ont rien pu faire face a la « machine de guerre »
européenne au XIX" siecle. Les Nawdeba avaient assisté médusés
a la prise de leur pays par le colonisateur allemand a la fin du XIX*
siecle.

Toute la question est de savoir l'audience que les Nawdeba
accordent a cette pierre sacrée, aujourd’hui devenue un vestige
hérité de leurs ancétres fondateuts.

Conclusion :
Le pays nawda est issu d’un long processus migratoire des ancétres
fondateurs qui seraient installés dans le courant du XVIII®siecle.

IIs seraient arrivés a la recherche des terres de culture, du bonheur.
Ils trouverent sur place certaines populations qu’ils refoulerent ou

106



assimilerent. C’est le cas des Lamba et Banatiba dont certains
seraient partis plus a I'ouest (Lamba) et a I'est (Banatiba) du pays
nawda. Les ancétres nawdeba ont réussi a s’imposer a leurs
devanciers lama (Lamba, Banatiba et ceux de Pessaré) dans la
région par le biais des conflits. Dans ces conflits, ils avaient utilisé
des armes blanches. Iutilisation des armes blanches, arcs et fleches
surtout, alliant tactiques et stratégies, a été un facteur décisif dans
I’issue des combats.

Dans le groupement de Siou précisément, il existe une pierre sacrée
qui avait joué un grand réle dans ces conflits. Elle incarne le
pouvoir guerrier des Nawdeba bien avant la prise de leur pays par
le colonisateur allemand 2 la fin du XIX¢ siécle. Elle leur révélait
Iissue de la bataille a entreprendre. Personne ne pourrait douter de
Iexistence de cette pierre sacrée aujourd’hui. Sa sacralité releve
d’un mystere qui se vit et ne se comprend qu’étant a l'intérieur du
groupe nawda qui I'a faconné depuis le XVIII® siecle. Nous nous
retrouvons ici avec des réalités magico-spirituelles, sacro-saintes
qui témoignent de la vitalité des traditions et coutumes héritées des
ancétres. L’existence de cette pierre sacrée, témoin des périodes de
conflits entre les Nawdeba et le monde extérieur, ne doit pas nous
faire oublier les relations de bon voisinage qui ont existé entre eux
et leurs voisins. Les armes blanches avaient une portée limitée dans
les rapports tumultueux des Nawdeba avec le monde extérieur. La
conquéte coloniale allemande au XIX® siecle a contribué a la
cessation de certains conflits entre les Nawdeba et leurs voisins
dans la région Transkara.

Bibliographie

AHOULOUM Paklam, 2011. Monographie du canton de Pessaré des
origines a 1960.Mémoire de maitrise, Histoire, U.L.

FROBENIUS Léo (Textes de), ([1913] 2002). Le Nord-Togo en
1908/ 1909. Editions Haho, Presses de 'UL, édition Karthala.
LOMBARD Jacques, 1967). Autorités traditionnelles et pouvoirs
européens en Afrique noire. Paris, Armand Colin.

107



LONGA Banabia, 2013. L’histoire des Nawdeba : du XVIII®
siecle a la conquéte coloniale allemande. These de Doctorat unique
d’Histoire, Université de Lomé.

LONGA Banabia, 2004. Du pouvoir contumier a la chefferie coloniale
(1884-1960) : cas de Sion (Doufelgon). Mémoire de maitrise, Histoire,
UL.

MARMINONA Awéta, 1990. Contribution a ['histoire de la mise en
place des populations du Nord-Togo : cas des Nawdeba de Baga et Ténéga des
origines a l'arrivée des Allemands. Mémoire de maitrise, Histoire, UB,
Lomé.

TANAI Aboubakar, 2013. L'aire culturelle lama (Togo-Bénin) du
XWVII siecle a 1898. These de doctorat unique d’histoire, UL.
TCHAM Badjow, 1997. « Histoire et traditions du Nord-Togo ».
Les cours de I'UB, série Histoite n°® 3, 2° édition, revue et
augmentcée.

WASUNGU Pascal Arfa, 1976. Organisation sociale et politigne des
Nawdéba. Thése de Doctorat du 3° cycle en Sociologie, Université
René Descartes, Paris V.

108



