LE VETEMENT DE I’EXCLUSION :
STIGMATISATION ET CONTROLE DES
PROSTITUEES DANS LA SOCIETE MEDIEVALE.

Amandine Christina Laurelle N GUETAKAN
Université Houphonét Boigny de Cocody
amanfinelaurelle@gmail.com

Anne Gwladys KOUASSI

Université Alassane Ouattara de Bouaké,

Résumé

Au Moyen Age, le vétement est devenn nn ontil de stigmatisation et de contréle social pour les
Semmes exercant la prostitution. Les prostituées étaient ainsi soumises a des normes
vestimentaires pour maintenir Lordre social et la morale publiques. Ce vétement d'exclusion
servait d les distinguer des « femmes honnétes ». Ces régles inmposatent sonvent le port de conlenrs
spécifiques, comme le jaune ou le rouge vif, on d’insignes obligatoires, tels qu’une aiguillette, une
bande de tissu on une ceinture particnliere. Intégrées aux réglements municipaux: ou les lois
Somptuaires, ces dispositions permettaient lidentification immédiate et le contrile des femmes
publigues par les antorités wurbaines. Le vétement des prostituées, par ces restrictions
sompitnaires et ces codes vestimentaires spécifiques, servait a la fois de marque d'exclusion et de
méeanisme de contrile social et moral : il isolait visnellement ces femmes, lgitimait lenr
stigmatisation, et permettait aux autorités de surveiller, limiter ou réguler leur présence et lenr
comportement dans l'espace urbain. Ces lois étaient donc des instruments puissants de
régulation symbolique antant que pratique, toujonrs dans le cadre des hiérarchies de classe, de
genre et de moralité qui structuraient la société médiévale. Une telle étude est menée grice an
déponillement, a la confrontation et a l'interprétation d’une variété de sources comportant les
lois et des décrets.

Mots-clés : Prostituées, vétements, lois somptuaires, controle, stigmatisation

Abstract

In the Middle Ages, clothing became a tool for stigmatization and socila control targeting
women engaged in prostitution. Prostitutes were thus subjected to dress codes designed to
maintain social order and public morality. This garment of exclusion served to distinguish them
Srom « honest women ». These regulations often mandated the wearing of specific colors, such
as yellow or bright red, or compulsory insignias like a lace tag (aiguillette), a strip of fabric, or
a particnlar belt. Integrated into municipal ordinances or sumptnary laws, these rules allowed
urban authorities to immediately identify and control public women. The clothing imposed on
prostitutes, through sumptuary restrictions and specific dress codes, functioned both as a mark

75


mailto:amanfinelaurelle@gmail.com

of exclusion and a mechanism for social and moral control: it visually isolated these women,
legitimized their stigmatization, and allowed anthorities to monitor, limit, or regulate their
presence and behavior within the urban space. These laws were, therefore, powerful instruments
of both symbolic and pratical regulation, always operating within the framework of the
hierarchies of class, gender, and morality that structured medieval society. This study is
conducted through the examination, comparison, and interpretation of a variety of sources,
including laws and decrees.

Keywords: Prostitutes, clothes, sumptuary laws, control, stigmatization

Introduction

Fortement marqué par une morale chrétienne intransigeante et un
contréle social strict, le Moyen-Age européen reste une période
décisive dans I’histoire de la prostitution. Bien que condamnée par
I’Eglise comme un péché grave et un vice, la prostitution était a la
fois tolérée et encadrée par les autorités urbaines. Celles-ci y
voyaient, en effet, un mal nécessaire qu'on ne devrait
définitivement pas supprimer. Car, son autorisation dans un cadre
clairement délimité par l’Eglise et la Royauté devrait certainement
aider a préserver I’honneur des femmes “honnétes” et a maintenir
Pordre public et social. Autrement dit, la prostitution s’érige
comme un élément catalyseur, une soupape de sécurité protégeant
la pudeur féminine : les jeunes gens non mariés a I'instinct vénérien
difficilement controlable y trouveraient un cadre autorisé, ou ils
pourraient pleinement jouir de leur sexualité sans fauter, et surtout,
sans mettre les femmes vertueuses a risque. Ainsi, les délits sexuels
comme la fornication, 'adultere, le stupre, le viol, etc., pourraient
étre évité. En tout cas, dans leur désir d’encadrer et de mieux
controler Dactivité prostitutionnelle, les autorités urbaines ont
multiplié la création de bordels municipaux et imposé plusieurs
mesures coercitives. Ces mesures sont nombreuses et variées, mais
celles relatives aux vétements que la femme reconnue comme
meretrix'devaient porter s’avérent particulierement importantes
pour comprendre I'image, I'identité et la place de la prostituée dans

! Le mot meretrix est un terme latin qui était utilisé au Moyen-Age, pour désigner une prostituée ou une femme de
mauvaise vie.

76



la société ouest-européenne médiévale. En effet, dans une société
fortement hiérarchisée ou parfois « I’habit fait le moine » — on se
permettra cette célebre expression proverbiale —, Pimposition de
vétements spécifiques a la prostituée, s’avere clivante,
stigmatisante ; ce qui est non sans fagonner toute une constellation
de stéréotypes autour de cette catégorie de femmes.

Drailleurs, les débats entre les différents acteurs de la société
médiévale — religieux, laics, politiques et juristes — qui ont fagonné
I'image et la place de cette figure féminine, révelent un double
mécanisme d’exclusion et de controle. Les différentes études sur la
marginalité des prostituées pendant cette période montrent la
complexité de leur statut, lequel oscillait le plus souvent entre
exclusion sociale, tolérance et encadrement par les pouvoirs
urbains, (Rossiaud, 1988), (Rossiaud, 2010), (Karras, 1996), (Otis-
Cour, 1985). Si la prostituée médiévale était la cible d’une
discrimination institutionnalisée la portraiturant comme une figure
vile et misérable, sa mise au ban de la société, quant a elle, s’est
concrétisée par des restrictions vestimentaires. Celles-ci agissaient
comme de véritables marqueurs d’infamie visant a identifier et a
séparer les meretrices des « femmes honnétes ». Le vétement était
percu au Moyen-Age, comme un langage visuel pour décoder
I'identité sociale d’un individu, notamment son rang, sa richesse et
parfois méme sa profession ou son appartenance religieuse.

Cette catégorisation des femmes par le vétement suscite non
seulement un malaise social, mais souleve également une
interrogation majeure concernant exclusion, la stigmatisation et le
contréle des travailleuses du sexe au Moyen-Age.

Dé¢s lors, comment le vétement a-t-il été utilisé par les autorités
médiévales pour stigmatiser et controler les prostituées ? Cette
question centrale souléve elle-méme une double interrogation :
d’abord celle relative aux restrictions vestimentaires, ensuite celle
liée au contrdle et a la stigmatisation de la prostituée a travers le
vétement au Moyen-Age. En clair, quels étaient les types de
vétements spécialement réservés aux prostituées et lesquels leur

77



étaient interdits ? Comment 'imposition de ces vétements a-t-elle
participé a la mise au ban social de la prostituée ?

Cette problématique n’appelle pas a une réécriture de I’histoire de
la prostitution médiévale — d’autres avant nous s’en sont chargés —
mais elle conduit a une analyse beaucoup plus spécifique de 'image
et de l'identité de la prostituée au sein de la société. Cet article
ambitionne donc de saisir I'identité de la prostituée et la maniere
dont elle était percue dans la société médiévale européenne, par le
prisme de I'apparence vestimentaire et, surtout, a la lumiere des
sources normatives — ordonnances royales, statuts municipaux et
archives judiciaires contenant des proces-verbaux contre les
prostituées ne respectant pas les lois somptuaires. Pour atteindre
ces objectifs, il se structure autour de deux axes : d’abord identifier
les différentes restrictions vestimentaires imposées par les autorités
urbaines aux prostituées, avant d’examiner comment celles-ci
avaient été employées pour contrdler la prostituée, voire la
stigmatiser.

1- Les restrictions vestimentaires des prostituées

Tout au long de la période médiévale, les lois somptuaires
devinrent la norme réglementaire concernant les prostituées. Dés
le XTIIe siécle, les autorités consulaires édictérent des ordonnances
somptuaires visant a réglementer le vétement des femmes. Comme
I'a souligné (Péricard-Mea, 2004 : 40): « Au XIII*™ siccle, la
tendance générale était a I’élaboration d’une politique positive en
matiere de prostitution, au moment ou les lois exilant les
prostituées passaient aux lois somptuaires...» Ces regles
obligeaient ces femmes a porter une couleur particuliere ou un
nceud pour indiquer non seulement leur profession, mais
permettaient également de les distinguer des femmes respectables.
Dans presque toutes les villes médiévales, dés la seconde moitié du
XIII*™ siecle, certaines municipalités s’efforcerent d’imposer aux
prostituées des vétements spécifiques et de leur interdire certains
accessoires dans le but de faciliter leur identification au sein de

78



I'espace urbain. Ces restrictions vestimentaires étaient destinées a
lutter contre la luxure et la débauche, les costumes trop somptueux
des femmes attisant le désir des hommes. Cette réglementation se
traduisait par 'imposition d’habits distinctifs, tels que le voile, une
couleur unique (souvent le jaune) et linterdiction de certains
accessoires comme la fourrure et les bijoux en or, (Otis-Cour,
1985: 13). Selon les villes et les époques, les ordonnances
somptuaires concernant les filles publiques portaient davantage sur
les coiffes, le port de la fourrure ou celui des bijoux. Le seul bijou
généralement autorisé était la boucle d’oreille.
Dans les villes de France, les couleurs et les insignes différaient
d’une ville a lautre. Le ruban était blanc a Avignon et
s’accompagnait d’un bonnet a Toulouse ; a Saint-Omer, I'enseigne
consistait en un chapelet de verdure et un morceau de drap jaune
sur la manche, (Geremek, 1976 : 39). De méme, que dans toutes
les villes de France, le port de certaines fourrures de luxe était
interdit aux prostituées. Dans certaines villes, telles qu’Arles et
d’autres villes languedociennes, les femmes honnétes avaient le
droit, lorsqu’elles rencontraient une prostituée voilée, de lui
déchirer le voile.
Dans le Midi toulousain, les archives ont conservé des exemples
précis, notamment pour la ville de Montauban, ou le viguier et les
consuls s’accorderent, en 1275 puis en 1291, sur un reglement
interdisant aux femmes de porter des parures d’or et d’argent ou
d’avoir dans leur foyer des draps de soie fine, (Méras, 1967 : 170).
De méme une ordonnance de 1360 émise par le prévot de Paris
interdit aux femmes publiques de se vétir comme les femmes
honnétes. Cette ordonnance précisait notamment les ornements
interdits :
Portant défenses a toutes filles et femmes de mauvaise vie,
et faisant pechez de leur corps, d’avoir la hardiesse de
porter sur leurs robes et chaperons, aucun gez ou
broderies, boutonnieres d’argent, blanches ou dorées, des
perles, ni des manteaux fourrez de gris, sur peine de
confiscation. Ordonne que dans huit jours apres la

79



publication de 'ordonnance, elles seront tenues de quitter
ces ornemens ; apres lequel temps passé, permet a tous
sergens de les amener au Chatelet, pour en ce lieu étre ces
habits et ornemens otez, et arrachez : qu’a cette fin ils
pourront les arréter en tous endroits, excepté dans les lieux
consacrez au Service de Dieu. Adjuge aux Sergens cinq
sous parisis pour chacune de ces femmes ou filles trouvées
en contravention, et quils auront dépouillées. (Delamare,
1772 : 489).
A Marseille, un statut de 1265 ordonnait aux prostituées de porter
un manteau rayé sans attaches; plus tard, un autre statut leur
imposa des jarretieres et le port de laiguillette rouge leur était
également imposé a Avignon et a Amiens, ou elle était cousue sur
une picce de drap jaune :
Art. VIII: quod porteni signum : Item, quod hujusmodi
meretrices publice debeant continue, cum per dictam
civitatem Avinionensem antecedant, portare sighum panni
albi latitudinis quatuor digitorum, in altero brachiorum, intra
cubitum brachii et humerum apparente. Et si portaverant
albas vestes, signum sit nigrum, sutum circumquoque
brachio taliter quod wvaleant aliquocumque discerni et
cognosci ab honestis dominabus. Et hoc sub pena pro
qualibet et vice qualibet XXV librarum. Littéralement, signe
distinctif des prostituées :
Item, que les prostituées publiques de cette espece doivent
toujours, lorsqu’elles sortent dans ladite ville d’Avignon,
porter sur I'un des bras un signe d’¢étoffe blanche de la
largeur de quatre doigts, visible entre le coude et 'épaule. Si
elles sont vétues de blanc, le signe sera noir et cousu tout
autour du bras, de fagon que chacun puisse les reconnaitre
et les distinguer de honnétes dames, et ce, sous peine pour
chaque fois, de vingt-cing livres d’amende, (Le Pileur, 1908 :
11).
A Dijon, en 1425, les prostituées devaient porter un morceau
d’étoffe blanche autour du bras. En Italie, elles étaient sommées de

80



porter des manteaux dune couleur spécifique : futaine jaune a
Bergame, étoffe blanche a Parme et noir a Milan, (Muzzarelli,
2012 : 67-89). A Castelnaudary, la coutume de 1333 précisait que
les femmes de mauvaise vie étaient tenues de porter un cordon de
fil en guise de ceinture sur leur robe. Celles qui ne le feraient pas
d’elles-mémes s’expoaient a étre vétues ainsi contre leur gré :
« Femmes de mauvaise vie. Item qu’aucune femme n’ose
rester et venir a Castelnaudary si elle ne porte pas un cordon
de fil autour de sa robe sous peine de 5 sous tolzas, et si elle
est trouvée mal vétue, qu’on lui fasse porter la ceinture
contre son gré », « Femmes de mauvaise vie. Item que
deguna aul femna no ause star ni anar per la Castelnau sino
porta I cordo de fil cint sobre la rauba en la pena de V s.
tolzas; et si es trobada n malvestat, hom ley scintara malgre
son grat », (De Fortanier, 1939: 325).
Des mesures du méme ordre sont prises a Castres. Un reglement
de police municipale est proféré a deux reprises par le crieur public
en 1373 et 1374. Ce réglement comprenait des ordonnances
somptuaires adressées aux femmes de toutes les catégories sociales.
Les consuls y autorisaient la présence de femmes publiques
uniquement le samedi et les jours de foire, sous réserve de porter
un vetement adéquat. Les femmes publiques n’avaient pas le droit
de se déplacer en groupe et, comme a Toulouse, les Castrais ont
linterdiction de les héberger, Morice, 2020 : 125). Ce reglement
précisait notamment :
« Item qu’aucune femme vénale n’ose entrer dans la ville en
aucune partie ni le samedi ou les jours de foire et qu’alors
elle porte chaperon d’homme et qu’elle n’ose sortir par la
rue droite de Saint-Jean et que les dits jours elle n’ose acheter
du pain et des fruits ou autre chose, a I'exception d’une
d’entre elle qui ayant acheté ces vivres s’en alla de la ville, ni
ose tenir bordel en autre lieu que Bela Cela sous peine de X
sous ou de courir la ville et que personne n’ose la recueillir
dans sa maison ni pour la tenir une heure ni pour lui faire
aucune méchanceté sous la dite peine », (Cabié, 1908 : 391).

81



A Toulouse, les prostituées publiques devaient porter des cordons
et des chaperons, cette fois de couleur blanche. Une lettre de
Charles VI attestait que les femmes de mauvaise vie du bordel de
Toulouse devaient porter une enseigne, c’est-a-dire apposer sur
leurs habits une marque distinctive pour les distinguer des
honnétes femmes, (Eusebe de Lauriere, 1837: 327-611).
Initialement a Toulouse, elles devaient porter un bonnet et des
rubans blancs. Sous prétexte que ce signe distinctif entralnait de
nombreuses insultes et violences a leur égard, elles demanderent
en 1389 au roi, Charles VI, a étre exemptées du port du cordon et
du chaperon que leur imposaient les capitouls. Le roi accéda a leur
demande, mais il leur impose un signe distinctif qualifié de plus
discret : les vénales sont condamnées a porter une jarreticre en
lisi¢re de drap, d’une couleur différente de celle de leur robe : « A
Toulouse, c’est un bonnet a ruban blanc qui les distingue des
femmes honnétes. Plus tard toutes les filles communes doivent
porter un brassard d’une autre couleur que leur robe : on appelle
I'enseigne », (Maulde-claviere, 1879 : 191).
A Avignon, elles portaient un insigne blanc large de quatre doigts
au bras pendant une certaine période. Les marques distinctives
prenaient des formes variées. A Pamiers, en 1420, un registre de
délibération municipale indique que les prostituées avaient
linterdiction de porter des parements somptueux. Cette restriction
visait a éviter que ce type de parure ne tente les femmes honnétes,
qui, en voyant les beaux habits et bijoux des prostituées, pourraient
étre tentées de se lancer dans la prostitution. D’autre part, les filles
¢talent sommées de porter autour de leur taille une ceinture
blanche, ainsi qu’une marque distinctive au bras, (Morice, 2020 :
130) :
Item. Qu’aucune personne, homme ou femme, ne se
permette de porter sur sa robe ou son chaperon des parures
d’or ou de soie, des boutons d’ambre ou de cristal, si ce n’est
en fleche ou ce qui est nécessaire de la couture, sous peine
de soixante sous au profit de monseigneur le comte, de la
saisie de la robe, qui sera mise a la disposition des seigneurs

82



consuls. Défense de porter des plumes, fourrures de vair,

peau de chat, d’agneau, sous méme peine, (Pélissier, 1908 :

319-320).
Dans les faits, les femmes continuaient a se vétir comme bon leur
semblait. En témoigne une ordonnance royale de mai 1425 ou le
roi Henri VI, réorganisant le Chatelet de Paris, retira le pouvoir
aux sergents de confisquer tout vétement trop voyant porté par
une prostituée. L’article 6 de cette ordonnance enjoignait aux
sergents ce qui suit : « Item. Que doresnavant il ne preigne ou
applique a son proussit les ceintures, joyauz, habiz, vestements ou
autres paremens defenduz aux fillettes et femmes amoureuses ou
dissolues », (Eusebe de lauriere, 1729 : 88).
La faible application des directives consulaires est également
attestée par la répétition des ordonnances réitérant ces anciennes
prescriptions. Le port d’'un signe distinctif par les prostituées
témoigne d’une volonté manifeste de marquer ces femmes d’un
stigmate, les démarquant ainsi de la population honnéte, qui
observait les principes chrétiens de la monogamie et du mariage.
Cette marque était destinée a séparer les femmes de mauvaise vie,
mais aussi a les distinguer afin d’éviter toute contamination sociale
ou morale.

2- Le vétement : outil de contrdle et de stigmatisation

Au Moyen-Age, la propension a catégoriser les individus et les
groupes par des vétements spécifiques qui servaient a les
reconnaitre et a les identifier passait obligatoirement par
I'imposition de restrictions vestimentaires. Les clercs, dont
I’éminence et 'importance dans la société s’exprimaient a travers le
port de vétements et d’objets dont les prescriptions ne devaient
rien au hasard, se distinguaient au premier abord. La crosse et la
mitre des évéques et des abbés, le pallium du pape et des
archevéques, sans parler des couronnes royales et impériales qui,
toutes, ont leurs spécificités, participent de ce monde de signes et
peuvent étre tout autant des outils d’affirmation et de distinction

83



positive que des moyens au service de I'assignation identitaire.
Pour les puissants, la manifestation de leur importance passait par
la finesse des tissus, la richesse des parures, I’éclat des couleurs, la
diversification et la multiplication des pic¢ces de vétements. A
I'inverse, 'univers vestimentaire des modestes était relativement
incolore, caractérisé par les beiges et les gris des fibres naturelles
non teintes, telles que le lin, la laine et le coton. Les médiévaux,
tout comme nous aujourd’hui, vivaient dans un univers de signes
dont les éléments de véture faisaient partie, servant d’indicateurs et
de points de reperes dans I'organisation sociale, (Bernard, 1980 :
789). La société médiévale, partagée entre clergé, nobles et paysans,
comptait aussi des laissés-pour-compte. Ces marginaux étaient
définitivement rejetés par des stéréotypes liés a leur maniere de se
vetir, « la politique du signe » étant accréditée par sa mise en place
progressive a partir du IVe concile de Latran en 1215, (Gonthier,
2007 : 27-42).

Il est a noter que les prostituées étaient souvent marginalisées
socialement, bien que leur statut pat varier selon les régions et les
époques, ce qui expliquait les discriminations, exclusion et les
préjugés dont elles faisaient l'objet. Leurs apparences
vestimentaires permettaient de les distinguer pour des raisons
religicuses et morales. Au Moyen-Age, les modes vestimentaires
variaient considérablement en fonction de la région, de la classe
sociale et de I'époque. Tout était signifiant dans le vétement
médiéval : il désignait I'identité d’un individu et son appartenance
a un groupe familial, politique, domestique, professionnel,
religieux, ethnique ou culturel, et signifiait parfois sa position, son
rang ou sa dignité au sein de ce groupe. La tenue vestimentaire
permettait aussi de reconnaitre tout aussi bien le clerc, le moine, le
paysan ou l'artisan. Les lois somptuaires servaient spécifiquement
a marquer la différence entre les diverses couches sociales. Les
nobles et les aristocrates portaient des vétements riches et élaborés
(tuniques, manteaux, robes) faits de tissus de qualité supérieure,
souvent ornés de broderies, de fourrures et de bijoux. Les couleurs
riches et les tissus luxueux leur étaient réservés. Les paysans et les

84



artisans, quant a eux portaient des vétements plus simples, (Blanc,
1983 : 25). Le vétement est clairement présenté comme un
marqueur social et un outil de régulation dans la société médiévale.
En Occident, ’évenement clef dans I’histoire des signes distinctifs
est le IVe concile de Latran, tenu a Rome en 1215, qui lance le
projet de stigmatisation et de différenciation des minorités
religieuses et sociales, (Tamm, 2018 : 57-78) :
In nonnullis provinciis a chris tianis Iudaeo s seu Saracenos
habitus disting uit diversitas, sed in quibusdanl s ic quaedam
inolevit confusio, ut nulla differentia disc ernantur. Unde
contingit interdum, quod per errorem christiani Tudaeo rum
seu Saracenorurn et Iudaei seu Saraceni christianorum
mulieribus comlnisceantur. Ne igitur tam damnatae
commixtionis excessus per velamentum erroris huius modi
excusationis ulterius possint habere diffugium, statuimus ut
tales utriusque sexus in omni christianorum provincia et
omni tempore, qualitate habitus publice ab aliis populis
distinguantur, cum etiam per Moysen hoc ipsum legatur eis
iniunctum. In diebus autem lamentationisa et dominicae
passionis, in publicum minime prodeant, eo quod nonnulli
ex ipsis talibus diebus, sicut accepirnus, ornatius non
erubescunt incedere ac christianis, qui sacra tissirnae
passionis memoriam exhibentes lamentationisa signa
practendunt, illudere non formidant. Illud autem
districtissime inhibemus, ne in contumeliam Redemptoris
prosilire aliquatenus praesumant. Et quoniam illius
dissimulare non debemus opprobrium, qui probra nostra
delevit, praecipimus praecsumptores huiusmodi per principes
saeculares condignae anirnadversionis adiectione compesci,
ne crucifixum pro nobis praesumant aliquatenus
blasphemare. Littéralement :
Dans certaines provinces, la différence dans I'habit distingue
juifs et sarrasins des chrétiens ; mais dans certaines s'est
répandue une telle confusion qu'aucune différence ne les
distingue. Dou il arrive parfois que, par erreur, des chrétiens

85



s'unissent a des femmes juives ou sarrasines et des juifs ou
des sarrasins a des femmes chrétiennes. Aussi pour que les
abus de telles unions condamnées ne puissent avoir a l'avenir
I'excuse d'une erreur due au vétement, nous statuons ceci :
ces gens de lun et lautre sexe seront distingués
publiquement des autres gens par la nature de leur habit en
toute province chrétienne et en tout temps, puisque nous
lisons que cela méme leur a été enjoint par Moise. Les jours
de lamentation et le dimanche de la Passion, qu'ils ne se
montrent absolument pas en public ; cela parce que certains
justement en de tels jours, comme nous l'avons apptis, ne
rougissent pas de se montrer avec de plus beaux habits et ne
craignent pas de se moquer des chrétiens qui portent des
signes de tristesse en mémoire de la trés sainte Passion. Nous
leur défendons cela tres strictement ; qu’ils n’aient pas
l'audace de danser en outrage au Rédempteur. Et parce que
nous ne devons pas nous taire devant l'injure faite a celui qui
a effacé nos opprobres, nous ordonnons que ceux qui
oseraient agir ainsi soient punis de la peine qu'ils méritent par
les princes séculiers, afin qu’ils n’osent plus en aucune
maniere blasphémer celui qui a été crucifié pour nous. Canon
68 du concile de Latran I1” in (Guiseppe Alberigo, 1994 : 566 —
567).
Percu comme un outil de contrdle, le vétement a été utilisé par les
autorités royales et municipales non seulement pour identifier,
mais aussi pour réguler I'activité prostitutionnelle. Les prostituées
devaient se conformer a des codes vestimentaires spécifiques qui
les excluaient de certains domaines et renforcaient leur statut de
marginalité, (Otis-Cour, 1985 : 55). Outre les juifs et les hérétiques,
le devoir de porter un insigne concernait les prostituées. Bien que
la prostitution ait été tolérée et parfois réglementée par les autorités
religieuses et laiques, elle demeurait une activité marginale. Les
prostituées étaient soumises a des restrictions vestimentaires
(accessoires ou couleurs) visant a les distinguer du reste de la

86



population et a marquer leur statut social. Les lois somptuaires
¢taient un puissant outil de controle.

Les couleurs imposées par les autorités symbolisaient la trahison
(e jaune, en référence a Judas) ou le péché (le rouge). Elles
marquaient également une rupture avec ’honnéteté féminine. Le
vétement de la prostituée fonctionnait comme un signal de
I'impudeur, d’accessibilité sexuelle et de désordre moral. La
prostituée, en effet, incarnait le vice et véhiculait 'image de la
débauche aux yeux de la société médiévale. Pendant longtemps, les
prostituées eurent I'obligation de porter une picce de vétement
rouge, cette couleur décrivant décrivant deux versants de 'amour :
la charité et le péché de la chair. Comme I'indique Pastoureau : « Le
rouge concernait les bourreaux et les prostituées ; le jaune les
faussaires, les hérétiques et les juifs... », (Pastoureau, 2002 : 81).
La couleur jaune revétait une signification particulierement
négative en Occident et était trés souvent associée aux personnes
considérées comme des traitres. Ce choix de couleur concernait
aussi bien les prostituées. Le jaune avait pourtant un double
symbolique au Moyen Age. Positif, en ce sens quelle pouvait étre
la couleur de la richesse, de la gloire ou de la lumiere en lien avec
lor, et se retrouvait souvent dans les représentations religieuses des
saints ou des rois, (Portal, 2016 : 65). A partir du XIIe siecle, le
jaune est per¢u comme la couleur de la trahison, du mensonge et
de la tromperie, une association liée a la trahison de Judas Iscariote.
Elle fut d’abord la couleur associée aux juifs dans de nombreuses
régions d’Europe avant de s’étendre aux prostituées a partir de ce
siecle. Imposer aux prostituées le vétement jaune, qu’il s’agisse
d’une échappe ou d’une aiguillette, fonctionnait comme un signe
d’infamie. Elles étaient facilement identifiables dans la foule ; cela
servait a les séparer du reste de la population, mais aussi a les
empécher de se méler aux autres femmes. La couleur jaune, selon
Parent-duchatelet, dans son étude, est proposée selon un médecin
de Montpellier qui expliquait que pour enrayer la syphilis et
réprimer les désordres de la prostitution, il fallait imposer a toute
prostituée de porter une marque distinctive : « un chapeau de soie

87



jaune serin garni d’un ruban et d’un voile de méme couleur, il
complétait ce costume par une ceinture jaune portant une plaque
plus ou moins ornée, suivant les moyens de la fille, et plus le
numéro de la carte », (Parent-duchatelet, 1837 : 341). L’imposition
des signes distinctifs sur les vétements des femmes publiques
permettait aux autorités municipales de s’assurer que celles-ci ne
pouvaient pas étre confondues avec les femmes honnétes :
Depuis a cause des susdits desordres, elles furent logées dans
la ville et au Chateau Verd, ou elles ont demeuré jusques a ce
que generalement elles furent chassées de la France. Durant
qu’elles demeurent audit lieu, il leur fust feffendu de se
promener par les rues, ny porter robbes, ou garnitures de
soye, moins de conuerser avec les autres femmes, ou filles :
comme aussi il fust enioinct aux Cantonieres et maquerelles
de se retirer sur peine du fouet. Les juges de la Cour petite
auoient la charge de faire garder lesdits reiglements, (Catel,
1633 :189).
Ces mesures ont également renforcé la stigmatisation des
prostituées, accentuant ainsi leur exclusion et leur humiliation
publique. Otis explique : « D’une part le port de signe distinctif a
été une marque de stigmate pour les femmes publiques et d’autre
part a apporté des avantages positifs tant aux prostituées qu’a la
communauté», (Otis-Cour, 1985 : 80).
Elle se sont vue obligées de porter des vétements simples, des
couleurs jugées indécentes, associées au déshonneur, soulignant
ainsi leur statut inférieur, (Karras, 1996 : 25). Ces restrictions
vestimentaires réglementaient la prostitution pour la rendre visible
et controlable, tout en 'empéchant de se méler a la société
vertueuse. Elles permettaient de maintenir une sorte d’ordre moral
et social en délimitant clairement le bien et le mal. Le vétement
¢tait aussi utilisé comme un marqueur territorial. En effet, les
prostituées avaient 'obligation de porter ces vétements en dehors
des lieux de tolérance, c’est-a-dire les bordels publics et les rues
dédiées. Tous les reglements concernant les prostituées
comprenaient un code vestimentaire qui leur interdisait de porter

88



des vétements habituellement associés aux femmes honnétes.
Restreindre ’élégance des prostituées était donc particulicrement
important pour les autorités municipales, qui croyaient que leur
accorder cette aisance revenait a encourager les femmes honnétes
a se débaucher. I.’objectif de cette identification réglementaire était
aussi de maintenir les prostituées dans une position sociale
inférieure, en leur interdisant de porter des ornements précieux,
des fourrures couteuses ou encore certains tissus comme la soie ou
le velours. «De la méme mani¢re on veut obliger les filles
publiques a porter une « enseigne » (une aiguillette), a sortir « en
cheveux », a tenoncer aux fourrures rares ou aux ceintures
précieuses », (Rossiaud, 1976 : 69). Elles visaient également a
interdire aux femmes publiques d’imiter les femmes de la
bourgeoisie ou de la noblesse :
« ...Jorsqu’elles s’habilloient comme les honnetes femmes,
ou qu’elles se marioient a des artisans pour avoir quelque
prétexte d’avoir les memes habits et les memes ornemens
que les femmes vertueuses... et que quelquun venoit a
découvrir ces entreprises, aussitot on confisquoit leurs livres,
leurs habits, leurs échoppes et on les mettoit en prison et les
condamnoit a 'amende », (Sauval, 1883 : 60).
Ces femmes publiques se contentaient des vétements qui leur
¢talent imposés, subissant ainsi les signes extérieurs d’appartenance
a la bourgeoisie. Elles se voyaient ainsi privées de dignité, de
considération et des attributs matériels que méme certains
bourgeois honnétes et respectés ne possédaient pas. Selon Sabatier,
(Sabatier, 1830 : 9), il leur était défendu de porter des ornements,
broderies, boutonnieres d’argent, petles, manteaux fourrés de gris
sous peine de confiscation. Les sanctions en cas de non-respect de
la réglementation étaient des amendes, le rasage et les chatiments
corporels et méme la prison. Cest le cas de :
Jeannette, la petite fille amoureuse, est emprisonnée au
chatelet pour cause d’habits dissolus. Elle sera menée au
parquet et devant le peuple, un coutelier lui fera coupe de
son collet et de ses manches fourrées de gis. La queue de sa

89



houppelande sera soignée. La ceinture d’argent sera donnée
a P’Hotel-Dieu, (Geremek, 1976 : 39).
Ces vétements confisqués devenaient propriété royale et, selon
Michel Pastoureau ces habits étaient revendus, et un quart du prix
revenait a ceux qui avaient arrété ces prostituées, (Bui, 2007 : 1-41).
En effet, Les courtisanes servaient les riches marchands ou encore
la haute noblesse. Celles-ci offraient, en plus de leurs services
sexuels, une compagnie intellectuelle et raffinée lors des banquets.
Elles se définissaient comme des personnes trés instruites et
cultivées, qui savaient lire, écrire et jouaient de la musique.
Contrairement aux prostituées publiques, elles ne dépendaient
d’aucun ruffian et n’étaient soumises a aucun tenancier. Leuts
biens considérables, leur permettaient de mener une vie luxueuse
et de contourner les lois somptuaires imposées par les pouvoirs
publics :
Item, la sepmaine devant ’Ascencion, fut crié parmis Paris
que les ribauldes ne porteroient plus de sainctures d’argent,
ne coletz renversez, ne pannes de gris en leurs robbes ne de
menu ver, et quilz allassent demourer es bordeaux
ordonnez, comme ils estoient au temps passé, (Tuteley,
1881 : 382).
Selon Maxime Du Camp, «La reine Marguerite de Provence,
femme de Louis IX, se rendit a Poffrande, et toucha de ses lévres
la paterne, elle rendit le baiser de la paix a sa voisine et embrassa
une femme richement vétue qui n’était autre qu’une « “ribaude
folieuse” ». Ce fut a l'origine des lois somptuaires », (Du Camp,
1870 : 339). Le port de cette couleur revétait une humiliation
publique pour la prostituée qui la portait. Stigmatisant
publiquement celle-ci, elle était désignée avec cette couleur comme
une personne moralement déchue, rappelant a la société le statut
marginal de la prostituée publique. Les ordonnances vestimentaires
et les lois somptuaires ont eu des répercussions profondes sur la
société médiévale. Elles ont accentué les différences visibles entre
les classes sociales, ce qui a conduit a un renforcement des
hiérarchies sociales.

90



Conclusion

L’étude portant sur les restrictions vestimentaires imposées aux
prostituées dans la société médiévale révele combien le vétement
était bien plus qu’une contrainte vestimentaire. Il constitue,
pendant cette période, un outil juridique et social qui matérialise la
stigmatisation et le controle de leur corps et de leur place dans la
société. L'imposition d’un signe distinctif comme instrument de
discrimination mobilisait I'apparence physique pour créer une
exclusion immédiate et visible.

Dans un premier temps, les obligations vestimentaires spécifiques
telles que les couleurs voyantes, les signes distinctifs ou encore les
interdictions de porter certains tissus. Le choix des couleurs,
'usage du jaune, couleur de I'infamie, ou du rouge vif pour attirer
I'ceil comme marques obligatoires selon les villes et les époques,
avaient pour but de rendre visibles ces femmes, de les marginaliser
dans 'espace public et de rappeler leur statut jugé infame. Dans un
second temps, les lois somptuaires, qui régulaient I'acces aux
matiéres luxueuses ou aux ornements, renforcaient cette exclusion
en réservant les symboles de prestige aux élites, tout en enfermant
les prostituées dans une image dégradée, socialement controlée.
Ainsi, a travers le vétement, la société médiévale n’exprimait pas
seulement une hiérarchie sociale, mais elle entretenait une frontiére
entre les « respectables » et les « marginaux », excluant et controlant
la vie des prostituées.

91



Bibliographie
Sources

CABIE Edmond, 1891, « Réglements de police municipale de la
ville de Castres faits par les consuls et leurs conseillers et publiés
par le crieur public, en 1373 et 1375 », in Revue du département du
Tarn, pp 294-302.

CATEL Guillaume, 1633. Memoires De L'Histoire Dy
Langvedoc: Corievsement Et Fidelement Recveillis de diners Authenrs Grees,
Latins, Frangois & Espagnols; & de plusienrs Titres & Chartes tirés des
Archifs des villes & Communantez de la mesme Prouince, & autres
circonuoisines, Bosc

DELAMARE Nicolas, 1772. Traité de la police on I'on trouvera de son
établissement, les fonctions et les prérogatives de ses magistrats, toutes les loix
et tous les réglements qui la concernent ; on y a joint une description historigue
et topographique de Paris. .. avec un recueil de tous les statuts et réglements des
xix corps des marchan, Vol. 1, Paris

EUSEBE DE LAURIERE, Denis-Frangois SECOUSSE,
Louis-Guillaume de VILEVAULT, et al (¢éds.), 1727.
Ordonnances des roys de France de la troisieme race recueillies par ordre
chronologigue, vol. V11, Paris

LE PILEUR Louis, 1908. La prostitution du XIle an X1 1le siécle :
documents  tirés des archives d’Avignon, du Comtat Venaissin de la
principanté d’'Orange et de la ville libre impériale de Besangon, Champion
MAULDE-LA-CLAVIERE René, 1879. Coutumes et riglements de
la républigue d’Avignon an Xllle siécle, Paris, L. Larose
PARENT-DUCHATELET Alexandre, 1837. De /a prostitution
dans la ville de Paris considérée sous le rapport de I'hygiene publique, de la
morale et de administration, vol. 1, Paris, Hachette,

PELISSIER Edmond (éd), 1908, « Le « Castel Joyos » de
Pamiers », in Bulletin périodique de la Société Ariégeoise des
sciences, lettres et arts, p. 296-299.

92



RAMIERE De FORTANIER. Jean, SOCIETE
D’HISTOIRE DU DROIT (éds.), (1939), Chartes de franchises du
Launragais, Paris, Librairie du Recueil Sirey

SABATIER Henri, 1828. Histire de la lgislation sur les femmes
publiques et les lieux de débanche, Paris

SAUVAL Henri, 1724. Histoire et recherches des antiquités de la ville de
Paris, t. 3, Paris

TUTELEY Alexandre, 1881. Journal d'un bourgeois de Paris 1405-
1449, t. 1, Paris, H. Champion

Ouvrages

DU CAMP Maxime, 1993. Paris, ses organes, ses fonctions et sa vie
Jusqu’en 1870, Paris, Rondeau

GEREMEK Bronislaw, 1976. Les marginanx parisiens : anx XI1 e
et X1e siecles, Flammarion

GONTHIER Nicole, 2007. L’exclusion an Moyen Age : actes du
colloque international organisé les 26 et 27 mai 2005, a I'Université
Jean-Moulin Lyon 3, Centre d’histoire médiévale, Centre d’histoire
médiévale, Université Jean Moulin, Lyon 3

KARRAS Ruth, 1996. Common women, prostitution and sexuality in
medieval England, New Y ork Oxford, Oxford University Press
OTIS-COUR Leah, 1985. Prostitution in Medieval Society: the History
of an Urban Institution in Langnedoc, Chicago, University of Chicago
Press

PASTOUREAU Michel, 2002. Bleu, histoire d’une conleur, Patis,
Seuil, Points.

PERICARD-MEA Denise, 2004. La vie an moyen dge, Ed. Jean-
Paul Gisserot

ROSSIAUD Jacques, 1988. Medieval prostitution, trans. Lydia G.
Cochrane, Oxford: Basic Blackwell

ROSSIAUD Jacques, 2010. Awmours vénales. La prostitution en
Occident, XIle-X 1 1e siecle, Paris, Flammarion

93



Articles

BUI Véronique, « Le chale jaune des prostituées au XIXe siecle :
signe d’appartenance ou signe de reconnaissance ? », Fabula / les
colloques, Séminaire “Signe, déchiffrement, et interpretation” (dir.
Andrea del Lungo, Andrea Del Lungo, Christele Couleau, Christele
Couleau,), URL:
http:/ /www.fabula.org/colloques/document939.php, page
consultée le 26 septembre 2025.

BLANC Odile, 1983, « Le luxe, le vétement et la mode 2 la fin du
Moyen Age (Résumé dun mémoire de maitrise d’Histoire
Médiévale) », sous la direction de M-Th. Lorcin, Bulletin du centre
Pierre I.éon d’histoire économique et sociale, p 23-44.

«Les conciles oecuméniques : Nicée I a Latran V», GIUSEPPE
Alberigo, éd. par (Les Conciles oecuméniques) Vol. Vol. 2,1, Paris,
1994, p 566 — 567.

Mathieu, 1967, « Les Lois somptuaires de Montauban dans la
deuxieme moitié du Xllle siecle », in Bulletin philologique et
historique (jusqu’a 1610), Bibliothéque nationale, p 517-523.
MUZZARELLI Maria-Giuseppina, 2012, « Statuts et identités.
Les couvre-chefs féminins (Italie centrale, XVe- XVlIe siecle) »,
Clio. Femmes, Genre, Histoire, 31 décembre 2012, no 36, p 67-89.
ROSSIAUD Jacques, 1976, « Prostitution, jeunesse et société
dans les villes du sud-est au XVe siécle », in Annales. Economies,
Sociétés, Civilisations, 31e année, 1976, n° 2, p 64-84.

TAMM Marek, 2018, « Naissance de la persécution sémiotique :
la création des signes distinctifs des minorités sociales et religieuses
dans ’Occident médiéval (XIIIe-XIVe siecles) », Atraves do olhar
do Outro: Reflexeos acerca da sociedade medieval europeia
(séculos XII-XV). Eds. José Albuquerque Carreiras, Giulia Rossi
Vairo, Kristjan Toomaspoeg, p 57-78.

94


http://www.fabula.org/colloques/document939.php

