
75 

LE VÊTEMENT DE L’EXCLUSION : 
STIGMATISATION ET CONTRÔLE DES 

PROSTITUÉES DANS LA SOCIÉTÉ MÉDIÉVALE. 
 
Amandine Christina Laurelle N’GUETAKAN 
Université Houphouët Boigny de Cocody 
amanfinelaurelle@gmail.com  
Anne Gwladys KOUASSI 
Université Alassane Ouattara de Bouaké, 
  
Résumé 
 
Au Moyen Âge, le vêtement est devenu un outil de stigmatisation et de contrôle social pour les 
femmes exerçant la prostitution. Les prostituées étaient ainsi soumises à des normes 
vestimentaires pour maintenir l’ordre social et la morale publiques. Ce vêtement d’exclusion 
servait à les distinguer des « femmes honnêtes ». Ces règles imposaient souvent le port de couleurs 
spécifiques, comme le jaune ou le rouge vif, ou d’insignes obligatoires, tels qu’une aiguillette, une 
bande de tissu ou une ceinture particulière. Intégrées aux règlements municipaux ou les lois 
somptuaires, ces dispositions permettaient l’identification immédiate et le contrôle des femmes 
publiques par les autorités urbaines. Le vêtement des prostituées, par ces restrictions 
somptuaires et ces codes vestimentaires spécifiques, servait à la fois de marque d’exclusion et de 
mécanisme de contrôle social et moral : il isolait visuellement ces femmes, légitimait leur 
stigmatisation, et permettait aux autorités de surveiller, limiter ou réguler leur présence et leur 
comportement dans l’espace urbain. Ces lois étaient donc des instruments puissants de 
régulation symbolique autant que pratique, toujours dans le cadre des hiérarchies de classe, de 
genre et de moralité qui structuraient la société médiévale. Une telle étude est menée grâce au 
dépouillement, à la confrontation et à l’interprétation d’une variété de sources comportant les 
lois et des décrets. 
Mots-clés : Prostituées, vêtements, lois somptuaires, contrôle, stigmatisation  

 
Abstract  
 
In the Middle Ages, clothing became a tool for stigmatization and socila control targeting 
women engaged in prostitution. Prostitutes were thus suhjected to dress codes designed to 
maintain social order and public morality. This garment of exclusion served to distinguish them 
from « honest women ». These regulations often mandated the wearing of specific colors, such 
as yellow or bright red, or compulsory insignias like a lace tag (aiguillette), a strip of fabric, or 
a particular belt. Integrated into municipal ordinances or sumptuary laws, these rules allowed 
urban authorities to immediately identify and control public women. The clothing imposed on 
prostitutes, through sumptuary restrictions and specific dress codes, functioned both as a mark 

mailto:amanfinelaurelle@gmail.com


76 

of exclusion and a mechanism for social and moral control: it visually isolated these women, 
legitimized their stigmatization, and allowed authorities to monitor, limit, or regulate their 
presence and behavior within the urban space. These laws were, therefore, powerful instruments 
of both symbolic and pratical regulation, always operating within the framework of the 
hierarchies of class, gender, and morality that structured medieval society. This study is 
conducted through the examination, comparison, and interpretation of a variety of sources, 
including laws and decrees. 
Keywords: Prostitutes, clothes, sumptuary laws, control, stigmatization 

 
Introduction  
 
Fortement marqué par une morale chrétienne intransigeante et un 
contrôle social strict, le Moyen-Âge européen reste une période 
décisive dans l’histoire de la prostitution. Bien que condamnée par 
l’Église comme un péché grave et un vice, la prostitution était à la 
fois tolérée et encadrée par les autorités urbaines. Celles-ci y 
voyaient, en effet, un mal nécessaire qu’on ne devrait 
définitivement pas supprimer. Car, son autorisation dans un cadre 
clairement délimité par l’Église et la Royauté devrait certainement 
aider à préserver l’honneur des femmes ‘‘honnêtes’’ et à maintenir 
l’ordre public et social. Autrement dit, la prostitution s’érige 
comme un élément catalyseur, une soupape de sécurité protégeant 
la pudeur féminine : les jeunes gens non mariés à l’instinct vénérien 
difficilement contrôlable y trouveraient un cadre autorisé, où ils 
pourraient pleinement jouir de leur sexualité sans fauter, et surtout, 
sans mettre les femmes vertueuses à risque. Ainsi, les délits sexuels 
comme la fornication, l’adultère, le stupre, le viol, etc., pourraient 
être évité. En tout cas, dans leur désir d’encadrer et de mieux 
contrôler l’activité prostitutionnelle, les autorités urbaines ont 
multiplié la création de bordels municipaux et imposé plusieurs 
mesures coercitives. Ces mesures sont nombreuses et variées, mais 
celles relatives aux vêtements que la femme reconnue comme 
meretrix1devaient porter s’avèrent particulièrement importantes 
pour comprendre l’image, l’identité et la place de la prostituée dans 

 
1 Le mot meretrix est un terme latin qui était utilisé au Moyen-Age, pour désigner une prostituée ou une femme de 
mauvaise vie. 

 



77 

la société ouest-européenne médiévale. En effet, dans une société 
fortement hiérarchisée où parfois « l’habit fait le moine » – on se 
permettra cette célèbre expression proverbiale –, l’imposition de 
vêtements spécifiques à la prostituée, s’avère clivante, 
stigmatisante ; ce qui est non sans façonner toute une constellation 
de stéréotypes autour de cette catégorie de femmes. 
D’ailleurs, les débats entre les différents acteurs de la société 
médiévale – religieux, laïcs, politiques et juristes – qui ont façonné 
l’image et la place de cette figure féminine, révèlent un double 
mécanisme d’exclusion et de contrôle. Les différentes études sur la 
marginalité des prostituées pendant cette période montrent la 
complexité de leur statut, lequel oscillait le plus souvent entre 
exclusion sociale, tolérance et encadrement par les pouvoirs 
urbains, (Rossiaud, 1988), (Rossiaud, 2010), (Karras, 1996), (Otis-
Cour, 1985). Si la prostituée médiévale était la cible d’une 
discrimination institutionnalisée la portraiturant comme une figure 
vile et misérable, sa mise au ban de la société, quant à elle, s’est 
concrétisée par des restrictions vestimentaires. Celles-ci agissaient 
comme de véritables marqueurs d’infamie visant à identifier et à 
séparer les meretrices des « femmes honnêtes ». Le vêtement était 
perçu au Moyen-Âge, comme un langage visuel pour décoder 
l’identité sociale d’un individu, notamment son rang, sa richesse et 
parfois même sa profession ou son appartenance religieuse.  
Cette catégorisation des femmes par le vêtement suscite non 
seulement un malaise social, mais soulève également une 
interrogation majeure concernant l’exclusion, la stigmatisation et le 
contrôle des travailleuses du sexe au Moyen-Âge. 
Dès lors, comment le vêtement a-t-il été utilisé par les autorités 
médiévales pour stigmatiser et contrôler les prostituées ? Cette 
question centrale soulève elle-même une double interrogation : 
d’abord celle relative aux restrictions vestimentaires, ensuite celle 
liée au contrôle et à la stigmatisation de la prostituée à travers le 
vêtement au Moyen-Âge. En clair, quels étaient les types de 
vêtements spécialement réservés aux prostituées et lesquels leur 



78 

étaient interdits ? Comment l’imposition de ces vêtements a-t-elle 
participé à la mise au ban social de la prostituée ? 
Cette problématique n’appelle pas à une réécriture de l’histoire de 
la prostitution médiévale – d’autres avant nous s’en sont chargés – 
mais elle conduit à une analyse beaucoup plus spécifique de l’image 
et de l’identité de la prostituée au sein de la société. Cet article 
ambitionne donc de saisir l’identité de la prostituée et la manière 
dont elle était perçue dans la société médiévale européenne, par le 
prisme de l’apparence vestimentaire et, surtout, à la lumière des 
sources normatives – ordonnances royales, statuts municipaux et 
archives judiciaires contenant des procès-verbaux contre les 
prostituées ne respectant pas les lois somptuaires. Pour atteindre 
ces objectifs, il se structure autour de deux axes : d’abord identifier 
les différentes restrictions vestimentaires imposées par les autorités 
urbaines aux prostituées, avant d’examiner comment celles-ci 
avaient été employées pour contrôler la prostituée, voire la 
stigmatiser. 
 
1- Les restrictions vestimentaires des prostituées 
 
Tout au long de la période médiévale, les lois somptuaires 
devinrent la norme réglementaire concernant les prostituées. Dès 
le XIIIe siècle, les autorités consulaires édictèrent des ordonnances 
somptuaires visant à réglementer le vêtement des femmes. Comme 
l’a souligné (Péricard-Mea, 2004 : 40) : « Au XIIIème siècle, la 
tendance générale était à l’élaboration d’une politique positive en 
matière de prostitution, au moment où les lois exilant les 
prostituées passaient aux lois somptuaires… ».  Ces règles 
obligeaient ces femmes à porter une couleur particulière ou un 
nœud pour indiquer non seulement leur profession, mais 
permettaient également de les distinguer des femmes respectables. 
Dans presque toutes les villes médiévales, dès la seconde moitié du 
XIIIème siècle, certaines municipalités s’efforcèrent d’imposer aux 
prostituées des vêtements spécifiques et de leur interdire certains 
accessoires dans le but de faciliter leur identification au sein de 



79 

l’espace urbain. Ces restrictions vestimentaires étaient destinées à 
lutter contre la luxure et la débauche, les costumes trop somptueux 
des femmes attisant le désir des hommes. Cette réglementation se 
traduisait par l’imposition d’habits distinctifs, tels que le voile, une 
couleur unique (souvent le jaune) et l’interdiction de certains 
accessoires comme la fourrure et les bijoux en or, (Otis-Cour, 
1985 : 13). Selon les villes et les époques, les ordonnances 
somptuaires concernant les filles publiques portaient davantage sur 
les coiffes, le port de la fourrure ou celui des bijoux. Le seul bijou 
généralement autorisé était la boucle d’oreille. 
Dans les villes de France, les couleurs et les insignes différaient 
d’une ville à l’autre. Le ruban était blanc à Avignon et 
s’accompagnait d’un bonnet à Toulouse ; à Saint-Omer, l’enseigne 
consistait en un chapelet de verdure et un morceau de drap jaune 
sur la manche, (Geremek, 1976 : 39). De même, que dans toutes 
les villes de France, le port de certaines fourrures de luxe était 
interdit aux prostituées. Dans certaines villes, telles qu’Arles et 
d’autres villes languedociennes, les femmes honnêtes avaient le 
droit, lorsqu’elles rencontraient une prostituée voilée, de lui 
déchirer le voile.  
Dans le Midi toulousain, les archives ont conservé des exemples 
précis, notamment pour la ville de Montauban, où le viguier et les 
consuls s’accordèrent, en 1275 puis en 1291, sur un règlement 
interdisant aux femmes de porter des parures d’or et d’argent ou 
d’avoir dans leur foyer des draps de soie fine, (Méras, 1967 : 170). 
De même une ordonnance de 1360 émise par le prévôt de Paris 
interdit aux femmes publiques de se vêtir comme les femmes 
honnêtes. Cette ordonnance précisait notamment les ornements 
interdits :  

Portant défenses à toutes filles et femmes de mauvaise vie, 
et faisant pechez de leur corps, d’avoir la hardiesse de 
porter sur leurs robes et chaperons, aucun gez ou 
broderies, boutonnieres d’argent, blanches ou dorées, des 
perles, ni des manteaux fourrez de gris, sur peine de 
confiscation. Ordonne que dans huit jours après la 



80 

publication de l’ordonnance, elles seront tenues de quitter 
ces ornemens ; après lequel temps passé, permet à tous 
sergens de les amener au Chatelet, pour en ce lieu être ces 
habits et ornemens otez, et arrachez : qu’à cette fin ils 
pourront les arrêter en tous endroits, excepté dans les lieux 
consacrez au Service de Dieu. Adjuge aux Sergens cinq 
sous parisis pour chacune de ces femmes ou filles trouvées 
en contravention, et qu’ils auront dépouillées. (Delamare, 
1772 : 489). 

À Marseille, un statut de 1265 ordonnait aux prostituées de porter 
un manteau rayé sans attaches ; plus tard, un autre statut leur 
imposa des jarretières et le port de l’aiguillette rouge leur était 
également imposé à Avignon et à Amiens, où elle était cousue sur 
une pièce de drap jaune :  

Art. VIII : quod porteni signum : Item, quod hujusmodi 
meretrices publice debeant continue, cum per dictam 
civitatem Avinionensem antecedant, portare signum panni 
albi latitudinis quatuor digitorum, in altero brachiorum, intra 
cubitum brachii et humerum apparente. Et si portaverant 
albas vestes, signum sit nigrum, sutum circumquoque 
brachio taliter quod valeant aliquocumque discerni et 
cognosci ab honestis dominabus. Et hoc sub pena pro 
qualibet et vice qualibet XXV librarum. Littéralement, signe 
distinctif des prostituées :   
Item, que les prostituées publiques de cette espèce doivent 
toujours, lorsqu’elles sortent dans ladite ville d’Avignon, 
porter sur l’un des bras un signe d’étoffe blanche de la 
largeur de quatre doigts, visible entre le coude et l’épaule. Si 
elles sont vêtues de blanc, le signe sera noir et cousu tout 
autour du bras, de façon que chacun puisse les reconnaître 
et les distinguer de honnêtes dames, et ce, sous peine pour 
chaque fois, de vingt-cinq livres d’amende,  (Le Pileur, 1908 : 
11). 

À Dijon, en 1425, les prostituées devaient porter un morceau 
d’étoffe blanche autour du bras. En Italie, elles étaient sommées de 



81 

porter des manteaux d’une couleur spécifique : futaine jaune à 
Bergame, étoffe blanche à Parme et noir à Milan, (Muzzarelli, 
2012 : 67-89). À Castelnaudary, la coutume de 1333 précisait que 
les femmes de mauvaise vie étaient tenues de porter un cordon de 
fil en guise de ceinture sur leur robe. Celles qui ne le feraient pas 
d’elles-mêmes s’expoaient à être vêtues ainsi contre leur gré :  

« Femmes de mauvaise vie. Item qu’aucune femme n’ose 
rester et venir à Castelnaudary si elle ne porte pas un cordon 
de fil autour de sa robe sous peine de 5 sous tolzas, et si elle 
est trouvée mal vêtue, qu’on lui fasse porter la ceinture 
contre son gré », « Femmes de mauvaise vie. Item que 
deguna aul femna no ause star ni anar per la Castelnau sino 
porta I cordo de fil cint sobre la rauba en la pena de V s. 
tolzas; et si es trobada n malvestat, hom ley scintara malgre 
son grat », (De Fortanier, 1939: 325). 

 Des mesures du même ordre sont prises à Castres. Un règlement 
de police municipale est proféré à deux reprises par le crieur public 
en 1373 et 1374. Ce règlement comprenait des ordonnances 
somptuaires adressées aux femmes de toutes les catégories sociales. 
Les consuls y autorisaient la présence de femmes publiques 
uniquement le samedi et les jours de foire, sous réserve de porter 
un vêtement adéquat. Les femmes publiques n’avaient pas le droit 
de se déplacer en groupe et, comme à Toulouse, les Castrais ont 
l’interdiction de les héberger, Morice, 2020 : 125). Ce règlement 
précisait notamment : 

« Item qu’aucune femme vénale n’ose entrer dans la ville en 
aucune partie ni le samedi ou les jours de foire et qu’alors 
elle porte chaperon d’homme et qu’elle n’ose sortir par la 
rue droite de Saint-Jean et que les dits jours elle n’ose acheter 
du pain et des fruits ou autre chose, à l’exception d’une 
d’entre elle qui ayant acheté ces vivres s’en alla de la ville, ni 
ose tenir bordel en autre lieu que Bela Cela sous peine de X 
sous ou de courir la ville et que personne n’ose la recueillir 
dans sa maison ni pour la tenir une heure ni pour lui faire 
aucune méchanceté sous la dite peine », (Cabié, 1908 : 391). 



82 

À Toulouse, les prostituées publiques devaient porter des cordons 
et des chaperons, cette fois de couleur blanche. Une lettre de 
Charles VI attestait que  les femmes de mauvaise vie du bordel de 
Toulouse devaient porter une enseigne, c’est-à-dire apposer sur 
leurs habits une marque distinctive pour les distinguer des 
honnêtes femmes, (Eusèbe de Laurière, 1837 : 327-611). 
Initialement à Toulouse, elles devaient porter un bonnet et des 
rubans blancs. Sous prétexte que ce signe distinctif entraînait de 
nombreuses insultes et violences à leur égard, elles demandèrent 
en 1389 au roi, Charles VI, à être exemptées du port du cordon et 
du chaperon que leur imposaient les capitouls. Le roi accéda à leur 
demande, mais il leur impose un signe distinctif qualifié de plus 
discret : les vénales sont condamnées à porter une jarretière en 
lisière de drap, d’une couleur différente de celle de leur robe : « À 
Toulouse, c’est un bonnet à ruban blanc qui les distingue des 
femmes honnêtes. Plus tard toutes les filles communes doivent 
porter un brassard d’une autre couleur que leur robe : on l’appelle 
l’enseigne », (Maulde-clavière, 1879 : 191). 
À Avignon, elles portaient un insigne blanc large de quatre doigts 
au bras pendant une certaine période. Les marques distinctives 
prenaient des formes variées. À Pamiers, en 1420, un registre de 
délibération municipale indique que les prostituées avaient  
l’interdiction de porter des parements somptueux. Cette restriction 
visait à éviter que ce type de parure ne tente les femmes honnêtes, 
qui, en voyant les beaux habits et bijoux des prostituées, pourraient 
être tentées de se lancer dans la prostitution. D’autre part, les filles 
étaient sommées de porter autour de leur taille une ceinture 
blanche, ainsi qu’une marque distinctive au bras, (Morice, 2020 : 
130) : 

Item. Qu’aucune personne, homme ou femme, ne se 
permette de porter sur sa robe ou son chaperon des parures 
d’or ou de soie, des boutons d’ambre ou de cristal, si ce n’est 
en flèche ou ce qui est nécessaire de la couture, sous peine 
de soixante sous au profit de monseigneur le comte, de la 
saisie de la robe, qui sera mise à la disposition des seigneurs 



83 

consuls. Défense de porter des plumes, fourrures de vair, 
peau de chat, d’agneau, sous même peine, (Pélissier, 1908 : 
319-320). 

 Dans les faits, les femmes continuaient à se vêtir comme bon leur 
semblait. En témoigne une ordonnance royale de mai 1425 où le 
roi Henri VI, réorganisant le Châtelet de Paris, retira le pouvoir 
aux sergents de confisquer tout vêtement trop voyant porté par 
une prostituée. L’article 6 de cette ordonnance enjoignait aux 
sergents ce qui suit : « Item. Que doresnavant il ne preigne ou 
applique à son proussit les ceintures, joyauz, habiz, vestements ou 
autres paremens defenduz aux fillettes et femmes amoureuses ou 
dissolues », (Eusèbe de laurière, 1729 : 88). 
La faible application des directives consulaires est également 
attestée par la répétition des ordonnances réitérant ces anciennes 
prescriptions. Le port d’un signe distinctif par les prostituées 
témoigne d’une volonté manifeste de marquer ces femmes d’un 
stigmate, les démarquant ainsi de la population honnête, qui 
observait les principes chrétiens de la monogamie et du mariage. 
Cette marque était destinée à séparer les femmes de mauvaise vie, 
mais aussi à les distinguer afin d’éviter toute contamination sociale 
ou morale.  

 
2- Le vêtement : outil de contrôle et de stigmatisation 
 
Au Moyen-Âge, la propension à catégoriser les individus et les 
groupes par des vêtements spécifiques qui servaient à les 
reconnaître et à les identifier passait obligatoirement par 
l’imposition de restrictions vestimentaires. Les clercs, dont 
l’éminence et l’importance dans la société s’exprimaient à travers le 
port de vêtements et d’objets dont les prescriptions ne devaient 
rien au hasard, se distinguaient au premier abord. La crosse et la 
mitre des évêques et des abbés, le pallium du pape et des 
archevêques, sans parler des couronnes royales et impériales qui, 
toutes, ont leurs spécificités, participent de ce monde de signes et 
peuvent être tout autant des outils d’affirmation et de distinction 



84 

positive que des moyens au service de l’assignation identitaire. 
Pour les puissants, la manifestation de leur importance passait par 
la finesse des tissus, la richesse des parures, l’éclat des couleurs, la 
diversification et la multiplication des pièces de vêtements. À 
l’inverse, l’univers vestimentaire des modestes était relativement 
incolore, caractérisé par les beiges et les gris des fibres naturelles 
non teintes, telles que le lin, la laine et le coton. Les médiévaux, 
tout comme nous aujourd’hui, vivaient dans un univers de signes 
dont les éléments de vêture faisaient partie, servant d’indicateurs et 
de points de repères dans l’organisation sociale, (Bernard, 1980 : 
789). La société médiévale, partagée entre clergé, nobles et paysans, 
comptait aussi des laissés-pour-compte. Ces marginaux étaient 
définitivement rejetés par des stéréotypes liés à leur manière de se 
vêtir, « la politique du signe » étant accréditée par sa mise en place 
progressive à partir du IVe concile de Latran en 1215, (Gonthier, 
2007 : 27-42).  
Il est à noter que les prostituées étaient souvent marginalisées 
socialement, bien que leur statut pût varier selon les régions et les 
époques, ce qui expliquait les discriminations, l’exclusion et les 
préjugés dont elles faisaient l’objet. Leurs apparences 
vestimentaires permettaient de les distinguer pour des raisons 
religieuses et morales. Au Moyen-Âge, les modes vestimentaires 
variaient considérablement en fonction de la région, de la classe 
sociale et de l’époque. Tout était signifiant dans le vêtement 
médiéval : il désignait l’identité d’un individu et son appartenance 
à un groupe familial, politique, domestique, professionnel, 
religieux, ethnique ou culturel, et signifiait parfois sa position, son 
rang ou sa dignité au sein de ce groupe. La tenue vestimentaire 
permettait aussi de reconnaitre tout aussi bien le clerc, le moine, le 
paysan ou l’artisan. Les lois somptuaires servaient spécifiquement 
à marquer la différence entre les diverses couches sociales. Les 
nobles et les aristocrates portaient des vêtements riches et élaborés 
(tuniques, manteaux, robes) faits de tissus de qualité supérieure, 
souvent ornés de broderies, de fourrures et de bijoux. Les couleurs 
riches et les tissus luxueux leur étaient réservés. Les paysans et les 



85 

artisans, quant à eux portaient des vêtements plus simples, (Blanc, 
1983 : 25). Le vêtement est clairement présenté comme un 
marqueur social et un outil de régulation dans la société médiévale. 
En Occident, l’évènement clef dans l’histoire des signes distinctifs 
est le IVe concile de Latran, tenu à Rome en 1215, qui lance le 
projet de stigmatisation et de différenciation des minorités 
religieuses et sociales, (Tamm, 2018 : 57-78) : 

ln nonnullis provinciis a chris tianis Iudaeo s seu Saracenos 
habitus disting uit diversitas, sed in quibusdan1 s ic quaedam 
inolevit confusio, ut nulla differentia disc ernantur. Unde 
contingit interdum, quod per errorem christiani Iudaeo rum 
seu Saracenorurn et Iudaei seu Saraceni christianorum 
mulieribus com1nisceantur. Ne igitur tam damnatae 
commixtionis excessus per velamentum erroris huius modi 
excusationis ulterius possint habere diffugium, statuimus ut 
tales utriusque sexus in omni christianorum provincia et 
omni tempore, qualitate habitus publice ab aliis populis 
distinguantur, cum etiam per Moysen hoc ipsum legatur eis 
iniunctum. In diebus autem lamentationisa et dominicae 
passionis, in publicum minime prodeant, eo quod nonnulli 
ex ipsis talibus diebus, sicut accepirnus, ornatius non 
erubescunt incedere ac christianis, qui sacra tissirnae 
passionis memoriam exhibentes lamentationisa signa 
praetendunt, illudere non formidant. Illud autem 
districtissime inhibemus, ne in contumeliam Redemptoris 
prosilire aliquatenus praesumant. Et quoniam illius 
dissimulare non debemus opprobrium, qui probra nostra 
delevit, praecipimus praesumptores huiusmodi per principes 
saeculares condignae anirnadversionis adiectione compesci, 
ne crucifixum pro nobis praesumant aliquatenus 
blasphemare. Littéralement : 
Dans certaines provinces, la différence dans l'habit distingue 
juifs et sarrasins des chrétiens ; mais dans certaines s'est 
répandue une telle confusion qu'aucune différence ne les 
distingue. D‘où il arrive parfois que, par erreur, des chrétiens 



86 

s'unissent à des femmes juives ou sarrasines et des juifs ou 
des sarrasins à des femmes chrétiennes. Aussi pour que les 
abus de telles unions condamnées ne puissent avoir à l'avenir 
l'excuse d'une erreur due au vêtement, nous statuons ceci : 
ces gens de l'un et l'autre sexe seront distingués 
publiquement des autres gens par la nature de leur habit en 
toute province chrétienne et en tout temps, puisque nous 
lisons que cela même leur a été enjoint par Moïse. Les jours 
de lamentation et le dimanche de la Passion, qu'ils ne se 
montrent absolument pas en public ; cela parce que certains 
justement en de tels jours, comme nous l'avons appris, ne 
rougissent pas de se montrer avec de plus beaux habits et ne 
craignent pas de se moquer des chrétiens qui portent des 
signes de tristesse en mémoire de la très sainte Passion. Nous 
leur défendons cela très strictement ; qu’ils n’aient pas 
l'audace de danser en outrage au Rédempteur. Et parce que 
nous ne devons pas nous taire devant l'injure faite à celui qui 
a effacé nos opprobres, nous ordonnons que ceux qui 
oseraient agir ainsi soient punis de la peine qu'ils méritent par 
les princes séculiers, afin qu’ils n’osent plus en aucune 
manière blasphémer celui qui a été crucifié pour nous. Canon 
68 du concile de Latran IV in (Guiseppe Alberigo, 1994 : 566 – 
567). 

Perçu comme un outil de contrôle, le vêtement a été utilisé par les 
autorités royales et municipales non seulement pour identifier, 
mais aussi pour réguler l’activité prostitutionnelle. Les prostituées 
devaient se conformer à des codes vestimentaires spécifiques qui 
les excluaient de certains domaines et renforçaient leur statut de 
marginalité, (Otis-Cour, 1985 : 55). Outre les juifs et les hérétiques, 
le devoir de porter un insigne concernait les prostituées.  Bien que 
la prostitution ait été tolérée et parfois réglementée par les autorités 
religieuses et laïques, elle demeurait une activité marginale. Les 
prostituées étaient soumises à des restrictions vestimentaires 
(accessoires ou couleurs) visant à les distinguer du reste de la 



87 

population et à marquer leur statut social. Les lois somptuaires 
étaient un puissant outil de contrôle. 
Les couleurs imposées par les autorités symbolisaient la trahison 
(le jaune, en référence à Judas) ou le péché (le rouge). Elles 
marquaient également une rupture avec l’honnêteté féminine. Le 
vêtement de la prostituée fonctionnait comme un signal de 
l’impudeur, d’accessibilité sexuelle et de désordre moral. La 
prostituée, en effet, incarnait le vice et véhiculait l’image de la 
débauche aux yeux de la société médiévale. Pendant longtemps, les 
prostituées eurent l’obligation de porter une pièce de vêtement 
rouge, cette couleur décrivant décrivant deux versants de l’amour : 
la charité et le péché de la chair. Comme l’indique Pastoureau : « Le 
rouge concernait les bourreaux et les prostituées ; le jaune les 
faussaires, les hérétiques et les juifs… », (Pastoureau, 2002 : 81). 
La couleur jaune revêtait une signification particulièrement 
négative en Occident et était très souvent associée aux personnes 
considérées comme des traîtres. Ce choix de couleur concernait 
aussi bien les prostituées. Le jaune avait pourtant un double 
symbolique au Moyen Âge. Positif, en ce sens qu’elle pouvait être 
la couleur de la richesse, de la gloire ou de la lumière en lien avec 
l’or, et se retrouvait souvent dans les représentations religieuses des 
saints ou des rois, (Portal, 2016 : 65). À partir du XIIIe siècle, le 
jaune est perçu comme la couleur de la trahison, du mensonge et 
de la tromperie, une association liée à la trahison de Judas Iscariote. 
Elle fut d’abord la couleur associée aux juifs dans de nombreuses 
régions d’Europe avant de s’étendre aux prostituées à partir de  ce 
siècle. Imposer aux prostituées le vêtement jaune, qu’il s’agisse 
d’une échappe ou d’une aiguillette, fonctionnait comme un signe 
d’infamie. Elles étaient facilement identifiables dans la foule ; cela 
servait à les séparer du reste de la population, mais aussi à les 
empêcher de se mêler aux autres femmes. La couleur jaune, selon 
Parent-duchâtelet, dans son étude, est proposée selon un médecin 
de Montpellier qui expliquait que pour enrayer la syphilis et 
réprimer les désordres de la prostitution, il fallait imposer à toute 
prostituée de porter une marque distinctive : « un chapeau de soie 



88 

jaune serin garni d’un ruban et d’un voile de même couleur, il 
complétait ce costume par une ceinture jaune portant une plaque 
plus ou moins ornée, suivant les moyens de la fille, et plus le 
numéro de la carte »,  (Parent-duchâtelet, 1837 : 341). L’imposition 
des signes distinctifs sur les vêtements des femmes publiques 
permettait aux autorités municipales de s’assurer que celles-ci ne 
pouvaient pas être confondues avec les femmes honnêtes : 

Depuis à cause des susdits desordres, elles furent logées dans 
la ville et au Château Verd, où elles ont demeuré jusques à ce 
que generalement elles furent chassées de la France. Durant 
qu’elles demeurent audit lieu, il leur fust feffendu de se 
promener par les rues, ny porter robbes, ou garnitures de 
soye, moins de conuerser avec les autres femmes, ou filles : 
comme aussi il fust enioinct aux Cantonieres et maquerelles 
de se retirer sur peine du fouet. Les juges de la Cour petite 
auoient la charge de faire garder lesdits reiglements, (Catel, 
1633 : 189). 

Ces mesures ont également renforcé la stigmatisation des 
prostituées, accentuant ainsi leur exclusion et leur humiliation 
publique. Otis explique : « D’une part le port de signe distinctif a 
été une marque de stigmate pour les femmes publiques et d’autre 
part a apporté des avantages positifs tant aux prostituées qu’à la 
communauté », (Otis-Cour, 1985 : 80). 
Elle se sont vue obligées de porter des vêtements simples, des 
couleurs jugées indécentes, associées au déshonneur, soulignant 
ainsi leur statut inférieur, (Karras, 1996 : 25). Ces restrictions 
vestimentaires réglementaient la prostitution pour la rendre visible 
et contrôlable, tout en l’empêchant de se mêler à la société 
vertueuse. Elles permettaient de maintenir une sorte d’ordre moral 
et social en délimitant clairement le bien et le mal. Le vêtement 
était aussi utilisé comme un marqueur territorial. En effet, les 
prostituées avaient l’obligation de porter ces vêtements en dehors 
des lieux de tolérance, c’est-à-dire les bordels publics et les rues 
dédiées. Tous les règlements concernant les prostituées 
comprenaient un code vestimentaire qui leur interdisait de porter 



89 

des vêtements habituellement associés aux femmes honnêtes. 
Restreindre l’élégance des prostituées était donc particulièrement 
important pour les autorités municipales, qui croyaient que leur 
accorder cette aisance revenait à encourager les femmes honnêtes 
à se débaucher. L’objectif de cette identification réglementaire était 
aussi de maintenir les prostituées dans une position sociale 
inférieure, en leur interdisant de porter des ornements précieux, 
des fourrures coûteuses ou encore certains tissus comme la soie ou 
le velours. « De la même manière on veut obliger les filles 
publiques à porter une « enseigne » (une aiguillette), à sortir « en 
cheveux », à renoncer aux fourrures rares ou aux ceintures 
précieuses », (Rossiaud, 1976 : 69). Elles visaient également à 
interdire aux femmes publiques d’imiter les femmes de la 
bourgeoisie ou de la noblesse :   

« …lorsqu’elles s’habilloient comme les honnetes femmes, 
ou qu’elles se marioient à des artisans pour avoir quelque 
prétexte d’avoir les memes habits et les memes ornemens 
que les femmes vertueuses… et que quelqu’un venoit à 
découvrir ces entreprises, aussitôt on confisquoit leurs livres, 
leurs habits, leurs échoppes et on les mettoit en prison et les 
condamnoit à l’amende », (Sauval, 1883 : 60). 

Ces femmes publiques se contentaient des vêtements qui leur 
étaient imposés, subissant ainsi les signes extérieurs d’appartenance 
à la bourgeoisie. Elles se voyaient ainsi privées de dignité, de 
considération et des attributs matériels que même certains 
bourgeois honnêtes et respectés ne possédaient pas. Selon Sabatier, 
(Sabatier, 1830 : 9), il leur était défendu de porter des ornements, 
broderies, boutonnières d’argent, perles, manteaux fourrés de gris 
sous peine de confiscation. Les sanctions en cas de non-respect de 
la réglementation étaient des amendes, le rasage et les châtiments 
corporels et même la prison. C’est le cas de :  

Jeannette, la petite fille amoureuse, est emprisonnée au 
châtelet pour cause d’habits dissolus. Elle sera menée au 
parquet et devant le peuple, un coutelier lui fera coupe de 
son collet et de ses manches fourrées de gis. La queue de sa 



90 

houppelande sera soignée. La ceinture d’argent sera donnée 
à l’Hôtel-Dieu, (Geremek, 1976 : 39). 

Ces vêtements confisqués devenaient propriété royale et, selon 
Michel Pastoureau ces habits étaient revendus, et un quart du prix 
revenait à ceux qui avaient arrêté ces prostituées, (Bui, 2007 : 1-41). 
En effet, Les courtisanes servaient les riches marchands ou encore 
la haute noblesse. Celles-ci offraient, en plus de leurs services 
sexuels, une compagnie intellectuelle et raffinée lors des banquets. 
Elles se définissaient comme des personnes très instruites et 
cultivées, qui savaient lire, écrire et jouaient de la musique. 
Contrairement aux prostituées publiques, elles ne dépendaient 
d’aucun ruffian et n’étaient soumises à aucun tenancier. Leurs 
biens considérables, leur permettaient de mener une vie luxueuse 
et de contourner les lois somptuaires imposées par les pouvoirs 
publics :  

Item, la sepmaine devant l’Ascencion, fut crié parmis Paris 
que les ribauldes ne porteroient plus de sainctures d’argent, 
ne coletz renversez, ne pannes de gris en leurs robbes ne de 
menu ver, et qu’ilz allassent demourer es bordeaux 
ordonnez, comme ils estoient au temps passé, (Tuteley, 
1881 : 382). 

Selon Maxime Du Camp, « La reine Marguerite de Provence, 
femme de Louis IX, se rendit à l’offrande, et toucha de ses lèvres 
la paterne, elle rendit le baiser de la paix à sa voisine et embrassa 
une femme richement vêtue qui n’était autre qu’une « ‘‘ribaude 
folieuse’’ ». Ce fut à l’origine des lois somptuaires », (Du Camp, 
1870 : 339). Le port de cette couleur revêtait une humiliation 
publique pour la prostituée qui la portait. Stigmatisant 
publiquement celle-ci, elle était désignée avec cette couleur comme 
une personne moralement déchue, rappelant à la société le statut 
marginal de la prostituée publique. Les ordonnances vestimentaires 
et les lois somptuaires ont eu des répercussions profondes sur la 
société médiévale. Elles ont accentué les différences visibles entre 
les classes sociales, ce qui a conduit à un renforcement des 
hiérarchies sociales. 



91 

Conclusion  
 
L’étude portant sur les restrictions vestimentaires imposées aux 
prostituées dans la société médiévale révèle combien le vêtement 
était bien plus qu’une contrainte vestimentaire. Il constitue, 
pendant cette période, un outil juridique et social qui matérialise la 
stigmatisation et le contrôle de leur corps et de leur place dans la 
société. L’imposition d’un signe distinctif comme instrument de 
discrimination mobilisait l’apparence physique pour créer une 
exclusion immédiate et visible.  
Dans un premier temps, les obligations vestimentaires spécifiques 
telles que les couleurs voyantes, les signes distinctifs ou encore les 
interdictions de porter certains tissus. Le choix des couleurs, 
l’usage du jaune, couleur de l’infamie, ou du rouge vif pour attirer 
l’œil comme marques obligatoires selon les villes et les époques, 
avaient pour but de rendre visibles ces femmes, de les marginaliser 
dans l’espace public et de rappeler leur statut jugé infâme. Dans un 
second temps, les lois somptuaires, qui régulaient l’accès aux 
matières luxueuses ou aux ornements, renforçaient cette exclusion 
en réservant les symboles de prestige aux élites, tout en enfermant 
les prostituées dans une image dégradée, socialement contrôlée. 
Ainsi, à travers le vêtement, la société médiévale n’exprimait pas 
seulement une hiérarchie sociale, mais elle entretenait une frontière 
entre les « respectables » et les « marginaux », excluant et contrôlant 
la vie des prostituées. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



92 

Bibliographie  
 
Sources 
 
CABIÉ Edmond, 1891, « Règlements de police municipale de la 
ville de Castres faits par les consuls et leurs conseillers et publiés 
par le crieur public, en 1373 et 1375 », in Revue du département du 
Tarn, pp 294-302. 
 
CATEL Guillaume, 1633. Memoires De L'Histoire Dv 
Langvedoc: Cvrievsement Et Fidelement Recveillis de diuers Autheurs Grecs, 
Latins, François & Espagnols; & de plusieurs Titres & Chartes tirés des 
Archifs des villes & Communautez de la mesme Prouince, & autres 
circonuoisines, Bosc 
DELAMARE Nicolas, 1772. Traité de la police où l’on trouvera de son 
établissement, les fonctions et les prérogatives de ses magistrats, toutes les loix 
et tous les règlements qui la concernent ; on y a joint une description historique 
et topographique de Paris… avec un recueil de tous les statuts et règlements des 
xix corps des marchan, Vol. 1, Paris 
EUSEBE DE LAURIÈRE, Denis-François SECOUSSE, 
Louis-Guillaume de VILEVAULT, et al. (éds.), 1727. 
Ordonnances des roys de France de la troisième race recueillies par ordre 
chronologique, vol. VII, Paris 
LE PILEUR Louis, 1908. La prostitution du XIIIe au XVIIe siècle : 
documents tirés des archives d’Avignon, du Comtat Venaissin de la 
principauté d’Orange et de la ville libre impériale de Besançon, Champion 
MAULDE-LA-CLAVIÈRE René, 1879. Coutumes et règlements de 
la république d’Avignon au XIIIe siècle, Paris, L. Larose 
PARENT-DUCHATELET Alexandre, 1837. De la prostitution 
dans la ville de Paris considérée sous le rapport de l’hygiène publique, de la 
morale et de l’administration, vol. 1, Paris, Hachette,  
PELISSIER Edmond (éd), 1908, « Le « Castel Joyos » de 
Pamiers », in Bulletin périodique de la Société Ariégeoise des 
sciences, lettres et arts, p. 296-299.  



93 

RAMIERE De FORTANIER. Jean, SOCIÉTÉ 
D’HISTOIRE DU DROIT (éds.), (1939), Chartes de franchises du 
Lauragais, Paris, Librairie du Recueil Sirey   
SABATIER Henri, 1828. Histoire de la législation sur les femmes 
publiques et les lieux de débauche, Paris 
SAUVAL Henri, 1724. Histoire et recherches des antiquités de la ville de 
Paris, t. 3, Paris 
TUTELEY Alexandre, 1881. Journal d’un bourgeois de Paris 1405-
1449, t. 1, Paris, H. Champion 

 
Ouvrages 
 
DU CAMP Maxime, 1993. Paris, ses organes, ses fonctions et sa vie 
jusqu’en 1870, Paris, Rondeau 
GEREMEK Bronislaw, 1976. Les marginaux parisiens : aux XIVe 
et XVe siècles, Flammarion 
GONTHIER Nicole, 2007. L’exclusion au Moyen Age : actes du 
colloque international organisé les 26 et 27 mai 2005, à l’Université 
Jean-Moulin Lyon 3, Centre d’histoire médiévale, Centre d’histoire 
médiévale, Université Jean Moulin, Lyon 3 
KARRAS Ruth, 1996. Common women, prostitution and sexuality in 
medieval England, New York Oxford, Oxford University Press 
OTIS-COUR Leah, 1985. Prostitution in Medieval Society: the History 
of an Urban Institution in Languedoc, Chicago, University of Chicago 
Press 
PASTOUREAU Michel, 2002. Bleu, histoire d’une couleur, Paris, 
Seuil, Points.  
PERICARD-MEA Denise, 2004. La vie au moyen âge, Ed. Jean-
Paul Gisserot 
ROSSIAUD Jacques, 1988. Medieval prostitution, trans. Lydia G. 
Cochrane, Oxford: Basic Blackwell  
ROSSIAUD Jacques, 2010. Amours vénales. La prostitution en 
Occident, XIIe-XVIe siècle, Paris, Flammarion 
 
 



94 

Articles 
 
BUI Véronique, « Le châle jaune des prostituées au XIXe siècle : 
signe d’appartenance ou signe de reconnaissance ? », Fabula / les 
colloques, Séminaire ‘’Signe, déchiffrement, et interpretation’’ (dir. 
Andrea del Lungo, Andrea Del Lungo, Christèle Couleau, Christèle 
Couleau,), URL : 
http://www.fabula.org/colloques/document939.php, page 
consultée le 26 septembre 2025. 
BLANC Odile, 1983, « Le luxe, le vêtement et la mode à la fin du 
Moyen Age (Résumé d’un mémoire de maitrise d’Histoire 
Médiévale) », sous la direction de M-Th. Lorcin, Bulletin du centre 
Pierre Léon d’histoire économique et sociale, p 23-44. 

‹‹Les conciles oecuméniques : Nicée I à Latran V», GIUSEPPE 
Alberigo, éd. par (Les Conciles oecuméniques) Vol. Vol. 2,1, Paris, 
1994, p 566 – 567. 
Mathieu, 1967, « Les Lois somptuaires de Montauban dans la 
deuxième moitié du XIIIe siècle », in Bulletin philologique et 
historique (jusqu’à 1610), Bibliothèque nationale, p 517-523. 
MUZZARELLI Maria-Giuseppina, 2012, « Statuts et identités. 
Les couvre-chefs féminins (Italie centrale, XVe- XVIe siècle) », 
Clio. Femmes, Genre, Histoire, 31 décembre 2012, no 36, p 67-89. 
ROSSIAUD Jacques, 1976, « Prostitution, jeunesse et société 
dans les villes du sud-est au XVe siècle », in Annales. Économies, 
Sociétés, Civilisations, 31e année, 1976, n° 2, p 64-84.  
TAMM Marek, 2018, « Naissance de la persécution sémiotique : 
la création des signes distinctifs des minorités sociales et religieuses 
dans l’Occident médiéval (XIIIe-XIVe siècles) », Atraves do olhar 
do Outro : Reflexeos acerca da sociedade medieval europeia 
(séculos XII-XV). Eds. José Albuquerque Carreiras, Giulia Rossi 
Vairo, Kristjan Toomaspoeg, p 57-78. 
 

http://www.fabula.org/colloques/document939.php

