
 

11 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

SURVIVANCE DE L’ARTISANAT TRADITIONNEL ET 

MODELE DE TRANSMISSION DE SAVOIRS ET DE 

SAVOIR-FAIRE A BOMIZAMBO DANS LE 

DEPARTEMENT DE TIEBISSOU (COTE D’IVOIRE) 

 
Adjoua Pamela N’GUESSAN 

Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 

nguessanpam2012@yahoo.fr 

 

Résumé 
 

Le présent travail a pour but d’analyser le processus de transmission de 

savoirs et de savoir-faire traditionnel dans le système d’apprentissage de 

l’artisanat de tissage de pagne. Il vise aussi à comprendre l’impact de cette 

activité sur la scolarisation des enfants du village de Bomizambo dans la 

sous-préfecture de Tiébissou-Côte d’Ivoire. Cette étude a été réalisée auprès 

de 30 enquêtés que sont dix (10) apprentis dont l’âge varie de 6 à 15 ans, dix 

(10) Maîtres tisserands, trois (03) tisserands et sept (07) instituteurs. La 

technique de choix de cet échantillon a été faite celle du choix raisonné. 

Pour la collecte des données, nous avons eu recours à des outils qualitatifs 

que sont les focus group, les entretiens individuels ainsi que l’observation 

directe. Les théories d’analyse sont la théorie de la reproduction sociale de 

Pierre Bourdieu et Passeron J. C. (1970) ainsi que la théorie de l’habitus de 

Pierre Bourdieu (1972). L’enquête a permis de comprendre que le système 

de socialisation dans lequel évolue les apprenants est aussi l’unité familiale. 

Cela explique que la transmission du savoir soit basée sur le capital culturel 

et social de la communauté. Du fait des fondements sociaux, économiques et 

culturels de cette activité, elle occasionne le décrochage scolaire des enfants 

dans ce village. 

Mots clés : Survivance de l’artisanat, enfant, décrochage scolaire, 

socialisation, savoirs et savoir-faire 

 

Abstract 
 

The purpose of this study is to analyse the process of transmitting traditional 

knowledge and skills in the apprenticeship system for the craft of weaving 

loincloths. It also aims to understand the impact of this activity on the 

schooling of children in the village of Bomizambo in the sub-prefecture of 

Tiébissou, Côte d'Ivoire. This study was conducted among 30 respondents, 

mailto:nguessanpam2012@yahoo.fr


 

12 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

including ten (10) apprentices aged between 6 and 15, ten (10) master 

weavers, three (03) weavers and seven (07) teachers. The sampling technique 

used was reasoned selection. 

For data collection, we used qualitative tools such as focus groups, 

individual interviews and direct observation. The theories of analysis are the 

theory of social reproduction by Pierre Bourdieu and Passeron J. C. (1970) 

and the theory of habitus by Pierre Bourdieu (1972). The survey revealed that 

the socialisation system in which learners evolve is also the family unit. This 

explains why the transmission of knowledge is based on the cultural and 

social capital of the community. Due to the social, economic and cultural 

foundations of this activity, it leads to children in this village dropping out of 

school. 

Keywords: Survival of crafts, children, school dropout, socialization, 

knowledge and know-how 

 

Introduction 

 

L’artisanat est un mode de production très souvent assimilé à 

l’économie informelle avec « une image de marque archaïque 

et rétrograde ». Pourtant, la survivance de ce mode de 

socialisation constitue une voie d’absorption du chômage et du 

non-emploi (BIT, 2022). Ce secteur, surtout ceux des types 

artisanat d’art et artisanat de services sont des modes de 

transmission de savoirs et de savoir-faire qui perdure dans 

certaines communautés ivoiriennes. Ils octroient des emplois, ce 

qui peut permettre de résoudre dans une certaine mesure les 

problèmes liés à l’emploi en Côte d’Ivoire. Loin du discours 

centré sur le modèle de réussite par la bureaucratie ou 

l’entreprenariat, ce modèle de socialisation traditionnel perdure 

dans des villages ivoiriens comme celui de Bomizambo dans le 

département de Tiébissou. Chez ces communautés, les habitants 

ont comme activité principale le tissage de pagne traditionnel. 

Dans cet espace, les enfants apprennent, dès le bas-âge, 

l’artisanat d’art auprès de leurs aînés sociaux qui sont pour la 

plupart des maîtres artisans. Au-delà de son aspect socialisant et 

éducationnel, ces activités absorbent la plupart des jeunes, 

adolescents et enfants de sexe masculin de ce village. Quand ces 



 

13 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

cadets sociaux arrivent en âge de travailler, ils ont déjà acquis 

l’expérience pour monnayer leur savoir-faire. « Ces écoles 

artisanales traditionnelles » remettent donc en cause la 

perception de l’école comme mode exclusif de socialisation des 

enfants et dans cet espace l’égalité des chances promut par 

l’école est effective contrairement à l’institution scolaire.  

Ce premier principe est alors mis en concurrence avec 

celui de l’égalité distributive des chances. Car la 

croyance au mérite à laquelle il s’adosse ne résiste pas 

aux nombreux travaux sur les inégalités de l’offre 

scolaire, sur la hiérarchisation des filières ou encore la 

composition des classes : l’égalité des chances ne 

garantit pas nécessairement l’égalité des résultats et ces 

derniers ne peuvent être uniquement imputés aux 

faiblesses des individus. Bref, « la compétition est 

truquée » et il faut donc, pour qu’elle soit plus équitable, 

distribuer les chances scolaires de façon moins aveugle. 

(P. Rayou, 2025, p 560) 

« Ces écoles artisanales traditionnelles » ont conservé un mode 

de transmission à caractère familial car, ils se transmettent de 

génération en génération, dès l’enfance. Les liens s’établissent 

entre le patron et ses apprentis qui font partie du même cercle 

familial ou de la même lignée. L’apprentissage du métier 

coïncide avec l’éducation de l’enfant et en même temps que se 

transmettent les techniques de l’artisanat, il apprend sa culture 

et sa tradition. Il n’existe donc pas de sélection qui privilégierait 

un enfant ou un autre, il n’y a pas de reproduction des inégalités 

sociales comme c’est le cas avec l’école dite moderne. Le 

système de socialisation dans lequel évoluent ces peuples permet 

une redéfinition des normes de réussite sociale.  

Pourtant, dans ces communautés dites « artisanales », les 

mécanismes de socialisation et d’intégration professionnelle 

sont mis en mal par la scolarisation massive qui compromet la 

transmission mais aussi la pérennisation de l’artisanat. Or, dans 



 

14 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

ces villages, la prise en charge éducationnelle et professionnelle 

des jeunes est régie en majeure partie, par cette activité. Cette 

problématique revêt plusieurs dimensions : Quels sont ces 

savoirs ? Quels sont les acteurs, les facteurs et vecteurs de la 

transmission de ces savoirs et savoir-faire ? Comment ce mode 

artisanal survie-t-il à l’intrusion de l’école dite moderne dans cet 

espace social ? Comment la transmission intergénérationnelle de 

l'artisanat traditionnel dans ces localités, confrontée à la 

mondialisation, l’exode rural et à l'urbanisation, parvient-elle à 

préserver le patrimoine culturel et l'identité locale tout en 

s'adaptant pour assurer la pérennité économique des savoir-faire 

face à l'évolution des modèles de réussite sociale ? 

Le présent travail a permis d’analyser le système de socialisation 

et de transmission de l’artisanat dans cette communauté à travers 

la mise en évidence des fondements sociaux, économiques et 

culturels de ces activités. Elle a permis d’examiner la matrice de 

socialisation et d’insertion professionnelle engendrée par ce 

système. Au-delà, cette étude nous permettra d’appréhender la 

coexistence de deux modes de transmission du savoir que sont 

l’éducation moderne (l’école) et l’éducation traditionnelle 

(l’artisanat). 

 

1- Méthodologie 

 

L’enquête s’est déroulée dans le village de Bomizambo situé 

dans le centre de la Côte d’Ivoire dans la région du Bélier plus 

précisément dans la sous-préfecture de Tiébissou. Bomizambo 

est située à 30 kilomètres au nord de Yamoussoukro en direction 

de Bouaké et à 05 kilomètres de la ville de Tiébissou. L’enquête 

s’est déroulée dans ce village auprès de 30 enquêtés. La 

technique d’échantillonnage pour la constitution de cet 

échantillon est celle du choix raisonné. L’échantillonnage 

raisonné est une méthode d’échantillonnage aléatoire dans 

laquelle le groupe d’échantillonnage est ciblé pour avoir des 



 

15 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

attributs spécifiques. Dans le cadre de cette enquête, il était 

primordial d’avoir accès à quatre types d’acteurs qui sont : les 

apprentis, les Maîtres tisserands, les tisserands et des instituteurs 

de l’école primaire du village. Pour constituer notre échantillon, 

nous avons eu interrogé dix (10) apprentis dont l’âge varie de 6 

à 15 ans., dix (10) Maîtres tisserands, trois (03) tisserands et sept 

(07) instituteurs. 

L’étude a été réalisée à l’aide d’outils qualitatifs que sont les 

focus group, les entretiens individuels ainsi que l’observation 

directe. Nous avons procédé à la quantification de nos données 

pour faire ressortir certaines variables nécessaires à l’analyse. 

Nous avons aussi procédé à un codage des données grâce une 

grille d’analyse qui a permis de saisir la signification des 

informations recueillies. Pour l’analyse des données, nous avons 

eu recours à deux théories : la théorie de la reproduction sociale 

de Pierre Bourdieu et Passeron J. C. (1970) et la théorie de 

l’habitus de Pierre Bourdieu (1972) plus précisément le pan de 

la transmission culturelle. 

La première théorie, celle de Pierre Bourdieu part du 

déterminisme social que constitue la reproduction de la position 

sociale des parents. Cette reproduction sociale est conduite par 

la transmission de l’héritage économique, mais surtout du 

capital culturel par la famille, ce qui permet aux enfants de 

maintenir leur position sociale. Cette théorie pose le postulat 

d’une faible mobilité sociale comme c’est le cas avec l’artisanat 

de tissage de pagne qui procède par la reproduction d’une 

génération à une autre de l’activité principale du village. Cette 

approche de la socialisation et de la reproduction sociale part du 

postulat que la transmission des savoirs artisanaux peut être vue 

comme un processus de socialisation, où les individus sont 

intégrés aux normes, valeurs et techniques de leur groupe social. 

Dans ces communautés, ces processus s'opèrent souvent dans le 

cadre familial ou communautaire. La théorie de la reproduction 

sociale (Bourdieu et Passeron) a été mobilisée pour analyser 



 

16 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

comment les pratiques artisanales se perpétuent au sein de 

certains groupes sociaux et familles et comment se perpétue les 

normes, les rituels et les codes qui organisent la transmission, 

l'apprentissage et l'accès au statut d'artisan. 

La seconde théorie stipule que dans une société traditionnelle, 

les individus évoluant dans ce type de système sont socialisés à 

perpétuer une vision du monde, des idées, des comportements, 

des goûts somme toutes similaires. La socialisation étant un 

vecteur important dans ce type de groupe social, on comprend 

que dès le bas âge, ces enfants acquièrent un capital social et 

culturel qui les maintient dans cette matrice et les poussent à 

incorporer ce système. Cette théorie de la pratique sociale, 

développée par Pierre Bourdieu, met l'accent sur les habitudes 

(habitus) et les schémas de perception et d'action intériorisés par 

les individus. Dans l'artisanat, l'habitus se manifeste à travers les 

gestes, les techniques et les manières d'être de l'artisan. L'analyse 

des savoir-faire en tant que pratique sociale permet de dépasser 

la simple description des techniques pour saisir la dimension 

sociale, culturelle et symbolique du métier. 

 

2- Résultats et analyses 

 

2-1 La matrice de socialisation par l’artisanat 

Les modalités de la transmission tangibles de l’artisanat de 

pagne sont faites par l’éducation. La transmission des savoirs et 

des savoirs faire de l’artisanat se fait par l’imitation simple et 

fondamental, par la reproduction à l’identique, et 

conséquemment par la routinisation. Elle se fait sous forme de 

transmission de savoirs et de savoir-faire par des enseignements 

pratiques. On a ici un émetteur qui transfert les savoirs en des 

modalités adaptées pour le récepteur qui acquiert ces savoirs en 

les adaptant à ses capacités et à ses besoins. L’artisanat est un 

apprentissage à la fois professionnel, traditionnel, culturel et 

familial. Cette transmission des savoirs est le fait d’acteurs 



 

17 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

spécialisés en l’occurrence le maître-artisan qui exerce de façon 

diffuse dans la pratique sociale avec des recours à des vecteurs 

variés que sont le transfert par la parole et le geste mais aussi la 

mémorisation des images. Cette prise en charge par les instances 

communautaires se fait dans la sphère familiale et sociale. Cette 

pratique constitue à la fois une activité économique, culturelle et 

sociale. Dans cette étude, le système de socialisation artisanale 

commence dès le bas-âge (à partir de 5 ans) avec des 

connotations particulières. Pour le pagne, le processus 

d’apprentissage est expliqué dans les verbatims qui suivent : 

A Bomizambo, il n’y a pas d’âge requis pour 

l’apprentissage parce que l’apprentissage du pagne 

baoulé a Bomizambo se fait de père en fils ce qui fait que 

l’enfant à son bas âge quand, il se promène sous les 

métiers (métier à tisser) des gens, s’il trouve que le 

tisserand n’est pas là qu’il assied sur le métier et il 

commence. C’est comme ça qu’il fait son apprentissage ; 

c’est-à-dire le parent en même le temps, il va rendre 

compte que l’enfant sait déjà tisser. C’est ce qui fait qu’il 

n’y a pas un âge précis pour la formation. M. A. 

(Tisserand a Bomizambo) 

On observe une continuité des préceptes ancestrales liées à ce 

métier. En effet, malgré quelques adaptations qui ont exclu un 

groupe social en l’occurrence les femmes, cette activité n’en est 

pas moins un système pérenne. La culture proposée à ces jeunes 

garçons n’en est pas moins fonctionnelle et adéquate surtout 

pour la problématique de l’insertion professionnelle et pour les 

crises de valeurs parentales qui secouent les communautés 

actuelles. La portée des savoirs qui se diffusent à travers cet 

artisanat comporte la survie sociale et culturelle de cette 

communauté. Sa diffusion persiste dans un système traditionnel 

d’acquisition de savoirs comme le montre les verbatim suivants : 

Il doit commencer par rouler fil d’abord, commencer à 



 

18 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

apprendre à faire les bobines. (K. K. R., Tisserand à 

Bomizambo) 

Les métiers à tisser sont construit en fonction de la taille 

de l’enfants avec un certain nombre de prérequis pour un 

certain type de pagne. (M. A. Tisserand à Bomizambo) 

Avant d’arriver de ce stade là il faut passer par le tissage 

de pagne, le tissage de pagne « bê ». Tu fini là, tu vas 

passer le pagne baoulé noir là et après le noir pagne 

baoulé-là, on arrive à « Adja lé dôh ». Après vous passez 

au haut niveau c’est le dernier, dernier, le « Nan kan 

Fian » M. G. (Tisserand a Bomizambo)1 

L’instance de socialisation première de ce métier étant la 

famille, l’apprentissage de celui-ci coïncide avec la socialisation 

de l’enfant. Le corpus de l’apprentissage est quotidien et assez 

formalisé malgré le caractère traditionnel de cette transmission. 

Dans cette institution de socialisation qu’est la famille, on 

retrouve l’unité familiale de production. On transmet donc cette 

activité de père en fils avec un transfert de croyances, de 

pratiques, de connaissances, ainsi que la division sociale de la 

communauté par ces statuts et le positionnement social de ces 

membres. Toutes ces acquisitions commencent lorsque 

commence l’apprentissage du métier. Le graphique 1 montre les 

tranches d’âges d’apprentissage du métier de tissage de pagne 

traditionnel.  

 

 
1 Ces noms représentent les différentes étapes d’apprentissage des techniques de tissage du pagne baoulé. Le 

« bê » (la couverture), « Adja lé dôh » (l’héritage arrive à point donné), « Nan kan Fian » (Ne dis pas du mal 

des autres) sont des niveaux d’acquisition de savoir-faire qui nécessitent chacun une expertise donnée. La 

dernière étape étant celle où on a acquis tous les savoirs et savoir-faire et où l’on a la maîtrise de toutes les 

techniques du tissage de pagne. 



 

19 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

 
 

Graphique 1 : Âge de début de l'apprentissage du tissage par les 

enfants du village   

 

Sources : données de l’enquête de terrain, Septembre 2024 

 

Ce tableau montre que deux différentes tranches d’âge de 06-10 

ans et de 11-15 ont été recueillies lors de l’enquête. Les 

premières constatations sont que le début de l’apprentissage 

pour les enfants est de 06 à 15 ans. Cela s’explique par la 

scolarisation massive et obligatoire des enfants en Côte d’Ivoire 

jusqu’à l’âge de 16 ans. Pourtant, cet impératif n’empêche pas 

les maître-tisserands et les tisserands de recevoir les enfants de 

tous les âges en apprentissage. Les tâches qui leurs incombent 

sont régentées par des codes et des codifications. 

La première tâche confiée aux enfants c’est faire 

l’odissage. L’odissage qui consiste à dérouler le fil sur 

une certaine distance. Maintenant s’il sait le faire, on va 

le mettre sur le métier (à tisser) pour confectionner une 

certaine catégorie de pagne. La première catégorie de 

pagne c’est les pagne la plupart du temps tout blanc. 

Après le pagne tout blanc, c’est le pagne qui va passer à 

06-10 ans 
50%

11-15 ans 
50%

GRAPHIQUE 1: ÂGE DE DÉBUT DE L'APPRENTISSAGE 
DU TISSAGE PAR LES ENFANTS DU VILLAGE  



 

20 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

l’indigo. Après ce genre de pagnes, on a les pagnes avec 

les motifs. (M. A. Tisserand à Bomizambo). 

Si je dois former une personne, il commence par le 

roulement de fil. Après je lui montre comment on fait les 

bobines. Maintenant après les pagnes, il a beaucoup de 

qualité y a des pagnes quand les apprentis viennent, c’est 

par là qu’il commence et après, on leur montre les pagnes 

de qualité. (M K Tisserand à Bomizambo). 

L’enfant commence par rouler fil, apprendre à faire les 

bobines, il utilise la navette, le peigne, la lisse. Si l’enfant 

fait partie de la communauté, l’apprentissage se fait sans 

rituel, mais si l’enfant vient d’ailleurs, là, c’est un autre 

cas. (K. K. K Tisserand à Bomizambo). 

Cette activité artisanale traditionnelle s’inscrit dans un réseau 

avec différents acteurs dont certains sont étrangers à cette 

communauté. 

 

2-2 Les différents acteurs évoluant dans l’artisanat de 

pagne 

Différentes catégories d’acteurs évoluent dans ce milieu. Ces 

personnes sont tributaires de ce métier pour vivre. Certaines de 

ces couches qui se meuvent dans cette activité résident dans les 

grandes villes comme Abidjan, Yamoussoukro etc. On obtient 

différentes catégories qui sont : les acheteurs sont pour la plupart 

des touristes et des voyageurs compte tenu du fait que le village 

de Bomizambo se situe en bordure d’autoroute (axe 

Yamoussoukro-Bouaké). Certains de ces acheteurs sont des 

personnes résidant dans les villes et sont des revendeurs de ces 

pagnes. Quant aux vendeurs : Les vendeurs sont également des 

tisserands de pagnes traditionnels qui sont désignés par la 

coopérative du village pour assurer la vente quotidienne des 

pagnes. La vente des pagnes traditionnelles se fait sur le préau 

construit à cet effet en bordure d’autoroute.  



 

21 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

Les Tisserands ou Maîtres-tisserands quant à eux reçoivent une 

formation dès leur bas âge et commencent à tisser pour la 

maitrise du tissage de pagne traditionnel sous toutes ces coutures 

du plus simples au plus complexes et tous font partie de la 

coopérative des tisserands du villages. Ils sont également des 

formateurs car ayant des apprentis sous leur coupole. Au bas de 

l’échelle, on a les apprentis : dans le cadre de l’apprentissage, la 

forte demande des pagnes a concouru à être confronter à deux 

types d’apprenti. Dans le premier cas, il y a les garçons issus du 

village. Ils constituent le plus grand nombre dans la quête de ce 

savoir-faire. Ces enfants originaires de ce village sont formés 

pour la plupart par un membre de leur famille. Comme nous 

l’avions signifié plus tôt, la transmission du tissage de pagne 

traditionnels de Bomizambo se fait dans des cellules familiales 

qui sont les unités de productions. 

Pourtant, quelques fois, des personnes venus d’autres localités 

sollicitent le droit d’apprentissage. Ces personnes deviennent 

des apprentis vivant dans le village pour acquérir ce savoir-

faire : c’est le deuxième type d’apprentis. Pour ceux qui viennent 

d’autres localités, il existe des cérémonies traditionnelles et 

symboliques pour leur permettre d’accéder au cercle des 

apprentis tisserands. Il leur ait demandé de fournir des boissons 

alcoolisées de préférence des liqueurs, une somme d’argent et 

un coq pour le rituel visant à obtenir l’approbation des ancêtres 

afin de les intégrer dans le cercle des apprentis. Des libations 

sont effectuées donnant ainsi droit à l’apprenant de débuter son 

apprentissage pour le tissage de pagnes traditionnels dans une 

unité familiale de production où, ils auront déjà fait la requête. 

Ils résident dans le village durant toute la période de formation. 

Ces différentes données sont schématisées dans le graphique 

suivant : 

 



 

22 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

 
 

Graphique 2 : Les différents acteurs du circuit du tissage de 

pagne traditionnel à Bomizanbo 

 

Sources : données de l’enquête de terrain, Septembre 2024 

 

Les apprentis perçoivent de l’argent de leur maître de façon 

exceptionnelle durant les périodes des fêtes. En dehors de ces 

moments, ils ne reçoivent pas d’argent pour les travaux effectuer 

puisqu’ils sont encore dans un cycle de formation et d’initiation. 

Leurs familles sont censées subvenir à leurs besoins. « On nous 

donne 5 ou 10 milles pendant les périodes de fête et souvent pour 

le déjeuner. C’est uniquement argent de fête qu’on nous donne, 

à part ça, on ne nous donne rien. Je veux continuer ce travail 

pour avoir mes apprentis et ainsi de suite » (S. Apprenti tisserand 

à Bomizambo). L’artisanat de tissage de pagne baoulé, malgré 

son caractère formatif, éducationnel et prégnant, cohabite avec 

un autre type d’éducation qui a acquis un caractère obligatoire 

en Côte d’Ivoire : l’école. 

 

2-3 La sacralisation et la masculinisation de l’artisanat 

traditionnel de tissage de pagne Baoulé 

Dans un premier temps, il convient de souligner l’importance de 

l’exemplarité dans la transmission des savoirs familiaux et 

communautaires. De la transmission de cette activité, ce sont des 

codes de valeurs et de comportements qui valorise et perpétue la 

culture et les socles de références inhérentes à ce groupe social. 

Cela n’exclut pas que la transmission de ce savoir-faire évolue 

et est inscrite dans une dynamique dont les vecteurs permettent 

Acheteurs
Vendeurs 

(tisserands)

Tisserands 
et maîtres-
tisserands

Apprentis



 

23 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

de ne pas rendre statique ces savoirs techniques qui intègrent des 

comportements spécifiques. Ces attitudes comprennent entre 

autres la perception de cette activité comme provenant des 

ancêtres, les rituels, la division sexo-spécifique des rôles, les 

interdits, la masculinisation de cette activité. 

Ce travail est réservé uniquement aux hommes et cela 

vient de nos ancêtres. Nous les femmes, nous faisons les 

travaux champêtres. Avant lorsque les hommes tissaient, 

les femmes filaient le coton c’est tout ce qu’elles 

faisaient mais maintenant le fil se paie dans les coins de 

vente donc le rôle des femmes s’est arrêté. Si tu braves 

l’interdit tu dois payer cabri. Sinon moi à cette époque je 

n’étais pas encore née » (Mme M. N. Femme de 

bomizambo) 

La transmission des savoirs et savoir-faire est un processus de 

transfert dans le temps et/ou dans un espace social et culturel. La 

transmission artisanale d’une période ancienne à une période 

moderne peut se faire de façon régulière, continue, et/ou 

ordonnée grâce à des institutions de conservation qui la 

maintienne. Pourtant, la transmission de ce savoir est rarement 

une perpétuation à la pareille. En effet, les savoirs transmis sont 

presque toujours modifiés, réaménagés et/ou enrichis avec un 

impact du changement et de l’évolution de l’environnement 

social. Mais dans certains cas, ils peuvent se retrouver dénaturés 

ou même appauvris. On peut comprendre qu’il existe plusieurs 

possibilités dans le processus de pérennisation et/ou de 

perpétuation. La transmission des savoirs peut contribuer à la 

sacralisation de la tradition, favoriser des déviances et 

occasionner des blocages au niveau des apports extérieurs de 

changement. Elle peut aussi permettre d’entamer le progrès et 

l’innovation par la transmission d’un corpus de savoirs 

ancestraux. 

Dans ce cas d’espèce, la division sexuelle des tâches, ainsi que 

la modernisation de la confection des fils à tisser, la production 



 

24 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

massive des pagnes dans ce village ont éjecté les femmes du 

système de production en supprimant les tâches qui leur étaient 

assignées. Pourtant si ce travail est exclusivement réservé aux 

hommes, cela découle de la sacralisation qui est inhérente à cette 

communauté et à certaines autres. Car l’artisanat de tissage de 

pagnes dits traditionnels avec des métiers à tisser traditionnels 

n’en est pas moins pratiqué dans d’autres communautés par des 

femmes. Chaque groupe ethnique qui la pratique a ses propres 

significations culturelles, son symbolisme et sa propre 

codification sociale qui renforce son identité culturelle. 

 

2-4 L’impact de la socialisation par l’artisanat sur la 

scolarisation des enfants 

La cohabitation de ces deux formes d’éducation n’est pas sans 

dommage. En effet, l’apport essentiel de cette activité dans la 

vie de cette communauté n’est plus à démontrer à ce jour. Il est 

bien attesté que presque toute la population masculine du village 

pratique cette activité. Devant ce groupe ne possédant pas un 

imaginaire collectif reluisant de l’institution scolaire, ce capital 

culturel constitue le socle de l’insertion professionnelle de ce 

groupe. Loin des stéréotypes et des modèles de réussites calqués 

sur d’autres communautés, cette institution constitue la base de 

l’insertion et de l’intégration sociale des hommes. L’institution 

scolaire dans ce cas ne fait pas le poids face à l’artisanat. 

C’est très difficile pour les enfants de combiner l’école 

et le métier de tisserand. Au village ici le problème, c’est 

un problème national, on a remarqué que les enfants 

veulent prendre le contrôle sur leur vie ce qui fait qu’ils 

s’adonnent souvent au métier de tisserand plus qu’à 

l’école. C’est-à-dire qu’un enfant peut accepter de tisser 

un jour ouvrable que d’aller à l’école même si son papa 

s’y oppose » (M. K., instituteur à Bomizambo) 

Pour moi, ce n’est pas le tissage qui joue sur les études 

mais les enfants ne sont pas suivis. Il y a un laisser-aller. 



 

25 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

Maintenant vu que ce côté-là, il y a de l’argent, l’enfant 

le soir au lieu d’aller étudier, il préfère enrouler les fils 

tout ça là (…) Oui le tissage de pagne joue sur les 

résultats parce qu’il y a des enfants qui sont plus basés 

sur le tissage que sur les études. Nous on dit ça joue 

dessus parce que nous, ici au résultat du CEPE, il y a plus 

de filles admises que de garçons parce qu’ici les filles ne 

tissent pas ; donc nous, c’est comme ça nous on voit la 

chose. (Mme Z. institutrice à Bomizambo) 

Les élèves qui s’adonnent aux tissages, moi je dis que 

c’est à cause des parents. Ces deux jours, c’est à cause de 

l’autoroute-là que les pagnes ne sortent pas, sinon à partir 

de décembre comme ça, dans le mois de décembre même 

on ne peut pas avoir nos élèves. Nous-mêmes, on va les 

chercher sur les ateliers. Je prends un exemple, il y a un 

parent qui a eu le courage de me dire que Koffi est 

malade et je lui ai posé la question : est-ce que tu l’as 

envoyé à l’hôpital ? Il dit non mais on va partir (à 

l’hôpital). A dix heures, je dis bon comme Koffi est 

malade, ça fait deux jours Koffi est absent, je vais aller 

le voir et je le trouve sur son atelier et il est entrain de 

tisser. Les enfants suivent les deux activités, mais au 

niveau de l’école, c’est un peu difficile parce que le 

temps que l’enfant doit prendre pour étudier, il prend 

pour tisser et l’enfant ne peut pas étudier et ça impacte 

leur rendement même. Même des enfants de CE1 sont 

sur l’atelier en train de tisser (Mme M. F., Institutrice à 

Bomizambo) 

La question de la transmission de ce savoir et de ce savoir-faire 

n’est pas arc-boutée sur un recours à l’école et même si ce 

recours existe, il ne se ressent pas sur ce mode d’acquisition 

basée sur le mimétisme. En effet, la question de l’apprentissage 

est faite par étape avec une diffusion des savoirs, qui est 

généralement ancien. La modernisation de la fabrication des 



 

26 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

intrants ne s’accompagne pas d’un renouvellement des 

méthodes de fabrication. Or, cet héritage ancestral nécessite que 

les parents le transmettent à leurs enfants d’où la déscolarisation 

des enfants. On observe donc une vague de décrochage continue 

comme l’on spécifié ces enseignants exerçant dans l’école 

primaire de ce village. Pour étayer ce postulat, nous avons le 

graphique 3 qui montre le niveau des apprentis ayant subi le 

décrochage scolaire. 

 

 
 

Graphique 3 : Niveau d'instruction des enquêtés ayant subi le 

décrochage scolaire 

 

Sources : données de l’enquête de terrain, Septembre 2024 

 

Ce graphique montre que les enfants dès le primaire sortent de 

l’institution scolaire pour s’adonner à ce métier avec la 

bénédiction des parents. En effet, 60% des apprentis ont arrêté 

l’école à partir du primaire quant aux autres 40%, ils ont arrêté 

leur cursus scolaire au niveau secondaire. Aucun des enquêtés 

n’est arrivé au cycle supérieur. Ces données montrent que ce 

système d’acquisition de savoirs et de savoir-faire occasionne le 

décrochage scolaire. 

40%

60%

Graphique 3: Niveau d'instruction des enquêtés 
ayant subi le décrochage scolaire

Etude secondaire

Etude primaire



 

27 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

3- Discussion 

 

L’activité d’artisanat traditionnel de ce groupe constitue un 

modèle de socialisation ainsi qu’une voie d’insertion sociale, 

professionnelle et économique. Malgré le fait qu’elle génère du 

décrochage scolaire et exclut les jeunes filles ainsi que les 

femmes de la communauté, elle a été pérennisée. Il serait 

intéressant de comprendre comment les acquis de ce modèle 

culturel peuvent être fonctionnels dans ce groupe social et le 

système de reproduction qui la caractérise. La survivance de ce 

mode de transmission de savoir-faire et de savoirs s’inscrit dans 

une logique de transfert intergénérationnel pour assurer la 

continuité dans la lignée familiale et communautaire d'un 

système de valeurs ainsi que d’une éducation spécifique. Il faut 

préciser que la nouvelle génération, ou ceux qui reçoivent ce 

transfèrement, permettent la continuité et la pérennisation de cet 

artisanat traditionnel. Aussi les modes de transmission 

(apprentissage, formation) font-ils partie du savoir-faire qui 

caractérise cette entreprise familiale qui est la production de 

pagne Baoulé. Il faut noter que cette « entreprise artisanal » 

constitue à la fois une organisation spécifique de reproduction 

sociale, du fait du nombre réduit d’acteurs y travaillant et du 

processus décisionnel centré sur le dirigeant (père-formateur). 

En même temps, elle est une organisation complexe, car les 

relations sont informelles basées sur l’interconnaissance ou des 

liens de famille (surtout la parentèle masculine) ainsi qu’une 

absence totale de comptabilité (T. Chambolle, 2008), de désir de 

modernisation et de formalisation. 

Aujourd'hui, la dynamisation de cette activité traditionnelle et 

lucrative dans cette communauté est un atout particulier, à 

l’intersection des composantes que sont l’autonomie financière, 

la formation traditionnelle ainsi que l’insertion professionnelle 

des enfants, des adolescents et des jeunes. Bien qu’elle 

représente la première source économique avant l’agriculture et 



 

28 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

offre une opportunité d’emploi pour ces cadets sociaux, les 

niveaux d’investissements ainsi que l’accès aux marchés 

nationaux et internationaux sont à un niveau presqu’inexistant. 

Aussi la plupart de ces lieux de production de pagnes sont-elles 

de petites tailles et de proportions familiales, plus encore, elles 

ne disposent pas de moyens suffisants pour faire face aux 

différentes crises qui surviennent (les différentes crises 

militaires ivoiriennes, socio-économiques et l’augmentation des 

matières premières pour la production). Même s’il est vrai que 

l’artisanat dans le village de Bomizambo, représente pour cette 

population un fort potentiel de développement, de lutte contre la 

pauvreté, de création de revenus et d’emplois, on ne peut 

occulter qu’elle est la cause de la déscolarisation des garçons de 

cette communauté. Ceux-ci abandonnent l’école pour cette 

activité, car elle est une forme d'expression culturelle et 

économique résultante de traditions transmises de génération en 

génération. Culturellement, la maitrise de cette activité permet 

de marquer son appartenance à ce groupe. 

En termes socioéconomique, nous constatons que ce métier joue 

un rôle fondamental dans la vie économique de cette population. 

Ce savoir et savoir-faire fondamental conserve, par-delà les 

doctrines de production et de reproduction, ses caractéristiques 

presqu’ancestraux et son originalité. Il faut noter que cette 

activité qui dans le temps n’était qu’un ensemble de principes 

culturels que les ainés sociaux avaient une obligation de 

transmettre aux générations suivantes, ignorant sa facette 

économique c’est-à-dire une fonction créatrice de richesse, peut 

être considérée aujourd’hui comme le principal métier 

pourvoyeur de revenus. Ces spécialistes du pagne traditionnel 

baoulé mettent en œuvre un savoir-faire particulier, manipulent 

des techniques culturelles qui valorise leur génie créateur, une 

virtuosité artisanale (R. gersdorff, 1969) et produisent la 

subsistance quotidienne. Son caractère culturel fait d’elle, une 

activité où les investissements financiers sont essentiellement 



 

29 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

familiaux et surtout dépourvue de technologies modernes. C'est 

véritablement l'homme qui est au centre du système (de la 

confection des fils jusqu’à la vente des pagnes). 

L’existence de cette institution de transfert de codes culturels, 

sociaux et économiques permet de garder intact les positions 

sociales par la mise en œuvre de ce processus de transmission 

traditionnelle. Le décrochage scolaire dont sont sujet, la très 

grande partie des apprenants témoigne de la prégnance de ce 

mode d’acquisition de savoirs et de savoir-faire. Au cœur de 

cette transmission, les enfants trouvent un terrain fertile de 

connaissances et d’acquisition de compétences au sein des unités 

de productions familiales et communautaires. Ce domaine 

d’apprentissage non institutionnel et traditionnel malgré qu’il 

soit encore informel et que sa vulgarisation ne se fasse pas au-

delà de cette instance communautaire reste encore un modèle qui 

est fonctionnel. Il est pourvoyeur d’emploi, absorbe les jeunes 

en âge de travailler et assure la subsistance quotidienne des 

ménages. Pourtant, il convient de constater que dans ce contexte, 

il ne s’opère pas de choix volontaire de la part des enfants qui 

sont happés bon gré, mal gré dans ce système. L'artisanat 

traditionnel fait face à une tension entre la préservation des 

méthodes de transmission ancestrales et les réalités 

économiques et sociales modernes, incluant la concurrence de la 

scolarisation formelle. Ce secteur, un des piliers économique et 

culturel, bénéficie de politiques gouvernementales visant à le 

structurer, le formaliser et promouvoir ses savoir-faire.  

 

Conclusion 

 

La transmission intergénérationnelle et traditionnelle du savoir 

et du savoir-faire comme dans le cas de l’artisanat de tissage de 

pagne traditionnel est un système de socialisation qui s’appuie 

sur la perpétuation du capital culturel et social de ce groupe. 

Cette communauté de Bomizambo se fonde sur ce mode de 



 

30 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

socialisation pour reproduire un modèle de réussite et d’insertion 

socio-professionnelle. Ce type de transmission de savoirs et de 

savoir-faire met en relief des dynamismes qui servent à réguler 

cette société dans différents aspects que sont le social, le 

culturel, l’employabilité et l’économie. Il participe ainsi à 

maintenir une économie de subsistance pour les ménages du 

village. Même si cette activité demeure à caractère traditionnel 

et informel avec une modalité culturelle à base éducationnelle et 

évoluant avec de petites unités de production familiale, il n’en 

demeure pas moins fonctionnel dans la mesure où ce métier 

répond à la demande d’insertion professionnelle et de 

perpétuation de préceptes ainsi que de codes culturels inhérents 

à cette communauté. Ce modèle reste exclusivement centré sur 

les hommes, les garçons de la communauté en excluant les 

femmes ainsi que les jeunes filles. Il concourt aussi au 

décrochage massif des enfants, adolescents et jeunes garçons qui 

sont sociabilisés à la reprise de l’unité familiale ou à la création 

de la leur.  

Cette activité est un modèle de transmission de savoir-faire 

principalement basé sur l'apprentissage informel et familial, où 

les connaissances et techniques sont transmises de génération en 

génération, souvent de manière orale et par observation directe. 

Ce modèle joue un rôle essentiel dans l'économie et l'identité 

culturelle de cette société. Les pratiques et les objets artisanaux, 

tels que les pagnes traditionnels sont intégrés aux rituels et aux 

cérémonies, renforçant le lien social et culturel. Elle est valorisée 

par les aînés sociaux. Les apprenants sont socialisés dès 

l’enfance à cette activité et sont insérés dans ce métier sans 

véritable pouvoir décisionnel. Cette recherche montre qu’au-

delà de l’aspect économique et de la résorption de la pauvreté 

dans cette communauté, on assiste à une préservation de 

l'identité culturelle, au maintien de la cohésion communautaire, 

à la formation des jeunes et à l'inclusion sociale. Pourtant, avec 

la non-formalisation de ce secteur et le dynamisme déjà existant, 



 

31 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

pourrait-on s’attendre à la mutation de ces unités familiales de 

production en des structures plus formelles ? Ce processus de 

formalisation de ces unités familiales ne serait-il pas à la base de 

leurs déclinaisons ? Et comme l’explique Barthélemy Gérard, 

(2022)  

« A l’issue de ce long cheminement au travers de la 

problématique de l’artisanat, on ne peut s’empêcher de 

voir surgir une objection possible : pourquoi tenter 

d’intervenir sur un phénomène qui, de toutes façons, 

existe, résiste, s’adapte et qui est d’une dimension telle 

qu’il échappe à toute possibilité de contrôle. » (G. 

BARTHELEMY, 2022, p 97) 

 

Références Bibliographiques 

 

BARTHELEMY Gérard, 2022. Artisanat et Emploi dans 

les Provinces de Settat et El Jadida, Genève, Bureau 

international du Travail. 

BOURDIEU Pierre et PASSERON Jean-Claude, 1970. La 

Reproduction : Éléments d’une théorie du système 

d’enseignement, Collection Le sens commun, 284 pages 

CHAMBOLLE T. 2008. Propositions pour favoriser le 

développement des petites et moyennes entreprises africaines. 

Rapport et Projet de propositions de la Commission Economie 

et Développement, HCCI, Paris, 91 pages.  

CHARLIER Catherine, 2008. Transmettre, de génération 

en génération, collection "Les essais", Paris, Buchet/Chastel, 

272 pages. 

RAYOU Patrick, « François Dubet, L’école des chances. 

Qu’est-ce qu’une école juste ? », in Sociologie du travail 

[Online], , Volume 47 - n° 4 | Octobre–Decembre, Novembre 

2005: http://journals.openedition.org/sdt/27456 ; DOI: 

https://doi.org/10.4000/sdt.27456 Consulté le 25 mars 2025 

http://journals.openedition.org/sdt/27456
https://doi.org/10.4000/sdt.27456


 

32 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  

 V
O

L
 4

 N
 °

 1
5

 N
o

v
e
m

b
re

 2
0

2
5

 

GERSDORFF R. ,1969. Situation actuelle de l'artisanat 

en Afrique francophone, revues scientifiques, volume 10, n° 39, 

628 pages. 

VATZ Laaroussi Michèle, 2001. La familial au cœur de 

l'immigration : Les stratégies de citoyenneté des familles 

immigrantes· au Québec et en France, Édition L’Harmattan, 221 

pages 

VATZ Laaroussi Michèle, Les relations 

intergénérationnelles, vecteurs de transmission et de résilience 

au sein des familles immigrantes et réfugiées au Québec, 

Université de Sherbrooke, Enfance famille, génération, revue 

internationale électronique, Numéro 6, printemps 2007 

https://www.erudit.org/fr/revues/efg/2007-n6-

efg1781/016480ar (page consultée le 11-12-2025) 

RAKOTOVELO N. Et GACHIE I., 2011. Identification 

des freins et leviers du commerce équitable pour les 

organisations d’artisans à Madagascar, Rapport final CITE, 

105 pages. 

 

https://www.erudit.org/fr/revues/efg/2007-n6-efg1781/016480ar
https://www.erudit.org/fr/revues/efg/2007-n6-efg1781/016480ar

