
12 

LA STYLISTIQUE DE L’OUBLI ET DE L'APPEL AU 
RESSOUVENIR DANS LE SLAM 

 
Adissa KOURAOGO 
Université Norbert ZONGO (Burkina Faso) 
adissakouraogo@gmail.com 

 
Résumé 
 
Le slam est un langage poétique contemporain qui met en lumière la tension entre l’oubli des 
traditions africaines et la nécessité de préserver la mémoire collective. Depuis des décennies, nous 
assistons à une aliénation culturelle progressive, marquée par la domination de la langue 
française, la perte des patrimoines symboliques et la honte d’appartenir à une identité longtemps 
dévalorisée, celle africaine. Cet article a donc pour objectif de savoir comment, par ses procédés 
stylistiques, le slam exprime la nostalgie d’un passé menacé tout en appelant à un ressouvenir 
actif et collectif. Pour y parvenir, nous ferons une analyse stylistique afin de dégager les procédés 
de l’oubli et de la mémoire. Les résultats montrent que le slam ne se contente pas de dénoncer 
la perte, mais qu’il transforme la nostalgie en énergie créatrice et en appel au ressouvenir, faisant 
de la parole poétique un instrument de transmission culturelle et un levier de renaissance 
identitaire. 
Mots-clés : Slam, stylistique, oubli, mémoire. 

 
Abstract 
 
Slam is a modern poesy language which shows the tension between african tradition omission 
and the necessity to save collective memory. Since decades we have assisted to a cultural 
alienation progressively by a domination of french language, the lost of the symbols of the heritage 
and the disgrace to belong to an african identity downgraded. So this article aims to know how 
by stylistic processes, slam expresses the nostalgia of threaned past calling to an active and 
collective reminiscence.  To reach our target we shall do stylistic analysis in order to bring out 
omission processes and memory. The results show that slam does not denounce only the lost but 
it transforms nostalgia to a creative energy and a reminiscence call using speech as an instrument 
of culture transmission and a lever of renascence of identity. 
Key words: Slam, omission, stylistic, memory  

 
Introduction 
 
Le slam constitue de nos jours un espace privilégié pour explorer 
les tensions entre l’oubli et l’appel au ressouvenir, en donnant à la 

mailto:adissakouraogo@gmail.com


13 

parole poétique le pouvoir de dénoncer, de transmettre et de 
transformer l’expérience identitaire. En effet, les cultures africaines 
sont aujourd’hui confrontées à une aliénation. Les langues 
maternelles, les traditions, les symboles et les patrimoines sont 
menacés par l’occidentalisation et l’oubli progressif, provoquant un 
sentiment d’éloignement et de regret. C’est pourquoi dans de 
nombreux textes africains, les écrivains évoquent l’oubli des 
origines, l’effacement des identités et la perte de repères due à la 
mondialisation ou à l’aliénation culturelle. Mais cet oubli devient à 
son tour le moteur d’un ressouvenir, d’un retour à la mémoire, à la 
parole et à l’identité jadis perdue. Ainsi, des artistes slameurs, 
notamment le groupe Afrikan’da, ne sont pas restés indifférents. 
Ce groupe de slameur, dans le slam intitulé Origine Afrique porte sa 
voix pour mettre en lumière les tensions profondes entre identité 
culturelle menacée et mémoire collective. Ce constat nous amène 
à poser un certain nombre de questions : comment Afrikan’da 
traduit-il une expérience de l’oubli et de l’appel au ressouvenir dans 
le slam ? En d’autres termes, comment le slam est-il ici un lieu de 
de dénonciation, de résistance à l’amnésie collective et 
d’affirmation d’une mémoire vivante ? Quelles figures stylistiques 
mettent-elles en évidence la perte culturelle et identitaire ? Quels 
procédés créent-ils une tension émotionnelle et cognitive qui 
interpelle l’auditoire ? Nous posons les hypothèses que Afrikan’da 
traduit une expérience d’oubli et de l’appel au ressouvenir à travers 
des procédés stylistiques ; plusieurs figures de style contribuent à 
construire une stylistique de l’oubli et de l’appel au ressouvenir. Les 
objectifs de cette analyse sont de montrer comment Afrikan’da 
traduit une expérience d’oubli et de l’appel au ressouvenir ; 
d’analyser les procédés stylistiques qui mettent en évidence la perte 
culturelle et identitaire ; et d’examiner les figures de style qui créent 
une tension émotionnelle et cognitive et qui interpellent l’auditoire. 
L’intérêt de ce travail réside dans le fait qu’il permet de montrer 
que le slam, en tant que production artistique est à la fois un moyen 
de dénonciation de l’oubli, mais aussi un instrument de dialogue 
entre mémoire et perte, entre regret et prise de conscience, invitant 



14 

à réfléchir sur l’urgence, de préserver et de transmettre le 
patrimoine africain. Le travail s’organisera autour de l’examen de 
ces différentes figures stylistiques et de leurs effets sur la 
représentation de l’oubli et de l’appel au ressouvenir dans le slam 
intitulé Origine Afrique d’Afrikan’da. Il mobilise donc la stylistique 
comme théorie et l’analyse stylistique comme méthode pour 
interpréter le texte. La stylistique est une discipline des sciences du 
langage développée par plusieurs critiques comme Bally (1909), 
Karabétian (2000), Moliniè  (1989), Gardes-Tamine (2010), et bien 
d’autres. Elle est une théorie du style et une théorie de l’expression. 
En tant que théorie du style, elle cherche à expliquer les principes, 
les fondements et les fonctions des choix linguistiques qui 
caractérisent une œuvre. Autrement dit, c’est l’ensemble des traits 
de style qui singularisent. Le style d’un auteur, c’est ce qui fait la 
particularité de l’auteur ; ce qui le différencie d’un autre. En tant 
que théorie de l’expression, la stylistique s’intéresse aux moyens 
langagiers ou linguistiques mobilisés par un énonciateur pour 
exprimer des sentiments, des idées ou des valeurs esthétiques, 
morales, sociales ou idéologiques. Ainsi, la stylistique cherche à 
comprendre comment un auteur exploite les ressources de la 
langue pour créer un effet esthétique. Parlant de l’analyse 
stylistique, c’est une méthode qui consiste à analyser et interpréter 
les procédés linguistiques employés par un auteur dans son écrit. À 
la différence de l’analyse littéraire qui cherche à comprendre ce qui 
dit un texte, l’analyse stylistique cherche à comprendre comment 
le texte le dit. Cette méthode permettra, dans le cadre de ce travail, 
d’identifier, d’analyser et d’interpréter les procédés stylistiques 
utilisés par le groupe Afrikan’da dans son slam Origine Afrique. Pour 
ce faire, l’étude s’articulera ainsi autour de deux axes 
complémentaires : l’examen des procédés qui traduisent l’oubli, 
puis l’analyse des procédés qui célèbrent la mémoire et suscitent 
l’appel au ressouvenir, afin de rendre compte de la double 
dynamique expressive du slam. 
 
 



15 

1. Figures de l’oubli 
 
L’étude des figures de l’oubli dans le slam Origine Afrique permet de 
mettre en lumière les tensions profondes de l’identité culturelle 
oubliées. Sous l’effet de l’occidentalisation et de la perte 
progressive des traditions, des langues et des patrimoines, les 
héritiers de la culture africaine éprouvent un sentiment 
d’éloignement vis-à-vis de leurs racines. Ici, l’étude de figures de 
style permet de comprendre comment le slam, par ses procédés 
stylistiques, traduit cette expérience d’oubli tout en donnant à 
ressentir la nostalgie. Ces figures sont entre autres l’anaphore, la 
question rhétorique, la métaphore, l’antithèse, l’hyperbole et 
l’énumération.  
 

1.1. L’anaphore 
L’anaphore est une figure de style qui « consiste à commencer 
plusieurs vers, phrases ou membres de phrases successifs par le 
même mot ou groupe de mot » (Suhamy, 2016 : 54). Dans ce slam, 
la figure anaphorique est visible à travers la formule « Au point 
qu’on oublie […] », enchaînée au début de plusieurs vers. Cette 
marque stylistique met en relief le thème de la mémoire en péril. 
Répétée à des moments stratégiques du texte, elle exprime 
l’effacement progressif des repères culturels, sociaux et spirituels 
africains sous l’influence de l’occidentalisation et de la modernité 
imposées. Elle insiste sur l’ampleur du phénomène, car non 
seulement on oublie les gestes simples comme attacher un pagne, 
mais on en vient aussi à perdre le sens de sa culture, de ses langues 
et de ses traditions. Esthétiquement, l’anaphore crée un rythme 
lancinant, plaintif, qui rappelle la psalmodie d’une complainte 
collective, renforçant ainsi le sentiment de mélancolie et d’urgence. 
Elle agit également comme un signal performatif : dans l’oralité du 
slam, cette répétition frappe la mémoire de l’auditeur, l’oblige à 
mesurer la gravité de l’oubli et à ressentir l’appel implicite au 
ressouvenir. Enfin, cette figure répétitive a une portée symbolique. 
En martelant l’oubli, le texte met en lumière la nécessité de la 



16 

mémoire et prépare le terrain au refrain, qui apparaît alors comme 
l’antidote à la perte identitaire. Ainsi, l’anaphore de l’oubli, loin 
d’être un simple ornement, est le moteur critique qui articule la 
dénonciation et l’appel au réveil culturel.  
 

1.2.  Métaphore 
La métaphore est une figure de style qui désigne une chose par le 
nom d’un autre ayant avec elle un rapport de ressemblance. Elle 
est une comparaison abrégée qui remplace le « est comme » par 
« est » (Reboul, 2001 : 129). D’abord, dans le slam, l’expression « 
costard-cravate, adieu la toile du tisserand » est une métaphore qui 
oppose deux univers symboliques. D’une part, le « costard-cravate 
» incarne l’occidentalisation, la modernité bureaucratique, 
l’assimilation aux normes vestimentaires venues d’ailleurs. D’autre 
part, « la toile du tisserand » évoque l’artisanat traditionnel, le 
savoir-faire local, l’ancrage culturel et l’identité africaine. En 
associant ces deux images dans une structure antithétique, le texte 
souligne le processus de substitution : adopter le costume européen 
signifie implicitement renoncer aux habits tissés par les mains des 
ancêtres, donc à une part de soi-même. Cette métaphore produit 
un choc visuel et culturel. Elle met en scène le contraste brutal 
entre un vêtement industriel standardisé et une création artisanale 
porteuse de mémoire et de symbole. Elle traduit aussi la douleur 
d’un arrachement, comme si chaque choix vestimentaire devenait 
le signe d’une aliénation plus profonde. Enfin, Cette figure 
métaphorique agit comme une critique implicite de la modernité 
importée, montrant qu’en voulant paraître élégant selon les codes 
occidentaux, on tourne le dos à une richesse culturelle qui s’efface. 
Ainsi, cette métaphore dépasse la question de l’habit pour devenir 
une image de la déculturation et de la perte identitaire. Ensuite, une 
autre métaphore dans notre corpus est l’expression « une culture 
hybride, semi-colonisée, semi-africanisée ». Cette image fonctionne 
comme une métaphore de l’oubli, dans la mesure où elle illustre 
une identité fragmentée, incomplète, qui a perdu la cohérence de 
ses racines. Elle suggère que l’Afrique, au lieu d’assumer 



17 

pleinement son héritage culturel, vit dans un entre-deux incertain, 
ni totalement fidèle à ses traditions, ni complètement intégrée dans 
le modèle occidental ; elle se retrouve dans une zone de flottement 
où l’essence originelle s’efface peu à peu au profit de 
l’occidentalisation. L’oubli, ici, n’est pas seulement une absence de 
mémoire, mais un effacement insidieux par dilution. La culture 
africaine se dissout dans un mélange où rien n’est vraiment affirmé, 
où l’on se souvient de fragments sans jamais retrouver la totalité. 
Cette métaphore produit un effet de malaise et de déséquilibre. Les 
qualificatifs « semi » accentuent la sensation de manque, 
d’inachèvement et de perte de repères. Elle dénonce les 
conséquences de la colonisation et de l’imitation aveugle de 
l’Occident, qui ont conduits à une identité culturelle diminuée, en 
tension constante avec elle-même. Dans l’oralité du slam, l’image 
métaphorique résonne comme une alarme, une prise de conscience 
destinée à secouer l’auditeur. Elle met en évidence la gravité de 
l’oubli collectif et incite à réfléchir à la nécessité d’un retour aux 
origines pour retrouver une identité pleine, entière et assumée. 
Ainsi, cette métaphore traduit la douleur d’une mémoire 
fragmentée et appelle à un sursaut face au danger de disparaître 
dans une hybridité stérile. Enfin, l’expression « parler français si 
bien » est employée comme une métaphore de l’oubli, car elle 
traduit le paradoxe d’une maîtrise parfaite d’une langue héritée de 
la colonisation au détriment des langues maternelles. Derrière 
l’éloge apparent d’un savoir-faire linguistique se cache en réalité 
une critique. Plus on « parle bien le français », plus on risque 
d’oublier « le bambara, le mooré, le haoussa » ou toute autre langue 
africaine. Cette métaphore rend visible le mécanisme de 
déculturation. L’excellence dans la langue de l’autre devient le signe 
d’un effacement progressif de sa propre mémoire linguistique et 
culturelle. Elle joue sur l’ironie, car ce qui pourrait être un motif de 
fierté (bien parler une langue internationale) est en réalité un 
symptôme de perte et de déracinement. Cette image agit comme 
une provocation qui révèle que la vraie réussite n’est pas de « bien 



18 

parler français », mais de préserver l’équilibre avec ses propres 
langues, faute de quoi l’oubli devient inévitable. 
 

1.3.  Antithèse 
L’antithèse est « une figure de construction qui fait ressortir une 
construction par le rapprochement de deux expressions ou de deux 
pensées opposées » (Forestier, 2017 : 46). Dans le slam, 
l’expression « costard-cravate et la toile du tisserand » fonctionne 
comme une antithèse de l’oubli en ce qu’elle met en confrontation 
directe deux réalités culturelles opposées. D’un côté, le « costard-
cravate » incarne l’assimilation, l’occidentalisation et la perte des 
repères traditionnels ; et de l’autre, « la toile du tisserand » 
symbolise l’héritage artisanal, le savoir-faire ancestral et la mémoire 
vivante d’une identité africaine. Cette opposition souligne le 
déchirement entre deux mondes et rend visible l’effacement de la 
mémoire culturelle. Plus l’homme africain adopte le costume 
occidental, plus il tourne le dos aux tissus tissés localement, 
porteurs de symbole et de continuité. Dans la performance orale 
du slam, cette juxtaposition suscite à la fois nostalgie et critique, 
car elle met en lumière le choix implicite que la société africaine 
fait, souvent malgré elle, en abandonnant une part de son identité 
pour se conformer à un modèle étranger. Ainsi, l’antithèse produit 
une esthétique de la rupture et de la tension. Elle traduit l’oubli 
comme un effacement volontaire, mais aussi comme une 
contradiction intérieure, révélant la fracture entre la mémoire à 
sauvegarder et l’attrait du monde extérieur. L’opposition entre « 
parler en français » et « parler bambara, mooré, haoussa ou agni » 
constitue une véritable antithèse de l’oubli, car elle met en 
opposition deux univers linguistiques et identitaires ; d’une part le 
français, langue de la colonisation et de l’uniformisation culturelle, 
et d’autre part, les langues africaines, porteuses de mémoire, de 
traditions et de savoirs ancestraux. En les plaçant face à face, 
Afrikan’da rend visible le danger de l’effacement progressif des 
langues maternelles au profit d’une langue étrangère, mais il 
rappelle en même temps la richesse et la légitimité des idiomes 



19 

africains. Cette antithèse illustre donc le combat entre perte et 
préservation, entre oubli et ressouvenir. Elle produit un effet de 
contraste qui frappe l’auditeur. Le passage du français aux langues 
africaines fait résonner une pluralité sonore qui restitue l’oralité et 
l’authenticité culturelle. Le dispositif crée une sorte de polyphonie 
poétique où l’oubli est dénoncé par la mise en valeur des langues 
menacées, mais toujours vivante. Cette antithèse agit également 
comme un geste de résistance. Elle oppose la fluidité uniforme du 
français à la diversité foisonnante des langues africaines, éveillant 
l’oreille et la conscience du public. Ensemble, les antithèses 
employées dans le slam ne se limitent pas à un simple contraste 
lexical. Elles sont des marqueurs de conflit identitaire, exprimant 
la frustration et la nostalgie liées à l’abandon progressif de ce qui 
constitue l’âme africaine. Ainsi, les antithèses fonctionnent à la fois 
comme instruments d’analyse sociale et leviers émotionnels, 
traduisant la fracture identitaire et la nostalgie d’un passé menacé. 
 

1.4.  Hyperbole 
L’hyperbole est une figure qui « augmente ou diminue les choses 
avec excès, et les présente bien au-dessus ou bien au-dessous de ce 
qu’elles sont, dans la vue, non de tromper, mais d’amener à la vérité 
même, et de fixer, parce qu’elle dit incroyablement, ce qu’il faut 
réellement croire » (Fontanier, 1968 : 55). Dans notre corpus, la 
formule « Une presque honte d’appartenir à sa race » est une 
hyperbole. Elle exprime de manière excessive et dramatique 
l’aliénation identitaire qui résulte de la perte de mémoire culturelle. 
L’emploi de cette exagération met en lumière la profondeur du 
malaise, car il ne s’agit plus seulement d’un oubli inconscient ou 
passif, mais d’un rejet quasi volontaire de soi-même, une honte de 
ses origines et de sa propre appartenance. En intensifiant ainsi 
l’idée d’oubli, les slameurs montrent jusqu’où peut aller la 
déculturation, parce que non seulement l’on oublie ses traditions, 
mais l’on en vient à les percevoir comme un fardeau ou un 
stigmate. Cette figure hyperbolique suscite l’indignation, la tristesse 
et même la culpabilité chez l’auditeur, qui prend conscience de 



20 

l’ampleur du reniement implicite. Elle est aussi un cri, une 
dénonciation qui heurte et secoue. L’hyperbole et encore visible 
dans le slam à travers la formule « on est contrarié, complexé face 
à notre être », par le fait qu’elle exagère l’effet psychologique et 
existentiel de la perte identitaire. Ici, l’oubli n’est plus seulement 
une simple négligence des traditions ou des langues, mais une 
véritable souffrance intérieure qui place l’individu en contradiction 
avec lui-même. L’Africain, ayant assimilé des repères extérieurs, en 
vient à se sentir étranger à sa propre essence, à être gêné, voire 
honteux, d’assumer ce qu’il est réellement. Cette hyperbole traduit 
un état de crise identitaire. Le choix des mots « contrarié » et « 
complexé » insiste sur la dualité, l’inconfort et la rupture, ce qui 
crée une atmosphère de désarroi et de perte. Elle met en évidence 
l’ampleur de l’oubli culturel et la gravité de ses conséquences 
psychiques. 
 

1.5.  Énumération 
Dans le slam, l’expression « nos patrimoines, nos sacrifices, nos 
danses et nos masques » est une énumération, car elle dresse la liste 
des richesses culturelles et spirituelles qui, malgré leur importance, 
sont menacées de disparition ou déjà négligées. En accumulant ces 
éléments, Afrikan’da rappelle la diversité et la profondeur du 
patrimoine africain, notamment les biens matériels (patrimoines), 
les gestes symboliques (sacrifices), les expressions artistiques 
(danses) et les traditions rituelles (masques). Or, cette mise en série 
produit un contraste implicite. Plus la liste est longue et riche, plus 
elle met en évidence l’ampleur de ce qui est en train de s’effacer 
dans la mémoire collective. Cette énumération crée un rythme 
incantatoire qui donne au discours la force d’une plainte. Elle 
plonge l’auditoire dans une vision panoramique d’un héritage 
menacé. L’énumération exprime aussi, à la fois, la nostalgie d’un 
passé glorieux et diversifié, et souligne le paradoxe de l’oubli, qui 
porte non pas sur un détail, mais sur l’essentiel même de l’identité. 
Ainsi, cette énumération transforme l’oubli en une perte massive 
et collective.  



21 

Après avoir exploré les figures de l’oubli, qui mettent en évidence 
la perte progressive de la mémoire culturelle, l’effacement des 
langues maternelles, et l’occultation des pratiques et savoirs 
ancestraux, le texte bascule vers les figures de l’appel au 
ressouvenir. Là où l’oubli soulignaient la fragilité et la menace 
pesant sur l’identité africaine, l’appel au ressouvenir se fait voix de 
résistance. Il invite à la conscience, à la réflexion et à la 
réappropriation de ce qui a été perdu ou négligé. Les procédés 
stylistiques, qui étaient jusqu’ici chargés de lamentation et de 
dénonciation deviennent des instruments d’incitation et d’espoir, 
transformant la mélancolie en action poétique.  
 
2. Figures de l’appel au ressouvenir 
 
Il sera question dans cette deuxième partie d’examiner les figures 
qui mettent en lumière l’appel au ressouvenir. Là où l’oubli 
soulignait la fragilité et la menace pesant sur l’identité africaine, 
l’appel au ressouvenir se fait voix de résistance. Il invite à la 
conscience, à la réflexion et à la réappropriation de ce qui a été 
perdu ou négligé. Ces figures sont entre autres la question 
rhétorique, l’apostrophe, la métonymie, la métaphore. 
 

2.1. Question rhétorique 
Dans le slam Origine Afrique, les questions rhétoriques traduisent à 
la fois l’interrogation identitaire et l’appel à la réflexion collective. 
C’est l’exemple des expressions « Qui sommes-nous aujourd’hui ? 
/ Et qui serons-nous demain ? ». Ces formules ne sont pas 
destinées à recevoir une réponse directe, mais à provoquer une 
prise de conscience chez l’auditoire, en l’amenant à s’interroger sur 
sa propre identité et sur le devenir de sa culture. Ces questions 
créent un rythme d’interpellation et instaurent un dialogue 
implicite entre le locuteur et le public. Elles expriment également 
le malaise, le doute et l’inquiétude liés à l’oubli des traditions et à la 
perte de repères culturels. Ainsi, ces questions rhétoriques 
fonctionnent comme un appel au ressouvenir, invitant chacun à se 



22 

reconnecter à ses origines et à réfléchir aux moyens de préserver et 
de transmettre le patrimoine africain. En ce sens, elles contribuent 
à transformer le texte en espace de réflexion collective, où le 
spectateur devient acteur de la mémoire et de la reconquête 
identitaire. En somme, ces interrogations rhétoriques ne se limitent 
pas à un procédé stylistique, mais incarnent aussi la voix d’une 
conscience culturelle en éveil, oscillant entre nostalgie, critique et 
aspiration à un renouveau. 
 

2.2.  Apostrophe 
L’apostrophe est « une interpellation interrompant brutalement le 
discours pour prendre à partie, donner des conseils, des ordres, 
faire des reproches » (Ricalens-Pourchot, 2003 : 195). Dans le 
texte, l’apostrophe à l’Afrique incarne à la fois la nostalgie, la 
revendication identitaire et l’appel au ressouvenir. Le simple fait de 
répéter le mot « Afrique » à plusieurs reprises fonctionne comme 
une interpellation directe, donnant à la terre, à la culture et à 
l’histoire un statut presque personnel et vivant. Cette figure 
d’adresse transforme le texte en un appel vibrant, une invocation, 
où l’Afrique devient à la fois destinataire et sujet de réflexion. Elle 
personnifie le continent, lui conférant une présence vivante et 
consciente, capable d’entendre et de répondre aux préoccupations 
de ses fils et filles. En outre, cette apostrophe traduit un dialogue 
implicite avec le continent, en exprimant la fierté, mais aussi la 
douleur liée à l’oubli des traditions et à l’occidentalisation, tout en 
réaffirmant le lien entre le locuteur et sa terre d’origine. En outre, 
l’apostrophe fonctionne comme un appel à l’action collective, 
incitant l’auditoire à se reconnecter aux racines culturelles et à 
s’engager dans la préservation et la transmission du patrimoine 
africain. Ainsi, l’apostrophe à l’Afrique ne se limite pas à une simple 
figure de style, mais constitue une personnification du continent et 
une voix poétique qui porte la mémoire, la nostalgie et l’espérance 
d’une renaissance identitaire. 
 
 



23 

2.3.  Refrain 
L’expression « Tu gagneras tout en retournant à tes origines » 
fonctionne comme un refrain de l’appel au ressouvenir, car elle 
revient régulièrement dans le texte pour rythmer le discours et 
marteler le message central, la réappropriation des racines 
culturelles qui est la clé d’une identité pleine et retrouvée. Cette 
répétition crée un effet d’insistance et de constance qui transforme 
le texte en une sorte d’incantation poétique, renforçant l’idée que 
le retour aux origines n’est pas seulement un conseil, mais une 
nécessité vitale. Elle structuralise le slam, offrant des points de 
repère à l’auditeur et accentuant le rythme oral et performatif du 
texte. Elle produit un effet persuasif, agissant comme un appel 
direct au lecteur ou à l’auditeur, le sollicitant à réfléchir sur sa 
propre identité et à envisager un retour conscient à ses racines. Le 
refrain résonne également comme un cri collectif et un 
encouragement, transformant la poésie en un acte de mémoire et 
de résistance culturelle. Par sa simplicité et sa force symbolique, le 
refrain synthétise l’ensemble du message du texte, car malgré la 
perte et l’oubli, il existe toujours la possibilité de retrouver sa fierté, 
sa culture et son être véritable en se reconnectant à ses origines. 
 

2.4.  Métonymie 
La métonymie est « une figure par laquelle un nom se substitue à 
un autre en vertu d’une relation non analogique mais suffisamment 
nette, d’un rapport de contiguïté, entre la cause et l’effet, le 
contenant et le contenu, l’abstrait et le concret » (Buffart-Moret, 
2009 : 130). Dans le texte, les termes « pagnes, masques, danses, 
toile du tisserand » fonctionnent comme une métonymie, car 
chacun d’eux ne désigne pas seulement un objet ou une pratique 
en particulier, mais représente l’ensemble de la culture, des 
traditions et de l’identité africaine. Par exemple, un pagne ou un 
masque ne renvoie pas simplement à un tissu ou à un objet rituel, 
mais à l’histoire, aux savoir-faire, aux valeurs et aux croyances qu’ils 
incarnent. De même, la danse évoque la mémoire collective, les 
rituels et la transmission des récits, tandis que la toile du tisserand 



24 

symbolise le lien avec les ancêtres et l’artisanat traditionnel. Cette 
figure de style permet donc de condenser et de matérialiser 
l’invisible, rendant tangible l’idée d’un patrimoine culturel en 
danger. Elle produit un effet de concentration symbolique, car en 
citant quelques éléments concrets, les slameurs évoquent tout un 
monde, une identité multiple et vivante. Ce qui facilite la projection 
émotionnelle. Cette condensation renforce l’oralité et la 
performativité. Le public visualise ces objets et pratiques, ressent 
leur valeur et comprend la gravité de leur oubli ou de leur 
disparition. Ainsi, la métonymie ne se contentent pas de nommer 
des objets. Elle est aussi un instrument de mémoire, un vecteur 
d’alerte et de revendication culturelle, rappelant que chaque 
élément matériel ou immatériel constitue une pièce essentielle de 
l’identité africaine à préserver. 
 

2.5.  Gradation 
Les termes « hier, aujourd’hui et demain » fonctionnent dans le 
slam comme une gradation ascendante, car ils organisent le temps 
de manière progressive pour stimuler la conscience et l’action de 
l’auditeur. En évoquant « hier », Afrikan’da rappelle les racines et 
les traditions africaines, les fondements culturels et historiques qui 
ont façonnés l’identité collective. En employant « aujourd’hui », le 
groupe met en lumière l’état actuel de déperdition, de perte ou 
d’oubli, incitant à mesurer la gravité de l’effacement culturel. En 
utilisant « demain », les slameurs projettent vers un avenir possible, 
une renaissance ou une reconquête identitaire qui ne peut se 
réaliser que par un retour conscient aux origines. Cette gradation 
crée un effet de tension et d’élévation, entraînant l’auditeur dans 
un mouvement progressif de réflexion et de mobilisation 
intérieures. Elle fonctionne comme un appel performatif, 
structurant le discours et transformant le temps en vecteur de 
mémoire et d’espoir. Le passé et le présent servent de points 
d’ancrage pour envisager l’avenir, tandis que le futur promet la 
récompense symbolique de la réappropriation culturelle. Ce 
procédé accentue ainsi la dimension persuasive du texte, faisant de 



25 

l’appel au ressouvenir un processus progressif et stimulant, où 
chaque étape engage l’auditeur à s’investir activement dans la 
sauvegarde et la valorisation de son héritage culturel. 
 

2.6.  Antithèse 
La juxtaposition « danses, masques, toile du tisserand, langue 
maternelle » versus « costard-cravate, adoption de la langue 
française » constitue une antithèse, car elle met en opposition deux 
pôles culturels et identitaires. D’un côté, les éléments traditionnels 
qui incarnent l’héritage africain et la mémoire collective (tradition) ; 
et de l’autre, les signes d’occidentalisation et d’assimilation qui 
traduisent l’oubli et la perte de soi (modernité). Cette opposition 
rend tangible le conflit entre oubli et ressouvenir. L’adoption de 
codes extérieurs apparaît comme un obstacle à la réappropriation 
des racines culturelles, tandis que les pratiques et objets 
traditionnels symbolisent ce qui doit être préservé et célébré. Ce 
procédé crée un effet de contraste qui capte l’attention de l’auditeur 
et accentue la tension dramatique du texte. Il met en relief la 
rupture identitaire et suscite chez le public une prise de conscience, 
renforçant l’urgence de retourner aux origines pour retrouver une 
identité pleine et consciente. Cette figure antithétique transforme 
également le texte en une invocation à la réappropriation culturelle, 
où chaque terme traditionnel est un repère à préserver et chaque 
terme occidental un avertissement contre l’effacement de soi. 
Ainsi, l’antithèse ne se limite pas à un simple contraste. Elle agit 
comme un moteur de réflexion et de ressouvenir, incitant à la fois 
à la reconnaissance de l’oubli et à l’action pour le contrer. 
L’analyse stylistique du slam Origine Afrique d’Afrikan’da révèle une 
tension permanente entre oubli et de l’appel au ressouvenir, qui 
structure le texte et lui confère sa force expressive et performative. 
Du côté de l’oubli, les procédés comme l’anaphore, la question 
rhétorique, l’antithèse l’hyperbole, la métaphore et l’énumération 
traduisent la perte culturelle, l’occidentalisation et la fragilité 
identitaire. Ils mettent en évidence la nostalgie d’un passé riche et 
authentique, tout en dénonçant la superficialité ou la vacuité des 



26 

pratiques contemporaines qui déconnectent l’individu de ses 
racines. À l’inverse, les figures de l’appel au ressouvenir, telles que 
les l’apostrophe, la métonymie, le refrain, la question rhétorique, 
l’antithèse, mobilisent la mémoire collective et invitent à la 
réappropriation culturelle. Ces procédés valorisent le patrimoine, 
célèbrent les traditions et transforment la nostalgie en énergie 
créatrice, en exhortation à l’action et en projection vers un futur 
identitaire conscient. De façon générale, cette stylistique double est 
de mettre en tension le regret et la mémoire, l’oubli et le 
ressouvenir, tout en offrant un cadre poétique capable d’émouvoir, 
d’instruire et d’appeler à la reconquête culturelle. Ainsi, le slam 
apparaît comme un espace de dialogue entre le passé et le présent, 
entre la mélancolie et l’espoir, où chaque figure stylistique 
contribue à rendre sensible la fragilité et la richesse de l’identité 
africaine, tout en proposant des pistes de réactivation et de 
renaissance identitaire. 
 
Conclusion 
 
Cet article intitulé La stylistique de l’oubli et d’appel au ressouvenir dans le 
slam explore la dialectique entre l’oubli et l’appel au ressouvenir. À 
travers la théorie de la stylistique et l’analyse stylistique comme 
méthode, nous avons montré, dans un premier temps, que la 
nostalgie s’exprime à travers des procédés stylistiques récurrents, 
des images de perte et d’aliénation, telles que l’anaphore, la 
métaphore, l’antithèse, l’énumération. Ces figures traduisent la 
douleur d’une identité fragmentée et menacée. Dans une seconde 
étape, l’étude a révélé que la mémoire n’est pas seulement un 
thème, mais un acte poétique en soi. Apostrophe, gradation, 
question rhétorique, antithèse, métonymie fonctionnent comme 
autant de figures de rappels au ressouvenir et d’appels à l’action 
collective. Ainsi, le slam apparaît comme une stylistique de la 
mémoire vivante, capable de transformer la mélancolie en énergie 
créatrice et la nostalgie en projet de renaissance identitaire. 
L’intérêt d’une telle étude réside dans la compréhension du slam 



27 

comme espace de la transmission, à la fois gardienne d’un passé 
riche et annonciateur d’un nouveau départ. Il serait pertinent 
d’élargir cette réflexion à la question de la mémoire diasporique et 
transnationale, pour voir comment le slam, au-delà des frontières 
africaines, peut devenir une voix mondiale de la reconquête 
culturelle. 
 
Références bibliographiques 
 
BALLY Charles, 1909. Traité de stylistique française, Klincksieck et 
Cie, Paris 
BUFFART-MORET Brigitte, 2009. Introduction à la stylistique, 2e 
édition, Armand Colin, Paris 
FONTANIER Pierre, 1968. Les figures du discours, Flammarion, 
Paris 
FORESTIER Georges, 2017. Introduction à l’analyse des textes 
classiques, 5e édition, Armand Colin, Paris 
GARDES-TAMINE Joëlle, 2010. La Stylistique, 3è édition, 
Armand Colin, Paris 
KARABÉTIAN Étienne, 2000. Histoire des stylistiques, Armand 
Colin, Paris 
MOLINIÉ Georges, 1989. La stylistique, 2e édition, P.U.F, Paris 
REBOUL Olivier, 2001. Introduction à la rhétorique, 4e édition, PUF, 
Paris 
RICALENS-POURCHOT Nicole, 2003. Dictionnaire des figures 
de style, Armand Colin, Paris 
SUHAMY Henri, 2016. Les figures de style, PUF, Paris  
 


