
162 

REPENSER LE BIEN-ÈTRE DES PERSONNES 
HANDICAPÉES DANS LA SOCIÉTÉ À l’AUNE DE 

L’ÉPISTÉMOLOGIE MÉDICALE DE GEORGES 
CANGUILHEM 

 
Pancrace AKA  
Université Félix HOUPHOUËT-BOIGNY/ Côte d’Ivoire 
pancraceaka@yahoo.fr 
Mabindou OUATTARA  
Université Félix HOUPHOUËT-BOIGNY/ Côte d’Ivoire 
mabindououattara23@gmail.com 
 
Résumé    
 
       La présente réflexion relève du domaine de l’épistémologie médicale et celui de l’épistémologie sociale. 
Son hypothèse est que si l’on se réfère à l’épistémologie médicale de Georges Canguilhem, quiconque désire 
le bien-être des personnes handicapées devrait éviter de les considérer comme des personnes anormales et à 
ostraciser de la société. Cette réflexion a pour objectif de montrer qu’à l’aune de son épistémologie, les 
personnes handicapées ne doivent plus être perçues comme des personnes anormales, à mesure qu’elles 
produisent des normes de vie qui leur permettent de s’adapter à leur environnement. Ces normes 
déterminent leur normalité et leur normativité. Il est patent qu’un handicapé qui a réussi à s’adapter et 
à obéir aux exigences de son milieu de vie n’en est pas un. 
 
Mots-clés : Bien-être ; Épistémologie médicale ; Maladie ; Personnes handicapées ; Santé. 

 
Abstract  
 
      This reflection falls within the fields of medical epistemology and social epistemology. Its hypothesis is 
that, based on Georges Canguilhem's medical epistemology, anyone who desires the well-being of people 
with disabilities should avoid viewing them as abnormal and ostracized from society. The aim of this 
reflection is to show that, in light of its epistemology, disabled people should no longer be perceived as 
abnormal people, as they produce standards of life that allow them to adapt to their environment. These 
standards determine their normality and their normativity. It is clear that a disabled person who has 
succeeded in adapting and obeying the requirements of their living environment is not one. 
 
Keywords: Well-being ; Medical epistemology ; Illness ; Disabled people ; Health. 

 
Introduction 
 
      Tout être humain est un handicapé potentiel. Le handicap fait partie 
intégrante de l’existence humaine. Partout dans le monde, il existe des 
personnes handicapées. 

mailto:pancraceaka@yahoo.fr


163 

On dénombre plus d’un milliard de personnes handicapées dans 
le monde, ce qui représente 15 % environ de la population 
mondiale ou une personne sur sept. Sur ce nombre, entre 110 et 
190 millions d’adultes éprouvent des difficultés fonctionnelles 
importantes. On estime que quelque 93 millions d’enfants – un 
sur 20 chez les moins de 15 ans – souffrent d’un handicap modéré 
à grave. Le nombre de personnes handicapées va continuer à 
augmenter du fait du vieillissement de la population et de la 
progression des maladies chroniques partout dans le monde. Les 
caractéristiques du handicap dans un pays donné dépendent des 
tendances de la morbidité et de facteurs environnementaux et 
autres, par exemple les accidents de la route, les chutes, la violence, 
les situations d’urgence humanitaire comme les catastrophes 
naturelles et les conflits, une mauvaise hygiène alimentaire et 
l’abus de substances psychoactives. (Organisation mondiale de la 
Santé, Conseil exécutif, EB134/16, 2014, p. 4). 

La prévalence du handicap est plus élevée dans les pays à faible taux de 
revenu que dans les pays à fort taux de revenu. Les femmes, les personnes 
âgées et les pauvres sont les catégories sociales les plus touchées. Mais, 
qu’entend-on par personnes handicapées ? 

Par personnes handicapées on entend des personnes qui 
présentent des incapacités physiques, mentales, intellectuelles ou 
sensorielles durables dont l'interaction avec diverses barrières peut 
faire obstacle à leur pleine et effective participation à la société sur 
la base de l'égalité avec les autres. (Convention relative aux droits des 
personnes handicapées, Nations Unies, 2007, article premier, alinéa 2). 

     Dans l’imaginaire collectif, les personnes handicapées sont étiquetées 
improductives et incapables d’accomplir certaines tâches au sein de la 
société. Elles apparaissent comme une charge difficile à porter et 
supporter par leurs familles, la société et l’État auxquels elles 
appartiennent. Elles sont frappées d’avance d’ostracisme social. Elles 
sont perçues comme des personnes anormales, en raison de leur 
handicap. Ainsi, elles ne se sentent plus libres et dignes d’avoir la qualité 
d’êtres humains, car trop souvent délaissées et stigmatisées par la société. 
Cette situation malheureuse rend leur vie difficile et misérable. Leur 
insertion socioprofessionnelle devient une gageure majeure qu’elles 
doivent relever inéluctablement. Victimes d’injustices et de railleries, la 
question relative à leur bien-être est au cœur de nombreuses actions 



164 

menées dans les domaines politique, économique et sanitaire, à mesure 
que le handicap apparaît comme « un problème de santé publique 
mondial, une question de droits de l’homme et une priorité de 
développement. » (Organisation mondiale de la Santé, Conseil exécutif, 
EB134/16, 2014, p. 3). 
      Ce vécu des personnes handicapées dans nos sociétés, qui n’est pas 
toujours reluisant mais trop souvent alarmant, nous amène à repenser 
leur bien-être à l’aune de l’épistémologie médicale de Georges 
Canguilhem. Philosophe et médecin français, il aborde au XXe siècle sous 
un angle nouveau les concepts de santé et de maladie. La santé se définit 
de façon générale comme la capacité de l’individu à se réaliser pleinement 
sans l’intervention de la maladie dans sa vie. C’est grâce à elle qu’il est 
capable d’exercer des activités et de faire face aux épreuves de la vie. 
Ainsi, la santé est perçue par les positivistes en l’occurrence Claude 
Bernard comme l’état normal des phénomènes de l’organisme. 
Cependant, elle est aux dires de Georges Canguilhem (1966, p.132) « le 
pouvoir de tomber malade » dans la mesure où l’individu est capable de 
produire de nouvelles normes dans son milieu de vie et de s’adapter à 
celles-ci. Il a aussi la possibilité et la facilité de passer d’une norme de vie 
positive à une norme de vie négative. La norme produite par la santé est 
telle que l’individu en bonne santé a même le pouvoir de se relever de sa 
maladie et de devenir maître de son milieu intérieur et extérieur en 
changeant constamment de normes. La normativité devient la 
quintessence de la santé de l’individu. L’individu est un être normatif, 
c’est-à-dire qu’il est capable de produire de nouvelles normes en réponse 
à la maladie et aux exigences de son environnement interne et externe. 
Dès lors, comment l’épistémologie médicale de Georges Canguilhem 
peut-elle contribuer à repenser le bien-être des personnes handicapées 
dans la société ? Quel sens recouvrent les concepts de santé et de maladie 
au sein de son épistémologie ? En quoi son épistémologie peut-elle 
concourir au bien-être des personnes handicapées dans nos sociétés ?  
      Cette réflexion relève du domaine de l’épistémologie médicale et 
celui de l’épistémologie sociale. Elle part de l’hypothèse que si l’on se 
réfère à l’épistémologie médicale de Georges Canguilhem, quiconque 
désire le bien-être des personnes handicapées devrait éviter de les 
considérer comme des personnes anormales et à ostraciser de la société. 
L’objectif de cette réflexion est de montrer qu’à l’aune de son 
épistémologie, les personnes handicapées ne doivent plus être perçues 



165 

comme des personnes anormales, à mesure qu’elles sont dans une « autre 
allure de la vie » (G. Canguilhem, 1966, p.137) à laquelle elles s’adaptent 
convenablement. De cette façon, les normes de vie qu’elles produisent et 
leur capacité à s’adapter à celles-ci dans un milieu précis déterminent leur 
normalité et leur normativité. Un handicapé qui a réussi à s’adapter et à 
obéir aux exigences de son milieu de vie, n’en est pas un. C’est la 
personne ayant une infirmité qui est censée dire si elle est normale ou 
anormale en fonction du rapport qu’elle entretient avec son corps et son 
milieu de vie. Il y a donc une différence considérable entre anormal et 
anomalie. « Anomalie désigne un fait, c’est un terme descriptif, alors que 
anormal implique l’idée de référence à une valeur, c’est un terme 
appréciatif et normatif ». (G. Canguilhem, 1966, p. 81). Le « normal » est 
un concept de valeur dont le sens réside dans l’appréciation de chacun et 
l’anomalie ne devrait pas être vue comme quelque chose d’anormal. La 
recherche documentaire visant à consulter des ouvrages et des articles 
scientifiques et l’analyse critique de ces sources serviront de point 
d’ancrage à cette réflexion.  
      Ainsi, elle mettra en évidence, en amont, le sens des concepts de 
santé et de maladie au sein de l’épistémologie médicale de Georges 
Canguilhem, puis, elle montrera, en aval, la contribution de son 
épistémologie au bien-être des personnes handicapées dans nos sociétés. 
 
1. Sens des concepts de santé et de maladie au sein de 

l’épistémologie médicale de Georges Canguilhem  
 
     L’épistémologie médicale de Georges Canguilhem considère la santé 
et la maladie comme des allures inédites de la vie où la subjectivité occupe 
une place prépondérante indéniable. 
 

1.1.  La santé et la maladie comme des allures inédites de la vie. 
      Selon Georges Canguilhem (1966, p.132), la santé est « le pouvoir de 
tomber malade ». À mesure que l’individu parvient à produire de 
nouvelles normes dans son milieu de vie et à s’adapter à celles-ci, il est 
tout à fait aussi capable de passer d’une norme de vie positive à une 
norme de vie négative. Ce pouvoir de normativité de l’individu permet à 
l’épistémologue français de qualifier la santé de « luxe biologique ». (G. 
Canguilhem, 1966, p. 132). Le luxe, c’est la capacité de l’individu à 
répondre aux exigences d’un milieu extérieur à la fois familier et étranger. 



166 

Il s’agit surtout de sa capacité à produire d’autres normes susceptibles de 
le faire basculer d’un état de maladie à un état de santé. 
      La santé est aussi « pour l’homme un sentiment d’assurance dans la 
vie qui ne s’assigne de lui-même aucune limite ». (G. Canguilhem, 1966, 
p. 134). Le sentiment d’assurance est la confiance en soi qui lui confère 
le pouvoir de faire face à toute épreuve existentielle. Il arrive alors à 
outrepasser les limites de la vie qui se dévoilent par la présence de la 
maladie. La santé permet à l’homme de jouir pleinement de la vie et de 
se réaliser grâce à sa puissance normative qui lui permet d’instaurer et de 
créer des normes de vie. Elle est une manière d’aborder la vie.    
      La différence entre la santé et la maladie s’opère par la valeur de vie 
que chacune d’elles instaure chez l’individu. La maladie s’identifie chez 
l’individu à travers une valeur de vie négative. En effet, elle est une « autre 
allure de la vie » (G. Canguilhem, 1966, p. 137), une autre dimension de 
la vie dans laquelle la capacité de l’individu à créer de nouvelles normes 
de vie est rétrécie. L’individu malade n’a plus la possibilité d’être 
normatif. Il a perdu toute puissance normative et est condamné à vivre 
avec celle produite par sa maladie. Cette nouvelle norme de vie que 
l’individu produit quand la maladie fait son irruption est faible. C’est 
pourquoi la maladie se définit « en général par rapport à la capacité de 
l’individu à affecter et être affecté ».  (E. Delassus, 2015, p. 13). G. 
Canguilhem (1966, p. 155) le montre clairement en ces termes : « l’état 
pathologique traduit la réduction des normes de vie tolérées par le vivant, 
la précarité du normal établi par la maladie ». À travers ces propos, il faut 
comprendre que la maladie est perçue comme une incapacité normative, 
c’est-à-dire l’impossibilité pour l’individu malade de produire ou 
d’instaurer de nouvelles normes dans son milieu de vie. 
      Aussi, la maladie est-elle une autre manière d’aborder la vie. C’est elle 
qui donne aussi sens à la vie. Si la maladie n’existait pas, le concept de 
santé serait absurde et vide de sens. C’est par l’irruption de la maladie que 
l’on arrive à apprécier ou déprécier la santé et la vie à leur juste valeur. 
En ce sens, elle est, pour Canguilhem, une manière de mettre la vie à 
l’épreuve.  L’épreuve ne doit pas être comprise au sens péjoratif du terme, 
comme ce qui vient affaiblir et éprouver la vie pour la rendre impuissante. 
Elle doit plutôt être entendue comme ce qui vient lui donner de la valeur. 
Ainsi, la « maladie n’est pas une variation sur la dimension de la santé : 
elle est une nouvelle dimension de la vie ». (G. Canguilhem, 1966, p. 122). 
C’est elle qui évalue la vie par son expérience. L’absence de pathologie 



167 

annulerait et arracherait toute valeur à la médecine. La médecine existe 
parce qu’il y a des malades qui désirent recouvrer leur santé. Il serait 
absurde de concevoir un homme qui, durant son existence, n’aurait pas 
fait l’expérience de la maladie, car « être vivant signifie être 
potentiellement malade ». (C. Marin, 2015, p.28).  

La maladie est inscrite dans l’histoire de l’humanité. Tout 
homme porte en lui les germes de la maladie. C’est sans doute la preuve 
de son incapacité à vaincre la mort. En effet, l’homme est soumis aux 
aléas de la vie. C’est pourquoi G. Canguilhem (2002, p. 87) nous fait 
savoir que « les maladies de l’homme ne sont pas seulement des 
limitations de son pouvoir physique, mais des drames de son histoire ». 
Par drame de son histoire, il faut entendre les malheurs auxquels il doit 
faire face au cours de son existence. Il ne peut éviter ces drames, car ils 
sont inscrits dans son histoire. Les maladies représentent pour 
Canguilhem des phénomènes naturels et normaux chez l’homme.  

 
1.2.  L’influence de la subjectivité sur les concepts de santé et 

de maladie  
      L’épistémologie médicale de Georges Canguilhem admet l’idée que 
la subjectivité se trouve au cœur des concepts de santé et de maladie. La 
santé se présente comme une appréciation subjective d’une normativité 
maximale. Selon l’Organisation Mondiale de la Santé (1946, p. 1), la santé 
est « un état de complet bien-être physique, mental et social, et ne 
consiste pas seulement en une absence de maladie ou d’infirmité ». Dans 
le domaine médical, précisément dans la chaine thérapeutique, la santé 
est un jugement de valeur que le malade porte sur son corps par rapport 
à sa relation avec celui-ci. C’est surtout « la sensation de pleine capacité à 
s’adapter à de nouveaux besoins du corps et de l’âme ; la possibilité de 
faire des choix ; non pas l’invulnérabilité, mais l’aptitude à faire face aux 
défis, à affronter voire surmonter les obstacles de la vie. » (M. Massol, 
1997, p. 11). En d’autres termes, la santé est la capacité d’un individu à 
relever le défi d’une existence libre en répondant à ses besoins présents, 
futurs et surtout aux exigences de son environnement. 
      Il semble, dans cette logique, impossible pour le médecin de 
déterminer l’état de santé d’un individu sans tenir compte du sujet 
malade. L’individu malade occupe une place importante dans l’analyse du 
concept de santé. Il porte un jugement de valeur sur son corps par 
rapport à sa normativité. Dans cet ordre d’idées, une science médicale 



168 

qui prétend déterminer de manière quantitative et objective l’état de santé 
d’un individu, en occultant la place de la clinique, est aux yeux de 
Canguilhem une erreur et une limite de la médecine prise comme « une 
science à proprement dite » (G. Canguilhem, 1966, p. 7) qui recherche à 
la fois l’origine, la cause des maladies dans le but de les traiter, plutôt 
qu’« une technique  ou un art  au carrefour des sciences ». (G. 
Canguilhem, 1966, p. 7). Pour lui, la santé est un concept subjectif qui 
tire son essence de l’appréciation qu’un individu se fait de son corps. Il 
ôte à la santé toute appréciation scientifique et objective. Il met en 
évidence l’idée que la santé ne peut être définie objectivement. Elle est 
un concept vulgaire dont l’appréciation dépend du rapport d’un sujet à 
son corps. « Il n’y a pas de science de la santé. La santé n’est pas un 
concept scientifique, c’est un concept vulgaire » (G. Canguilhem, 1988, 
p. 78). Le corps humain étant interprété, par lui, d’un point de vue 
individuel, la santé est une question individuellement pertinente. Aucune 
institution ne peut me dire ce qu’est ma santé. La santé, « c’est quelque 
chose qui met en question le questionneur lui-même » (C. Debru p. 110). 
Le questionneur est celui qui vit la santé ou du moins qui  en fait son 
expérience. Dans ce cas, c’est l’individu qui donne sens et cohérence à la 
notion de santé. Elle est évaluée par le sujet qui l’a définie par rapport à 
son vécu et à la norme de vie qu’il produit. 

Par ailleurs, la santé est « un concept descriptif, définissant une 
certaine disposition et réaction d’un organisme individuel à l’égard des 
maladies possibles » (G. Canguilhem, 1966, p. 86). Elle ne se déduit pas 
de données quantitatives, mais du pouvoir de chaque organisme à 
produire constamment des normes de vie et à s’adapter à celles-ci. Elle 
est la capacité de l’organisme à assurer sa défense contre les substances 
dangereuses et les corps étrangers. Le système immunitaire de 
l’organisme assure sa sécurité et le défend contre d’éventuelles maladies. 
Il assure son bien-être. Les micro-organismes, les parasites, les cellules 
cancéreuses, les organes et tissus greffés en font partie. Chaque 
organisme a un système de défense particulier. Cette particularité confère 
à chaque individu le pouvoir de déterminer où commence sa maladie. 
L’individu mesure sa santé « à sa capacité de surmonter les crises 
organiques pour instaurer un nouvel ordre ». (G. Canguilhem, 1966, p. 
132). La santé est un concept subjectif. Ce concept ne peut être étudié 
ou élucidé de manière objective. Plus clairement, la santé est évaluée par 
le sujet. Mais, qu’en est-il de la maladie ?   



169 

      L’épistémologie médicale de G. Canguilhem considère la maladie 
comme un concept subjectif dans la mesure où elle est déterminée par 
l’individu malade. « Toute maladie est rapportée à un malade qui tente de 
lui donner un sens ». (P. O. A. Echene, 2008, p. 347). C’est un jugement 
de valeur qu’une personne porte sur son corps lorsqu’elle commence à 
constater une impuissance ou une incapacité à s’adapter et à obéir aux 
exigences de ses milieux intérieur et extérieur. Elle se soumet 
indépendamment aux aléas de la vie sans toutefois intervenir. Selon A. 
Hoffman (2007, p. 41) : « c’est un comportement de valeur négative pour 
un vivant individuel, concret, en relation polarisée avec son milieu ». La 
valeur négative pour l’individu malade est due au fait qu’il n’est plus en 
mesure de produire des normes et de s’adapter aux propositions de son 
milieu de vie. Il est à ce stade un simple spectateur de la vie. La vie 
devient, en la présence de la maladie, une entité monotone et non plus 
dynamique pour l’individu malade, car « il a perdu la capacité normative 
». (G. Canguilhem, 1966, p. 120). 
      Le sens de la maladie est évolutif, puisque chaque société s’en fait 
une conception précise. En effet, le sens de la maladie varie d’une culture, 
d’une tradition et d’une époque à une autre. G. Canguilhem confère à la 
maladie une dimension sociale. Cette dimension sociale est incluse dans 
le vital. Il montre l’impact de la norme sociale sur le vital dans la 
détermination du normal et du pathologique. Explorons le cas de la folie, 
nous constatons qu’elle a connu une évolution sémantique au fil du 
temps. À travers les traditions et cultures, chaque peuple s’est construit 
une vision de la folie. C’est d’ailleurs en ce sens que la thèse de M. 
Foucault intitulée : L’histoire de la folie à l’âge classique tire toute sa raison 
d’être. M. Foucault dans cette thèse montre que le sens et l’interprétation 
de la folie dépendent de l’idéologie, de la culture et la croyance religieuse 
ou non d’un peuple. La maladie est ainsi appréhendée comme un concept 
social.  
      La maladie est toujours vécue de manière individuelle. C’est le sujet 
qui en fait l’expérience et sait où elle commence, étant donné qu’il est 
déterminé par ce que G. Canguilhem appelle la normativité biologique. 
Selon lui, la norme est pensée individuellement et varie d’un sujet à un 
autre : « en matière de norme biologique, c’est toujours à l’individu qu’il 
faut se référer ». (G. Canguilhem, 1966, p. 119). La norme est le signe de 
la singularité et de la spécificité de chaque individu. Ses états de santé et 



170 

de maladie restent tributaires des normes de vie qu’il produit pour 
s’adapter à ses milieux intérieur et extérieur.  
 
2. L’épistémologie médicale de Georges Canguilhem : 
contribution au bien -être social des personnes handicapées   
 
      À partir de l’analyse épistémologique canguilhemienne des concepts 
de santé et de maladie, nous pouvons explorer des pistes de réflexion et 
de solution relatives à la socialisation, à l’insertion socioprofessionnelle 
et au bien-être des personnes handicapées. 
 

2.1. La socialisation des personnes handicapées à l’aune de 
l’analyse canguilhemienne des concepts de santé et de maladie 
      L’opinion commune a tendance à considérer comme anormales les 
personnes ayant une infirmité. Or, il ressort de l’épistémologie médicale 
de G. Canguilhem qu’elles ne le sont pas réellement, puisque les normes 
de vie qu’elles produisent et leur capacité à s’adapter à celles-ci dans un 
milieu précis déterminent leur normalité et leur normativité. Un 
handicapé qui a réussi à s’adapter et à obéir aux exigences de son milieu 
de vie n’en est pas un. Il est inconcevable de le traiter d’anormal puisqu’il 
est selon les mots de G. Canguilhem dans une autre allure de la vie à 
laquelle il s’adapte convenablement. Anormal est un concept de valeur 
dont l’appréciation dépend de la relation qu’un sujet entretient avec son 
corps. C’est la personne ayant une infirmité qui est censée dire si elle est 
normale ou anormale selon son rapport avec son corps et son milieu de 
vie. Il y a donc une différence considérable et notable entre les termes 
anormal et anomalie. « L’anomalie désigne un fait, c’est un terme 
descriptif, alors qu’anormal implique l’idée de référence à une valeur, 
c’est un terme appréciatif et normatif » (G. Canguilhem, 1966, p. 81). Il 
faut comprendre que l’anomalie décrit un état. Elle met en évidence les 
traits différentiels d’une personne, alors que l’anormal s’oppose au 
normal. L’anormalité, dans notre logique est le fait de perdre toute 
puissance normative.          
      Le terme normal est un concept de valeur dont le sens réside dans 
l’appréciation de chacun. Sous la plume de G. Canguilhem, l’anomalie ne 
devrait pas être vue comme quelque chose d’anormal. La particularité 
n’est pas synonyme d’anormalité. Elle est une infraction à la règle 
générale qui se veut valable. L’infraction n’annule pas la règle générale 



171 

mais lui donne de la valeur. Autrement dit, « ce n’est pas seulement 
l’exception qui confirme la règle comme règle, c’est l’infraction qui lui 
donne occasion d’être règle en faisant règle ». (A. Lalande, 1997, p. 689). 
Ainsi, la normalité dont il question dépend du sujet lui-même. Selon G. 
Canguilhem, la normalité est évaluée par le sujet lui-même. C’est la 
relation qu’il entretient avec son corps qui lui permet de porter un 
jugement de valeur sur celui-ci. Seule la personne handicapée est en 
mesure de dire si elle est anormale ou normale. Le mérite de ce jugement 
lui revient. Nul n’a donc le droit de qualifier d’anormale toute personne 
handicapée.     
      Le handicap n’est pas en soi une fatalité. Par le handicap, la Nature 
met à nu notre faiblesse physiologique. Le corps est fragile puisqu’il peut 
basculer d’un état normal à un état pathologique. La fragilité du corps est 
la preuve de l’existence de la mort. L’homme est faible parce qu’il tombe 
malade et il est un être pour la mort.  En d’autres termes l’infirmité est 
une manière de rappeler aux hommes à quel point ils sont menacés par 
la mort. L’homme n’est pas que défini par son corps, il est aussi esprit. 
Le corps est comparé à une enveloppe qui habille l’esprit. L’esprit est ce 
qui guide et gouverne le corps par sa puissance. Ainsi, le corps est ce qui 
présente l’homme sans toutefois être l’homme lui-même. L’homme, c’est 
d’abord l’esprit qui le caractérise. C’est pourquoi la puissance de l’esprit 
peut amener tout être humain à vivre avec son handicap. L’acceptation 
de son handicap passe nécessairement par l’amour de soi. L’amour de soi 
sous-entend qu’il doit s’accepter, s’affirmer et se présenter aux autres 
sans tenir compte de leurs jugements péjoratifs à son égard. En fait, il 
faut s’accepter soi-même, avant d’être accepté par autrui. Le bien-être est 
avant tout une expérience personnelle. Le physicien théoricien 
britannique Stephen Hawking en est une illustration parfaite. Malgré son 
handicap, il a marqué le monde de la physique grâce à la qualité de ses 
travaux, notamment sur les trous noirs. Il ne s’est pas laissé anéantir par 
son handicap physique, comme en témoigne H. Mialet (2018, p. 11) : 
« lourdement paralysé par la maladie de Charcot, qui l’a atteint dès les 
années 1960, Hawking, ne peut ni bouger, ni parler (...) Et pourtant, il 
poursuit son activité scientifique » jusqu’à sa mort le 14 mars 2018 à l’âge 
de 76 ans, alors que les médecins estimaient que ses chances de survie 
étaient minimes et qu’il était impossible qu’il puisse un jour se porter 
mieux.  



172 

2.2. Promouvoir l’insertion socioprofessionnelle et le bien-être 
des personnes handicapées à partir de la subjectivité et de la 
normativité biologiques chez Georges Canguilhem                    
      Les personnes handicapées sont des acteurs à part entière de la 
société. Elles veulent vivre et se loger au milieu des autres. Elles ont la 
volonté de vivre avec autrui. Leur but est de s’insérer dans la société, 
d’avoir un emploi, de se sentir aimées, libres, responsables et épanouies. 
« Sans liberté, la responsabilité perd toute signification » et valeur. (P. 
Meyer, 1998, p. 29). Il faut que la société les regarde au-delà de leur 
handicap, car le handicap n’est ni une fin en soi, ni une malédiction mais 
la preuve de la singularité et de la subjectivité biologiques. D’ailleurs, tout 
être humain est un handicapé potentiel. De cette façon, chaque État 
devra prendre des mesures juridiques relatives à la situation des 
personnes handicapées et à leur intégration effective dans tous les 
secteurs d’activité en tenant compte du type de handicap dont elles 
souffrent. C’est pourquoi 

convaincus que la famille est l'élément naturel et fondamental de la 
société et a droit à la protection de la société et de l'État et que les 
personnes handicapées et les membres de leur famille devraient 
recevoir la protection et l'aide nécessaires pour que les familles 
puissent contribuer à la pleine et égale jouissance de leurs droits 
par les personnes handicapées, 
convaincus qu'une convention internationale globale et intégrée 
pour la promotion et la protection des droits et de la dignité des 
personnes handicapées contribuera de façon significative à 
remédier au profond désavantage social que connaissent les 
personnes handicapées et qu'elle favorisera leur participation, sur 
la base de l'égalité des chances, à tous les domaines de la vie civile, 
politique, économique, sociale et culturelle, dans les pays 
développés comme dans les pays en développement (Convention 
relative aux droits des personnes handicapées, Nations Unies, 2007, 
préambule), 

les États parties à la Convention relative aux droits des personnes handicapées ont 
adopté les principes généraux suivants : 

a) Le respect de la dignité intrinsèque, de l'autonomie individuelle, 
y compris la liberté de faire ses propres choix, et de l'indépendance 
des personnes ; 
b) La non-discrimination ; 



173 

c) La participation et l'intégration pleines et effectives à la société 
; 
d) Le respect de la différence et l'acceptation des personnes 
handicapées comme faisant partie de la diversité humaine et de 
l'humanité ; 
e) L'égalité des chances ; 
f) L'accessibilité ; 
g) L'égalité entre les hommes et les femmes ; 
h) Le respect du développement des capacités de l'enfant 
handicapé et le respect du droit des enfants handicapés à préserver 
leur identité. (Convention relative aux droits des personnes handicapées, 
Nations Unies, 2007, article 3). 

La cohésion sociale est possible que lorsque les droits et les libertés de 
tous les individus sont respectés sans discrimination. Elle est synonyme 
de l’acceptation de l’autre avec ses différences. Les États doivent œuvrer 
à l’avènement de sociétés plus justes et plus équitables. Dans cet ordre 
d’idées, les politiques et programmes de développement mis en œuvre 
par ceux-ci doivent être à même de contribuer au bien-être des personnes 
handicapées. Ainsi, la construction de tout type d’infrastructure (scolaire, 
universitaire, sanitaire, commerciale, routière, sportive, etc.) par les États 
doit faciliter leur mobilité, contribuer fortement à leur éducation, voire 
leur humanisation afin de voir éclore parmi elles de nombreux talents, de 
les mettre à l’abri de la mendicité et de permettre leur insertion 
socioprofessionnelle, leur participation effective à la vie sociale et leur 
prise en charge sanitaire.  
      La participation des personnes handicapées à la vie sociale et à la 
citoyenneté est un facteur de développement, en ce sens qu’elles mettent 
leurs talents au service de l’État. Le développement d’un État est l’affaire 
de tous. Il n’exclut personne y compris les personnes infirmes. Il existe 
dans le monde des personnes handicapées qui ont des connaissances 
extraordinaires et des talents exceptionnels. À preuve, le slameur-poète 
Français Grand Corps Malade (tétraplégique incomplet), de son vrai nom 
Fabien Marsaud, l’humoriste Ivoirien Michel Gohou (bossu) et le duo 
musical Malien Amadou et Mariam (couple aveugle) nous permettent de 
mieux cerner la singularité biologique dont parle G. Canguilhem. Ils ont 
réussi à créer de nouvelles normes de vie grâce auxquelles ils ont pu 
s’adapter à leur environnement et influencer positivement l’humanité par 
leurs œuvres artistiques. Par-là, nous comprenons que le handicap n’est 



174 

ni une excuse, ni une fatalité ou une fin en soi pour les personnes qui en 
sont victimes.  
 
Conclusion      
 
      En définitive, l’épistémologie médicale de G. Canguilhem a mis en 
évidence une idée-force : le sujet pensant fait lui-même l’expérience de la 
maladie et de la santé. Il sait où commence sa maladie, étant donné qu’il 
est déterminé par ce que G. Canguilhem appelle la normativité 
biologique. La normativité est ce à quoi l’on doit se référer dans la 
détermination de la santé et de la maladie chez un individu donné. À 
l’analyse, l’épistémologue Français nous a permis de voir autrement les 
personnes handicapées et de repenser la question relative à leur bien-être.  
      À l’aune de son épistémologie médicale, il ressort que quiconque 
désire le bien-être des personnes handicapées doit éviter de les considérer 
comme des personnes anormales et à ostraciser de la société, puisqu’elles 
sont dans une « autre allure de la vie » (G. Canguilhem, 1966, p. 137) à 
laquelle elles s’adaptent convenablement. De cette façon, les normes de 
vie qu’elles produisent et leur capacité à s’adapter à celles-ci dans un 
milieu précis déterminent leur normalité et leur normativité. Un 
handicapé qui a réussi à s’adapter et à obéir aux exigences de son milieu 
de vie, n’en est pas un. C’est la personne ayant une infirmité qui est 
censée dire si elle est normale ou anormale, selon le rapport qu’elle 
entretient avec son corps et son milieu de vie. C’est elle seule qui est à 
même d’évaluer son bien-être au-delà des normes fixées par la science 
médicale. Les personnes handicapées sont des êtres humains qui méritent 
protection, considération, respect et leur situation doit être toujours prise 
en compte par les différents programmes de développement des États, 
d’autant plus que nous sommes tous des handicapés potentiels.  
      Depuis 1992, à l’initiative de l’Organisation des Nations Unies 
(ONU), le 3 décembre de chaque année est la date de célébration de la 
Journée internationale des personnes handicapées qui vise à promouvoir 
leurs droits et leur bien-être dans toutes les sphères de la société. Il est 
tout aussi noble et louable que nos États intensifient leurs actions en 
faveur de la promotion de la santé et de la paix durables afin de réduire 
considérablement la prévalence du handicap dans le monde. 
 
 



175 

Références bibliographiques 
 
CANGUILHEM Georges, 1966, Le Normal et le Pathologique, Quadrige, 
Paris. 
CANGUILHEM Georges, 2002, Écrit sur la médecine, Seuil, Paris. 
CANGUILHEM Georges, 1988, « la santé : concept vulgaire et 
question philosophique » in Cahier du séminaire de philosophie, Vol. VII. 
Convention relative aux droits des personnes handicapées, Nations Unies, 2007 in 
https://www.ohchr.org/sites/default/files/Ch_IV_15, pdf. 
DELASSUS Eric, 2015, « Penser la santé au-delà des normes », École 
thématique, Université François Rabelais de Tours, France, p. 1-22. 
DEBRU Claude, « la vie à l’épreuve de la santé » in Soin de soi, souci de 
soi, Revue des deux mondes, https://www.revuedesdeuxmondes.fr, 
consulté le 15/11/2025. 
ECHENE Amazoulé Olivier Patrice, 2008, L’expérience de la vie : le 
concept de norme chez Canguilhem, Thèse de doctorat en philosophie, 
Université de Cocody-Abidjan. 
FOUCAULT Michel, 1972, Histoire de la folie à l’âge classique, Gallimard, 
Paris. 
LALANDE André, 1997, vocabulaire technique et critique de la philosophie, 
PUF, Paris. 
LE BLANC Guillaume, 2002, Canguilhem et les normes, PUF, Paris. 
MARIN Claire, 2015, violences de la maladie, violences de la vie, Armand 
colin, Paris. 
MIALET Hélène, 2018, « Stephen Hawking, le mythe du génie 
solitaire » in Stephen Hawking : fondateur des trous noirs, Revue pour la 
science, p. 5-58.   
MEYER Philippe, 1998, De la douleur à l’éthique, Hachette, Paris. 
MOLEY-MASSOL Isabelle, 2019, « la relation malade -médecin en 
souffrance(s) ? » in La lettre du rhumatologue, n°454, https://www. speps. 
Pro, consulté le 15/11/2025. 
Organisation mondiale de la Santé, Conseil exécutif, EB134/16 
« Handicap. Projet de plan d’action mondial de l’OMS relatif au handicap 
2014-2021 : un meilleur état de santé pour toutes les personnes 
handicapées », Cent trente-quatrième session, 3 janvier 2014, pdf. 
VERGELY Bertrand, 1997, La souffrance, Gallimard, Paris. 
 

https://www.ohchr.org/sites/default/files/Ch_IV_15
https://www.revuedesdeuxmondes.fr/
https://www/

