
92 

PLATON FACE AUX ENFANTS HANDICAPÉS : 
ENTRE EXCLUSION SACRIFICIELLE ET QUÊTE DE 

PERFECTION HUMAINE 
 
Bi Gooré Marcellin GALA  
Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara (Bouaké – Côte d’Ivoire) 
 marcellin1980@gmail.com, +2250102805110 
 
Résumé  
 
 La tradition philosophique antique tend à justifier l’exclusion sociopolitique des enfants 
handicapés comme un phénomène légitime, fondé sur une conception de la justice envisagée comme 
l’expression d’une harmonie parfaite de l’ordre social. Ainsi, pour Platon, la cité idéale fonctionne comme 
un organisme harmonieux, où chaque individu occupe la place que sa nature lui destine. L’inaptitude 
physique ou mentale est alors perçue comme une menace pour l’ordre collectif. Loin d’une cruauté gratuite, 
cette exclusion traduit une exigence de cohérence métaphysico-politique orientée vers le Bien. Le 
gouvernement des philosophes-rois doit ainsi préserver la pureté du corps social par un eugénisme rationnel. 
La pensée platonicienne révèle donc une tension entre rationalité politique et reconnaissance de la 
vulnérabilité humaine. Elle invite à repenser les fondements éthiques de la justice et de la perfection sociale.  
 
Mots-clés : Eugénisme – Exclusion – Handicap – Harmonie – Justice. 

 
Abstract 
 
 The ancient philosophical tradition tends to justify the sociopolitical exclusion of disabled 
children as a legitimate phenomenon, grounded in a conception of justice understood as the expression of 
a perfect harmony within the social order. Thus, for Plato, the ideal city functions as a harmonious 
organism in which each individual occupies the place destined by their nature. Physical or mental 
incapacity is therefore perceived as a threat to the collective order. Far from being an act of gratuitous 
cruelty, this exclusion expresses a demand for political and metaphysical coherence oriented towards the 
Good. The government of philosopher-kings must thus preserve the purity of the social body through a 
form of rational eugenics. Platonic thought therefore reveals a tension between political rationality and the 
recognition of human vulnerability. It invites a reconsideration of the ethical foundations of justice and 
social perfection. 
 
Keywords : Eugenics – Exclusion – Disability – Harmony – Justice. 

 
Introduction 
 
 La philosophie politique de Platon, notamment exposée dans les 
ouvrages majeurs tels que La République et Les Lois, repose sur une quête 
rigoureuse de justice et de perfection. Dans cette optique, la construction 
de la cité idéale requiert non seulement une organisation hiérarchique 

mailto:marcellin1980@gmail.com


93 

rigoureusement fondée sur la nature des individus, mais aussi une 
sélection stricte des citoyens appelés à y vivre et y contribuer. Cette vision 
politique conduit Platon à adopter des positions radicales, parmi 
lesquelles l’exclusion, voire l’élimination, des enfants jugés mal formés 
ou défectueux. Une telle position, souvent perçue à la lumière 
contemporaine comme inhumaine ou eugéniste, doit cependant être 
examinée dans son cadre conceptuel propre : celui d’une anthropologie 
politique centrée sur la fonction de chaque individu dans l’harmonie 
générale de la cité. Loin d’être un détail marginal, cette exigence s’intègre 
dans un vaste dispositif de rationalisation du politique, où la perfection 
du corps est corrélée à la rectitude de l’âme, et où l’éducation n’a de sens 
que si elle conduit au Bien. D’où la question centrale : dans quelle mesure 
l’attitude platonicienne face au handicap peut-elle être justifiée comme 
une exigence éthique et politique dans sa vision philosophique du monde 
? Comment Platon justifie-t-il la mise à l’écart ou l’exclusion des enfants 
handicapés dans son projet politique ?  Comment comprendre cette 
exclusion sans la réduire à une brutalité cruelle, mais plutôt comme un 
moment de cohérence d’un système métaphysique et politique orienté 
vers le Bien ? 
 L’objectif de cet article est de montrer que, loin d’un rejet haineux, 
l’exclusion des enfants handicapés s’inscrit dans une quête rationnelle de 
perfection, d’harmonie et de justice. Deux démarches méthodologiques, 
critique et analytique, articulées autour de deux axes, permettront de 
développer notre réflexion. Dans le premier axe, à l’aide de la méthode 
critique, nous tenterons de montrer comment l’exclusion des enfants 
handicapés est pensée par Platon comme une condition de la santé 
politique de la cité idéale. Dans le second axe, l’approche analytique 
permettra de prouver que la pathologisation du handicap vise un idéal de 
justice et de perfection humaine.  
 
1. La mise à l’écart des enfants handicapés, un préalable à la santé 

politique de la cité 
 
 La réflexion politique de Platon, exposée dans La République et Les 

Lois, s’inscrit dans une perspective téléologique et hiérarchisée de la vie 
citoyenne, dans laquelle la justice découle de l’accomplissement 
harmonieux des tâches sociales. Cette vision amène le disciple de Socrate 
à théoriser la mise à l’écart ou l’exclusion sociale des enfants perçus 



94 

comme handicapés ou mal formés. Au regard des critères modernes 
d’égalité, de dignité et d’inclusion, cette position peut apparaître comme 
gênante voire choquante. Toutefois, replacée dans le cadre métaphysique 
platonicien, elle obéit à un principe assez cohérent : la cité juste est un 
corps organique, orienté vers le Bien, et ne peut tolérer en son sein des 
individus jugés inaptes et non fonctionnels. 

 
1.1. La cité idéale comme organisme sain pour la sauvegarde 

de l’harmonie d’ensemble 
La cité idéale de Platon repose sur une conception organique et 

hiérarchisée de la communauté politique. À l’instar d’un corps vivant, la 
cité juste est celle dont les parties coopèrent harmonieusement selon leur 
nature propre, sans désordre ni excroissance. Cette métaphore corporelle 
aide à comprendre la logique de cohérence interne qui conduit Platon à 
préconiser l’exclusion, voire la dissimulation, des enfants perçus comme 
difformes ou handicapés. Pareille mesure, choquante selon les critères 
contemporains de dignité et d’inclusion, s’explique dans le cadre 
métaphysique où le désordre, qu’il soit moral, psychique ou corporel, 
représente une menace directe contre l’harmonie du corps civique. 

 Dans le Livre IV de La République, Platon établit une analogie 
structurante entre l’âme individuelle et la cité. De même que l’âme juste 
est celle dans laquelle la raison gouverne, le courage obéit et le désir se 
soumet, la cité juste est celle où chaque classe accomplit la fonction que 
sa nature lui a assignée. Autrement dit, la justice sociale consiste 
précisément en ce que « chacun devait exercer une fonction particulière 
parmi celles qui concernent la cité, celle-là même en vue de laquelle la 
nature l’a fait le mieux doué » (Platon, 2011, 433a). Ce principe de 
spécialisation fonde tout l’édifice politique platonicien : la stabilité sociale 
dépend de la stricte conformité entre nature et fonction. Toute déviation 
par rapport à cette distribution harmonieuse apparaît alors comme une 
forme de maladie politique. L’ordre, pour Platon, n’est pas seulement un 
état juridique ou institutionnel ; il est la manifestation d’une santé 
collective, c’est-à-dire d’une harmonie entre les parties du tout. Ainsi, 
dans La République, il précise que la justice et la tempérance résident dans 
le fait que les diverses parties de la cité s’accordent entre elles « comme 
une certaine forme d’ordre harmonieux » (Platon, 2011, 430e), analogie 
qui renforce l’idée d’une unité organique.  



95 

 Dès lors, l’injustice, tout comme la maladie, consiste en un 
bouleversement ou une rupture de cet équilibre. À ce sujet, Platon (2011, 
444b) écrit que « l’injustice est la révolte d’une partie de l’âme contre le 
tout dans le but de diriger dans l’âme ce qui ne lui convient pas ». 
Appliquée à la cité, cette révolte prend la forme d’une défaillance 
fonctionnelle. Dans cette perspective, un individu qui, par nature, ne peut 
remplir son rôle, parce qu’il est affecté d’une incapacité physique ou 
intellectuelle, est perçu comme un facteur de désordre. L’exclusion de 
tels individus ne relève donc pas, chez Platon, d’un jugement moral, mais 
d’une logique d’hygiène politique. Le philosophe applique au corps social 
les principes de la médecine grecque classique, ce qui laisse croire que le 
tout ne peut demeurer sain que si les éléments malades sont isolés ou 
éliminés. 

 Cette analogie médicale est explicite dans les passages du Livre V 
de La République où Platon évoque la procréation et la sélection des 
enfants. Dans le cadre d’une politique eugénique avant l’heure, il propose 
que l’État supervise les unions afin de favoriser les meilleurs mariages et 
d’écarter les naissances jugées défectueuses. Ainsi, les enfants nés 
contrefaits ou « malformés seront cachés comme il convient dans un 
endroit secret et isolé » (Platon, 2011, 460c). L’idée n’est pas d’infliger 
une punition, mais de prévenir la corruption de l’espèce humaine. La cité 
idéale, pour être parfaitement ordonnée, doit se protéger de tout élément 
susceptible de troubler l’harmonie du corps collectif. Le vocabulaire 
employé, « cacher » ou « isoler », relève d’un imaginaire médical et 
religieux, où le désordre corporel ou moral doit être isolé pour ne pas 
contaminer l’ensemble. 

 Cette logique se retrouve dans Les Lois VI, où Platon adopte un 
ton moins utopique, mais conserve la même exigence d’ordre. Il y affirme 
: « Or notre accord portait sur un seul et même point capital : par quelque 
voie qu’un individu puisse devenir homme de bien, en possédant 
l’excellence de l’âme qui convient à la nature humaine » (Platon, 2011, 
770c). Dans ce contexte, le geste d’exclusion n’a pas seulement une 
fonction pratique, il incarne une purification politique, comparable à la 
katharsis morale des âmes. Le désordre physique, à l’instar du désordre 
de l’âme, est interprété comme un signe d’imperfection naturelle ; il doit 
être écarté pour maintenir la cité dans un état de perfection hiérarchique 
et rationnelle.  



96 

  Plusieurs commentateurs modernes ont souligné la cohérence 
interne de cette pensée. Pour M. Dixsaut (2000, p. 184), la cité 
platonicienne « ne vise pas la pluralité, mais l’unité ; elle cherche à réduire 
toute forme de dissonance dans l’âme et dans la cité ». Aussi, dans la 
même veine, A. Laks (2002, p.112) souligne que la fonction de la justice 
platonicienne est « de préserver la cité des altérations internes, comme la 
médecine préserve le corps des maladies ».  
 Ce modèle organique s’inscrit dans la tradition pythagoricienne et 
dans l’idéalisme grec du kalos kagathos, qui associe beauté physique et 
vertu morale. Dans la Grèce classique, la difformité corporelle était 
souvent interprétée comme le signe d’un désordre de l’âme. Aristote 
(1990, 1335b), lui-même, héritier critique de Platon, écrit dans la Politique 
VII, que « l’enfant difforme ne doit pas être élevé », confirmant que cette 
conception de l’ordre corporel et moral dépasse Platon et reflète un ethos 
culturel partagé. L’idéal d’eunomia, c’est-à-dire le bon ordre, s’étend du 
cosmos à la cité, et tout ce qui contrevient à l’harmonie du tout doit être 
corrigé ou supprimé. 

 Pourtant, certains penseurs contemporains ont mis en lumière les 
limites éthiques de cette cohérence. En cherchant à définir la santé du 
corps social, Platon érige une norme universelle qui exclut toute altérité. 
Cette logique fonctionnaliste fait du handicap non pas un fait biologique, 
mais une imperfection métaphysique, car l’être difforme devient l’image 
même du désordre. M. Nussbaum (2012, p. 101), s’opposant 
radicalement à toute idée de sélection fondée sur la capacité ou l’utilité, 
indique ceci : « Une société véritablement juste ne se définit pas par la 
seule répartition des avantages entre des individus rationnels et 
autonomes ; elle doit reconnaître et intégrer la dépendance et la 
vulnérabilité comme des traits constitutifs de la condition humaine. ». 
Pour Nussbaum, une société véritablement juste est celle qui reconnaît 
la vulnérabilité comme dimension constitutive de la condition humaine 
et qui fait place à ceux que la raison instrumentale tend à exclure. Cela 
signifie que le modèle platonicien, en érigeant l’efficacité et la 
fonctionnalité en critères suprêmes, ignore la valeur intrinsèque de 
l’individu au profit de la perfection du tout. 

 Ainsi, la cité platonicienne apparaît comme un corps vivant où la 
santé est érigée en valeur absolue, mais où cette santé se paie du prix de 
l’exclusion. L’harmonie est préservée par l’élimination des dissonances ; 
la pureté du tout exige la disparition de ce qui ne s’y conforme pas. Platon 



97 

pousse à son terme la logique téléologique : le Bien de la cité justifie la 
disparition de ce qui ne peut y contribuer. Cependant, ce perfectionnisme 
ontologique conduit à une impasse éthique : la justice cesse d’être un 
principe d’équité pour devenir un principe d’ordre. La cité juste n’est plus 
celle où chacun a droit à l’existence, mais celle où seuls les individus jugés 
conformes et sains sont admis.  

 En suivant cette ligne de pensée, il importe de dire que ce qui, 
pour Platon, constitue la condition même de la santé politique de la cité, 
c’est-à-dire l’exclusion des handicapés, apparaît, pour la conscience 
moderne, comme la négation de la justice véritable. La cohérence du 
système platonicien s’inverse alors en contradiction morale. En 
prétendant fonder la cité sur la raison et l’harmonie, il en vient à exclure 
l’humanité la plus fragile, celle précisément qui révèle la mesure de toute 
cité juste. Mais si, pour Platon, la santé politique de la cité repose sur 
l’exclusion des individus inaptes, ne convient-il pas d’interroger le rôle de 
l’élite gouvernante éclairée et la manière dont l’eugénisme devient, dans 
sa pensée, un devoir rationnel au service de l’ordre et de la justice 

collective ? 
 

1.2. L’eugénisme comme pratique rationnelle de l’élite 
dirigeante 

 Dans La République, Platon élabore un modèle de cité idéale dirigée 
par une élite de philosophes-rois. Leur légitimité repose non sur 
l’hérédité ou la force, mais sur une capacité exceptionnelle à contempler 
l’Idée du Bien et à ordonner la vie collective en fonction de ce principe 
anhypothétique et rationnel. Le philosophe-roi incarne ainsi une autorité 
éclairée, guidée non par ses passions, mais par une connaissance 
supérieure du juste. Dans ce cadre, gouverner implique bien plus que 
faire appliquer les lois : c’est orienter la cité vers sa finalité ultime, qui est 
l’harmonie. Cela suppose de former des citoyens adaptés à leurs 
fonctions ; ce qui passe, chez Platon, par une maîtrise étatique de la 
reproduction humaine. 
 La régulation des unions devient alors un acte politique 
fondamental : « Il faut que les hommes les meilleurs s’unissent aux 
femmes les meilleurs le plus souvent possible, et le plus rarement possible 
pour les plus médiocres s’unissant aux femmes les plus médiocres ; il faut 
aussi nourrir la progéniture des premiers, et non celle des autres, si on 
veut que le troupeau soit de qualité tout à fait supérieure » (Platon, 2011, 



98 

459d-460e). Cette sélection vise à améliorer la qualité du « troupeau », 
selon une logique comparable à celle de l’élevage. L’objectif n’est pas ici 
la domination d’une élite par goût du pouvoir, mais la constitution d’un 
corps civique capable de servir l’ordre collectif. Les philosophe-rois, en 
tant que garants de cet ordre, ont pour mission de prendre des décisions 
douloureuses si elles servent la cohérence globale de la cité. Ainsi, « ils 
sélectionnaient les nouveau-nés les plus robustes, dit-on, et éliminaient 
les autres » (R.-P. Droit, 2018, p. 177). 
 Dans cette perspective, l’éducation, devient un outil de filtrage des 
aptitudes. De l’éducation, Platon distingue nettement ceux qui sont 
naturellement aptes à la philosophie de ceux qui ne le sont pas. Cette 
distinction justifie une sélection rigoureuse tout au long du parcours 
éducatif, dans lequel les enfants jugés inaptes, intellectuellement ou 
physiquement, ne peuvent être maintenus. Le choix des enfants 
handicapés est particulièrement révélateur, dans la mesure où Platon ne 
les exclut pas par haine ou mépris, mais parce qu’ils sont incapables 
d’accéder à la contemplation du Bien, finalité suprême de la vie humaine.  
 Ce choix radical repose sur une anthropologie finaliste, ce qui veut 
dire que, pour Platon, l’homme n’a de dignité que s’il tend vers sa fin 
naturelle, qui est la connaissance du Bien. L’âme humaine est composée 
de trois parties, à savoir le désir, le courage et la raison, et c’est dans 
l’équilibre de ces forces, sous la conduite de la raison, que réside la vertu. 
Un être dont l’âme est dominée par le désir et incapable d’ordre intérieur 
ne peut prétendre à la citoyenneté pleine et entière. En ce sens, le 
handicap est perçu comme une inaptitude structurelle à participer à 
l’ordre organisationnel et rationnel de la cité. Pour M. Garrau (2018, p. 
34), « la réponse platonicienne consiste donc à neutraliser la vulnérabilité 
par le biais d’un travail de purification devant conduire à une forme 
d’autosuffisance ». Dans ce cas, l’être handicapé n’est pas rejeté pour sa 
différence irréductible, mais pour son inadéquation fonctionnelle à la 
finalité commune.  
 Cette rigueur politique s’accompagne d’une éthique du devoir 
impersonnel. Gouverner selon la raison, c’est parfois sacrifier des intérêts 
individuels, voire des vies, au nom de la stabilité du tout. Dans une telle 
logique, la tolérance de l’anomalie devient un danger, elle menace 
l’harmonie du corps social. Le philosophe-roi doit faire primer le 
rationnel sur la compassion, car l’émotion introduit la partialité. H. 
Arendt (1961, p. 58) notait dans La condition de l’homme moderne que « 



99 

lorsque le politique prétend se substituer au naturel pour le corriger, il 
court toujours le risque de produire plus de violence que d’ordre ». C’est 
précisément ce que soulève l’eugénisme platonicien : une rationalisation 
extrême de la vie humaine au service d’une cité purement idéale. 
 Mais cette construction intellectuelle, aussi cohérente soit-elle, 
entre en tension radicale avec les principes contemporains de justice. La 
Déclaration universelle des droits de l’homme (1948) affirme dès son 
article premier que « tous les êtres humains naissent libres et égaux en 
dignité et en droits », sans condition d’aptitude physique ou mentale. 
L’article trois renforce ce droit à la vie et à la sécurité pour chacun. Le 
projet platonicien, bien qu’antérieur à cette déclaration universelle des 
droits humains, en érigeant la sélection comme critère de justice, 
contredit cette reconnaissance inconditionnelle de la dignité humaine. Il 
rejette l’inclusion au profit d’un idéal de perfection homogène, où la 
diversité est perçue comme menace. Cette conception utilitariste de 
l’existence humaine s’oppose radicalement à la reconnaissance 
universelle des droits de l’homme.  
 Aussi, ce projet platonicien se heurte aux conceptions 
contemporaines de la justice sociale. C’est l’exemple de S. Weil (1957, p. 
13) qui rappelle que, « le respect dû à un être humain n’a rien à voir avec 
les qualités qu’on peut lui reconnaître : il est dû à l’homme tout court ». 
C’est dire que là où Platon établit une hiérarchie des êtres, la pensée 
contemporaine affirme une égalité de principe entre tous ; car la 
vulnérabilité, loin d’être une tare, constitue une part essentielle de notre 
condition. E. Levinas (1982, p. 95) l’exprime également lorsqu’il écrit que 
« la responsabilité pour autrui est ce qui fonde le sujet ». En ce sens, la 
cité juste n’est pas celle qui élimine les faibles, mais celle qui les protège 
et les reconnaît comme porteurs d’une égale dignité. H. Arendt (1961, p. 
12) fait savoir d’ailleurs que « la pluralité est la loi de la Terre », rappelant 
que c’est précisément la diversité des êtres humains, c’est-à-dire leurs 
dons, leurs limites, leurs expériences, qui rend possible la communauté. 
Ainsi, la cité idéale platonicienne, en refusant la différence, semble 
détruire ce qui fait la richesse et la vitalité d’une société humaine. 
 Par-dessus toutes ces critiques, il convient de retenir que la 
proposition platonicienne d’un eugénisme rationnel s’inscrit dans une 
pensée profondément cohérente. Même si elle demeure aujourd’hui 
incompatible avec l’idéal d’inclusion et de respect de la personne 
humaine, elle traduit la volonté de Platon de fonder une cité ordonnée 



100 

selon la raison. Si le projet platonicien d’eugénisme paraît en rupture avec 
les idéaux modernes d’égalité et de dignité, ne traduit-il pas avant tout la 
volonté d’atteindre une forme de perfection humaine dans la cité juste ?  
 
2. La pathologisation du handicap : vers un idéal de justice et de 

perfection humaine  
 Le penser platonicien s’accorde avec le fait que le handicap reste 
une pathologie, anomalie en déphasage avec l’idée d’une quête 
d’harmonie et de perfection sociale. En effet, la cité idéale est celle où les 
habitants sont modelés en vue de devenir des citoyens dont l’âme et le 
corps sont dans un état sain et parfait. Dans cette optique, l’enfant 
handicapé représente un fardeau éprouvant et inutile pour la cité. Et 
comme son apport social reste quasiment nul, il devient normal de le 
mettre à l’écart, dissimulé dans un endroit secret. Cette mesure semble 
relever même, pour Platon, d’un impératif catégorique, dans un contexte 
où la justice consonne avec le sacrifice individuel et l’idée d’une harmonie 
fonctionnelle des différents groupes sociaux.  
 

2.1. La mise à l’écart sociale des enfants handicapés, un 
impératif de justice 

 Dans la tradition philosophique occidentale, Platon occupe une 
place centrale en tant que penseur de la cité juste et fondateur d’un idéal 
politique fondé sur la rationalité et l’ordre. Dans ses ouvrages politiques 
majeurs, tels que La République et Les Lois, il conçoit une cité gouvernée 
par la raison, où la justice consiste à ce que chaque individu et chaque 
partie de la société remplisse parfaitement sa fonction. En ce sens, toute 
forme de désordre, moral, psychique ou physique, y est perçue comme 
un obstacle à l’harmonie et à la réalisation du Bien. Cette exigence 
rationaliste conduit Platon à recommander la mise à l’écart ou l’exclusion 
sociale des enfants jugés inaptes, notamment ceux présentant des 
handicaps physiques ou mentaux.  
 À ce sujet, il note, dans La République, ceci : « Dans tous les cas où 
naitrait (…) un enfant malformé, ils [gardiens] les cacheront comme il 
convient dans un endroit secret et isolé » (Platon, 2011, 460c). Loin de 
constituer un acte d’inhumanité gratuit, cette mesure s’inscrit dans une 
logique de préservation de l’ordre et de l’équilibre social, c’est- à-dire de 
la justice. De l’aveu de C. G. B. Koné (2017, p. 139), c’est bien « cette 
justice qui consiste à faire en sorte que les institutions réalisent une 



101 

distribution juste entre les individus et les groupes qui la composent ». 
Autrement dit, la finalité visée n’est pas la pure dissimulation cruelle, mais 
la construction d’une cité juste, parfaitement harmonieuse et rationnelle. 
Au fond, cette idée montre que, chez Platon, l’architecture sociale repose 
entièrement sur la fonctionnalité et la régulation des différences selon la 
nature de chacun. 
 De fait, la pensée politique de Platon s’appuie sur une conception 
hiérarchique de l’âme humaine. Dans La République IV, il distingue trois 
parties : la raison, le courage ou volonté et le désir. La justice est définie 
comme l’accord entre ces trois parties, où chacune remplit son rôle sous 
la direction de la raison. La société est organisée de manière analogue : 
les gouvernants, ou philosophes-rois, détiennent le pouvoir politique en 
raison de leur sagesse et de leur connaissance du Bien ; les gardiens 
assurent la protection de la cité ; les producteurs pourvoient aux besoins 
matériels. Tout individu qui ne peut remplir aucune fonction selon sa 
nature est considéré comme perturbateur de l’ordre global et peut être 
valablement exclu. Comme l’indique E. Prairat (2016, p. 104), 
« l’exclusion peut être positive tout comme elle peut être négative, elle 
n’a pas de valeur en soi ». Le bon usage de l’exclusion dépend alors de la 
vision sociale globale et ultime mise en perspective. Suivant la logique 
platonicienne, il est donc possible que l’enfant difforme ou handicapé, 
perçu comme une menace pour l’équilibre de la cité, soit discrètement 
mis à l’écart ; car il ne peut intégrer pleinement ni la hiérarchie sociale ni 
l’éducation philosophique qui conduit à la connaissance du Bien. 
 Dans le Phèdre, Platon (2011, 247d) précise que l’ascension de 
l’âme vers « la contemplation de la vérité » requiert un équilibre corporel 
et psychique, ainsi qu’une capacité à se détacher des passions et à 
ordonner son existence selon la raison. Le handicap est alors envisagé 
comme un obstacle ontologique à cette élévation. La perfection humaine 
devient ainsi un critère ontologique et métaphysique, et non un simple 
idéal moral ou éthique. En ce sens, l’exclusion des enfants handicapés 
n’est pas un choix arbitraire mais la conséquence logique de la vision 
finaliste de Platon, où la cité idéale ne peut tolérer la dissonance. Cela 
veut insinuer que la cité parfaite exige que chaque individu corresponde 
à une norme de perfection, physique, morale et intellectuelle. 
 En effet, de cette approche eugéniste, la vie humaine est évaluée 
selon des critères d’utilité, de capacité, de mérite et de perfection. Ainsi, 
« la vulnérabilité est comprise comme une maladie de l’âme qu’il est 



102 

nécessaire de soigner, davantage que comme une condition qu’il faudrait 
accepter ou reconnaître » (M. Garrau, 2018, p. 33). En d’autres mots, le 
handicap constitue une anomalie fondamentale dont la présence 
concourt au déséquilibre social, en cas de non traitement efficient. Dans 
cette approche de vulnérabilité pathologisée, l’enfant handicapé, perçu 
comme un raté biologique, n’est pas intégré ; mais reste écarté, comme 
un obstacle potentiel à l’harmonie de la cité. La rationalité platonicienne 
impose ainsi une hiérarchie des vies, où la valeur d’un individu est 
conditionnée par sa capacité à contribuer à l’ordre et à la fonction sociale. 
Dans cette orientation, la justice n’est pas une affaire individuelle, mais 
un ordre collectif, une harmonie entre les différentes parties de la cité, 
comme entre les parties de l’âme. L’individu n’a de sens et de valeur 
véritable qu’en relation avec le tout. En d’autres termes, la justice 
platonicienne est la santé de la cité, et l’homme juste est celui dont la vie 
est saine et ordonnée selon la même hiérarchie harmonieuse que la cité 
juste. 
 En ce sens, la logique platonicienne dépasse le simple plan 
politique et s’étend à une conception de l’existence humaine comme 
quête de perfection. La perfection n’est pas définie par l’acceptation de 
la diversité ou la reconnaissance des différences, mais par la capacité à 
atteindre le savoir vrai et à ordonner sa vie selon les Idées éternelles. 
Dans cette logique ascendante, l’âme de l’individu doit être équilibrée et 
purifiée pour s’élever vers les réalités intelligibles. Ceux dont l’âme ou le 
corps est jugé incapable de cette élévation, notamment les enfants 
handicapés, sont exclus du processus éducatif et, par extension, de la 
participation à la vie de la cité idéale. R-P. Droit (2018, p. 178) indique 
que « ce projet est stupide et criminel pour nous, mais paraissait 
raisonnable, dans l’ensemble, aux yeux des Anciens ». C’est dire que les 
Grecs admettaient l’idée que l’imperfection physique ou morale était un 
obstacle direct à l’amélioration de la vie de la cité et de la race humaine. 
 Comme on le voit, le modèle platonicien de politique eugénique 
repose sur une articulation stricte entre anthropologie finaliste, hiérarchie 
sociale et perfection humaine. La cité juste n’est pas conçue pour inclure 
tous les êtres humains en vertu de leur dignité intrinsèque, mais pour 
maximiser l’harmonie et l’efficacité de l’ensemble selon un idéal rationnel 
et normatif. La ligne d’argumentation platonicienne consiste « à souligner 
que l’art politique correctement pratiqué comporte par nature une 
fonction d’exclusion et de délimitation indispensable pour sa définition 



103 

et son exercice, et qui aboutit à l’identification sommaire d’une catégorie 
humaine » (É. Helmer, 2017, p. 132). La pensée de Platon révèle ainsi 
une conception élitiste de la société, où la valeur d’un individu est 
strictement fonctionnelle et où la perfection humaine constitue la finalité 
ultime. L’exclusion des enfants handicapés illustre de manière exemplaire 
la cohérence interne de ce système, même si elle entre en contradiction 
avec les principes modernes d’inclusion et de reconnaissance universelle 
des droits humains. Si la cité platonicienne exige l’exclusion des enfants 
handicapés pour atteindre la perfection humaine, quel rôle joue alors le 

sacrifice individuel dans la construction de la justice collective ? 
 

2.2. Le sacrifice individuel au service de la justice collective : 
une nécessité politique 

 Dans la pensée platonicienne, la justice dépasse la simple morale 
individuelle pour devenir une vertu structurelle, inscrite dans 
l’architecture de la cité. Elle ne se limite pas à la bonté ou à l’équité au 
sens courant, mais correspond à un ordre rationnel, harmonieux et 
fonctionnel, où chaque individu remplit le rôle qui lui revient selon sa 
nature. Ainsi, Platon insiste sur la nécessité d’une hiérarchie des fonctions 
: les philosophes gouvernent en raison de leur sagesse, les gardiens 
protègent la cité, et les producteurs pourvoient aux besoins matériels et 
économiques du corps de la cité. Toute personne incapable d’assumer 
pleinement un rôle dans cette structure devient, de facto, un élément 
dissonant. L’enfant présentant un handicap physique ou psychique est 
alors perçu comme un obstacle potentiel à l’harmonie collective. 
L’eugénisme platonicien, loin de viser la destruction arbitraire, s’inscrit 
dans une logique de prévention et de maintien de l’ordre sociopolitique. 
Ce sacrifice individuel, bien qu’il paraisse cruel selon les critères 
contemporains, constitue aux yeux de Platon une condition de possibilité 
de la justice véritable. Le Bien commun exige que la collectivité conserve 
sa cohérence et sa fonctionnalité, même si cela implique des mesures 
strictes vis-à-vis des individus incapables de participer à l’ordre social. 
Dans cette perspective, l’exclusion des enfants handicapés n’est pas un 
acte arbitraire de violence, mais un choix rationnel visant à préserver 
l’efficacité et la stabilité de la cité. 
 La pensée politique platonicienne repose alors sur un choix 
préférentiel métaphysique radical : l’ordre rationnel de la cité prime sur 
la compassion émotionnelle individuelle. C’est d’ailleurs pourquoi, 



104 

Platon critique les formes de gouvernement où les passions et les désirs 
individuels sont librement exprimés, dénonçant une démocratie qui 
accorde trop de place aux intérêts particuliers au détriment de l’ordre 
collectif. À l’opposé, le gouvernement des philosophes-rois, impose une 
vision objective du Bien, orientée vers le maintien d’une cité 
harmonieuse. La cité parfaite ne peut se permettre de laisser un individu 
compromettre l’ensemble, ce qui veut dire que le sacrifice de l’individu 
devient un impératif politique. 
 Cette logique illustre une conception eugéniste d’État, où la vie 
humaine est évaluée en fonction de sa capacité à servir le bien commun. 
Autrement dit, la vie humaine véritable se conjugue sous la trame d’un 
service social partagé. L’enfant handicapé, fardeau social, ne peut donc 
pas être traité comme un sujet vraiment utile, mais comme un élément 
dont la présence pourrait troubler l’équilibre rationnel de la cité. Voilà 
pourquoi, la pratique sacrificielle concerne les enfants « ne méritant pas, 
sur le plan ontologique, de se perpétuer » (F.-X. Ajavon, 2001, p. 223). 
Pour Platon, l’exclusion des enfants handicapés est donc envisagée 
comme une nécessité structurelle pour que l’espèce humaine et la cité 
poursuivent sans perturbation et donc continûment leur cycle 
d’amendement. 
 Mieux, le sacrifice infanticide se comprend à travers la dialectique 
ascendante platonicienne de l’âme. L’ascension de l’âme vers le monde 
intelligible, c’est-à-dire vers les Idées, est un processus exigeant, 
nécessitant un équilibre psychique et physique. L’incapacité à atteindre 
cet équilibre est perçue comme un défaut ontologique pouvant 
compromettre la quête du Bien et l’harmonie sociale. De ce fait, 
l’incapacité de l’individu à suivre le long et éprouvant chemin de 
l’éducation philosophique justifie son exclusion sacrificielle ; laquelle 
marque une condition nécessaire pour que la collectivité atteigne sa 
finalité. 
 Aussi convient-il de souligner que l’eugénisme platonicien n’est 
pas un acte de destruction gratuit, mais s’apparente à une forme de 
politique préventive. Le refus d’intégrer ceux qui ne peuvent remplir 
aucune fonction utile vise à éviter le désordre et la corruption de 
l’ensemble. En ce sens, F.-X. Ajavon (2001, p. 227) rappelle qu’il s’agit 
d’une « intégration harmonieuse de l’individu selon les règles de la 
justice ». L’individu est donc subordonné à la logique de l’ensemble, et la 
justice exige que la collectivité conserve sa cohérence et son efficacité. 



105 

Tel que défini par Platon, le sacrifice individuel illustre une vision radicale 
de la responsabilité politique : la cité prime sur l’individu, et le bien 
commun justifie la régulation stricte de la population. C’est une politique 
qui institue le principe des « limites morales et politiques de l’intégration 
civique » (É. Helmer, 2017, p. 135). Il s’agit de déterminer ce que la cité 
est capable de tolérer ou de repousser. Cette perspective, bien que 
difficile à accepter selon les critères contemporains, révèle la cohérence 
interne de la pensée platonicienne et son souci constant d’harmonie, de 
rationalité et de perfection.  
 Pour l’essentiel, il convient de retenir que, dans la philosophie 
platonicienne, le sacrifice individuel n’est pas une forme de cruauté 
gratuite, mais une nécessité politique et métaphysique. L’exclusion des 
enfants handicapés ou inaptes est intégrée dans une logique où la justice 
consiste à maintenir l’ordre et la fonctionnalité de la cité, où la rationalité 
prime sur la compassion, et où le bien collectif justifie la subordination 
des intérêts individuels. Cette approche radicale, bien qu’incompatible 
avec les valeurs modernes de droits humains et d’inclusion, illustre la 
cohérence et la profondeur du modèle platonicien de cité parfaite. 
 
Conclusion 
 
 L’analyse du projet platonicien face aux enfants handicapés révèle 
une tension profonde entre exigence rationnelle et humanité universelle. 
Platon conçoit la justice non comme un droit universel, mais comme 
l’harmonie structurelle de la cité, où chaque individu doit remplir la 
fonction qui lui est assignée selon sa nature. Toute incapacité physique 
ou psychique est perçue comme une menace à l’ordre collectif, justifiant 
l’exclusion de ceux qui ne peuvent contribuer au Bien commun. Ce 
sacrifice individuel n’est pas une manifestation de cruauté gratuite, mais 
l’expression d’une rationalité politique et métaphysique, orientée vers la 
cohérence, l’efficacité et la perfection de la cité. L’eugénisme platonicien, 
dans cette perspective, relève davantage d’une politique de prévention 
que d’une volonté destructrice arbitraire. La finalité de la cité idéale n’est 
pas l’inclusion de tous, mais la réalisation d’une perfection humaine et 
sociale, où la collectivité prime sur l’individu.  
 Les enfants handicapés, perçus comme incapables d’atteindre 
l’élévation de l’âme vers les Idées, illustrent ce principe de subordination. 
Bien que ce modèle heurte les conceptions modernes de dignité et 



106 

d’égalité, il témoigne d’une cohérence interne et d’une radicalité 
philosophique remarquable. La rationalité platonicienne exige que la cité 
conserve son harmonie et que l’ordre du Bien soit préservé, même au 
prix du renoncement individuel. En ce sens, la pensée de Platon ouvre 
une réflexion sur les tensions entre perfection, justice collective et 
reconnaissance de la vulnérabilité humaine. Elle invite également à 
interroger les fondements des conceptions modernes de justice, 
d’inclusion et de droits universels, soulignant combien la recherche des 
valeurs contemporaines de respect, d’égalité et de dignité peuvent 
consonner difficilement avec l’idéal de perfection. 
 
Références bibliographiques  
 
AJAVON François-Xavier, 2001. L’eugénisme de Platon, Paris, 
L’Harmattan. 
ARENDT Hannah,1961. Condition de l’homme moderne, trad. Georges 
Fradier, Paris, Calmann-Lévy. 
ARISTOTE, 1990. La Politique, trad. J. Tricot, Paris, J. Vrin. 
DIXSAUT Monique, 2000. Platon et la question de la pensée. Études 
platoniciennes. I, Paris, J. Vrin, 330 p. 
DROIT Roger-Paul, 2018. Et si Platon revenait, Paris, Albin Michel. 
GARRAU Marie, 2018. Politiques de la vulnérabilité, Paris, CNRS Éditions, 
369 p. 
HELMER Étienne, 2017. « Aux frontières de la cité : les incurables de 
Platon », in Platon et la politique, Revue Philosophie Antique, dirigée par 
Thomas Bénatoil, Jean-Baptiste Gourinat et Michel Narcy, Villeneuve 
d’Ascq, France, Presses Universitaires du Septentrion, p. 125-147. 
KIEFER Thomas, 2014. « Raison et incarnation normative dans La 
République de Platon », in Revue trimestrielle des études sur le handicap, vol. 34, 
n° 1, p. 20-25. 
KONÉ Cyrille G. B., 2017. Sur la maitrise de la violence, Paris, 
L’Harmattan. 
LAKS André, 2002. Platon et la naissance de la philosophie politique, Paris, 
Presses Universitaires de France. 
LEVINAS Emmanuel, 1982. Éthique et infini. Dialogues avec Philippe 
Nemo, Paris, Fayard. 
NUSSBAUM Martha, 2012, Frontières de la justice. Handicap, nationalité, 
appartenance aux espèces, trad. P. Huneman, Paris, Flammarion. 



107 

Organisation des Nations Unies (1948). Déclaration universelle des droits de 
l’homme, in https://www.un.org/fr/about-us/universal-declaration-of-
human-rights. 
PLATON, 2011, « La République », in Œuvres complètes, trad. Georges 
Leroux, Paris, Flammarion, p. 1481-1792. 
PLATON, 2011, « Lois », in Œuvres complètes, trad. Luc Brisson et Jean-
François Pradeau, Paris, Flammarion, p. 678-1008.  
PLATON, 2011, « Phèdre », in Œuvres complètes, trad. Luc Brisson, Paris, 
Flammarion, p. 1241-1297. 
PRAIRAT Eirick, 2016, La sanction en éducation, col. Que sais-je ?, Paris, 
P.U.F.  
STRAUSS Leo, 2005, La Cité et l’Homme, trad. Olivier Sedeyn, Paris, Le 
Livre de poche. 
WEIL Simone, 1957, Écrits de Londres et dernières lettres, Paris, Gallimard. 
 

https://www.un.org/fr/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/fr/about-us/universal-declaration-of-human-rights

