
71 

PRATIQUES TRADITIONNELLES ET MODERNITE : 
EXPLIQUER LA RESISTANCE DU DOZOYA DANS LE 

CONTEXTE SENOUFO 
 
Amadou KONE 
amadou.kkone1@gmail.com 
Université Félix Houphouët BOIGNY 
 
Résumé 
 
Cet article identifie et analyse les déterminants du maintien du Dozoya malgré la modernité qui tend à 
mettre en péril la pérennisation des pratiques traditionnelles. Inspiré de la théorie des systèmes sociaux de 
Luhmann (1984), cet article analyse le Dozoya comme un système social et démontre que sa résistance 
est le produit de sa capacité à s’autoreproduire tout en intégrant son environnement social dans son 
fonctionnement. Ainsi par le biais d’une méthodologie mixte, l’article souligne que le maintien du Dozoya 
relève de son capital émotionnel, de son enracinement social, de son capital symbolique, ainsi que du regain 
d’intérêts pour la promotion culturelle sur les réseaux sociaux ces dernières décennies. L’article aboutit 
ensuite à l’interprétation selon laquelle ces facteurs sont le produit de la capacité du Dozoya à intégrer 
son environnement social dans son fonctionnement interne et à s’auto-reproduire au travers de flux de 
communication plus ou moins stabilisés. L’article conclut ainsi, que le Dozoya est bien conscient des effets 
néfastes que la modernité peut avoir sur son existence sociale et adopte, à cet effet, une stratégie qui consiste 
à réduire la complexité de son environnement en limitant son rôle dans la gestion des déviances sociales et 
en acceptant son statut d’assistant non reconnu dans le champ sécuritaire.  
 
Mots-clés : Pratiques traditionnelles, modernité, Dozoya, système social, Korhogo 

 
Abstract 
 
This paper identifies et analyzes the determinants of the persistence of Dozoya despite modernity, which 
tends to jeopardize the sustainability of traditional practices. Inspired by Luhmann’s social systems theory, 
the paper analyzes Dozoya as a social system and demonstrates that its ability to self-reproduce while 
integrating its social environment into its functioning. Through a mixed methodology, the paper highlights 
that the persistence of Dozoya is based on its emotional capital, its social roots, its symbolic capital, as 
well as the renewed interest in cultural promotion on social media. The paper then concludes with the 
interpretation that these determinants are the product of the Dozoya’s ability to integrate their internal 
functioning and to self-produce through more or less stable communication flows. The Dozoya is fully 
aware of the harmful effects that modernity can have on its social existence and adopts, to this end, a 
strategy aimed at reducing the complexity of its environment by limiting its role in the management of 
social deviance and by accepting its status as an unrecognized assistant in the security field. 
 
Keywords: Traditional practices, modernity, Dozoya, social system, Korhogo 

 
 
 

mailto:amadou.kkone1@gmail.com


72 

Introduction 
 
Les confréries traditionnelles occupent depuis longtemps une place 
centrale dans la structuration sociale des sociétés senoufos. Par leurs 
pratiques initiatiques, elles contribuaient à façonner les identités 
collectives et individuelles fondées sur des valeurs telles que la solidarité, 
la bravoure, le respect des aînés et la connaissance des savoirs ésotériques 
(Van Gennep, 1909 ; Turner, 1969). Toutefois, ces pratiques initiatiques 
se déploient aujourd’hui dans un contexte marqué par de profondes 
mutations socioculturelles, à savoir la montée de l’individualisme, la 
scolarisation formelle, le développement des technologies de 
communication, et le recul de certaines croyances traditionnelles. Si la 
modernité présente des effets indéniablement positifs sur les modes de 
vie contemporains, elle contribue néanmoins à l’affaiblissement des 
groupes sociaux traditionnels, tels que les confréries dozo (Mbembe, 
2000). Par le biais de ses manifestations — religion, science, technologie, 
urbanisation, éducation formelle, internet, entre autres — la modernité 
remet en cause les valeurs fondatrices et les pratiques initiatiques de ces 
groupes, compromettant ainsi le renouvellement générationnel 
nécessaire à leur pérennité (Giddens, 1991 ; Bauman, 2000). La 
modernité engendre une série de mutations socioculturelles telles que la 
perte de repères culturels, la rupture des dynamiques 
intergénérationnelles et la montée de l’individualisme. Ces phénomènes 
constituent des menaces pour la survie des pratiques initiatiques 
traditionnelles, en tant qu’elles reposent sur de logiques communautaires 
désormais marginalisées. Si la modernité ne provoque pas 
systématiquement la disparition de ces pratiques, elle en constitue 
néanmoins un défi majeur auquel peu de groupes traditionnels 
parviennent à s’adapter. Ainsi, plusieurs pratiques traditionnelles ont 
disparu ou sont en voie d’extinction (Mary, 2000), à l’instar du Bukumana 
chez les Luba (RDC), du Mwali chez les Tonga (Zimbabwe), du Koma 
chez les Mossi (Burkina Faso), ou encore les mutilations génitales 
féminines en Côte d’Ivoire. Les représentations contemporaines tendent 
à délégitimer ces pratiques, jugées désuètes ou incompatibles avec les 
valeurs modernes. L’individualisme promu par la modernité s’oppose à 
la dimension collective des pratiques initiatiques, rendant leur 
transmission de plus en plus difficile. Ces pratiques visent à intégrer 
l’individu dans une communauté régie par des valeurs et des normes se 



73 

rapportant à l’idée de solidarité et de partage, alors que la modernité 
valorise l’autonomie personnelle (Durkheim, 1912).  
Toutefois, malgré cette tension entre tradition et modernité, la confrérie 
Dozo de Korhogo, dénommée Benkadi de Vandougou, constitue un 
exemple de résistance et d’adaptation à la modernité. Ses pratiques 
initiatiques continuent de susciter l’intérêt et l’adhésion de nombreux 
individus, issus de différentes générations, qui manifestent activement 
leur appartenance : port d’éléments symboliques, sécurisation villageoise 
et cérémonies de démonstration des savoirs mystiques à Korhogo. La 
confrérie parvient ainsi à forger une position sociale au sein d’un 
environnement social marqué de plus en plus par les valeurs modernes 
(Koné, 2009 ; Yéo, 2017). En d’autres termes, alors que la modernité 
tend à affaiblir les structures communautaires traditionnelles en 
valorisant l’individuation des mœurs, les pratiques initiatiques de la 
confrérie de Korhogo continuent d’exister et de susciter l’adhésion. Dans 
ce sens, cet article propose d’identifier et d’analyser les déterminants du 
maintien de ces pratiques initiatiques. La littérature montre que les 
fondements socio-culturels et identitaires, et les fonctions sociales et 
sécuritaires sont les principaux facteurs explicatifs de ce maintien. En 
effet, les dozos ne sont pas une catégorie isolée, ils sont issus et 
fonctionnent dans des groupes historiquement constitués, notamment 
les Mandés du Nord et les Gurs. Ainsi, les dozos bénéficient de leur 
appartenance à ces groupes sociaux d’autant plus que chez ces peuples, 
le Dozoya1 n’est pas un simple groupe initiatique, mais un trait culturel 
et identitaire. En outre, le maintien des dozos apparaît liés à leurs 
fonctions sociales, sécuritaires, et sanitaires dans les communautés 
d’appartenances. Les dozos disposeraient de connaissances et de 
pouvoirs mystiques qui leur permettent d’être des garants de l’ordre 
social, de prendre en charge certaines pathologies, et d’assurer la sécurité 
des biens et des personnes dans les communautés. Cela se résume bien 
dans la phrase « depuis longtemps les dozos avaient eu l’habitude d’intervenir dans 
les situations politiques peu stables pour rétablir l’ordre » (Hellweg, 2012, p. 171). 
Ce sont leurs appartenances et fonctions socioculturelles qui leur 
permettent de s’enraciner dans le contexte moderne ivoirien. Par ailleurs, 
les dozos doivent leur maintien à leur capacité d’adaptation. Ils 
répondent aux défis sécuritaires du pays : coupeurs de routes, vols, 

 
1 Entendu comme le code moral ou l’idéologie qui régule les pratiques aussi bien collectives qu’individuelles du 
dozo, lui-même considéré comme un chasseur initié (Hellweg, 2012).   



74 

braquages, etc. Leurs connaissances généralement mystiques leur 
permettent d’être indispensables dans la sécurisation des territoires 
ruraux (Hilgers et Mazzocchetti, 2010). Cette fonction a contribué à 
générer une réputation sociale selon laquelle, ils seraient des ennemis des 
déviants sociaux dans les zones rurales, ainsi qu’être une ressource pour 
les forces de défenses et de sécuritaires nationales (Hellweg, 2011 ; 
McGovern, 2011 ; Koné, 2017). Diallo (1997) et Bassett (2003) montrent 
qu’ils jouent un rôle de médiation dans la résolution des conflits villageois 
(vols, querelles, litiges fonciers), notamment au travers d’arbitrages rituels 
et ce, en raison de leur code moral, le Dozoya, qui est fondé sur la 
discipline, la vérité et la loyauté communautaire. Dans son article, 
Hellweg (2012) montre que pendant la crise économique des années 80 
qu’a traversée le pays, les dozos se sont inspirés des modèles 
bureaucratiques pour s’organiser avec pour enjeu de contrer la montée 
de la criminalité. Cette organisation similaire aux principes modernes 
pourrait avoir permis aux dozos d’échapper aux effets néfastes de la 
modernité. La résistance des dozos aux effets néfastes de la modernité 
peut être due au fait qu’ils sont une catégorie culturelle incarnant « des 
rapports économiques, politiques et religieux doués d’une complexité historique et 
contemporaine » (p. 166), mais aussi à son histoire politique. En effet, les 
dozos ont été mobilisés dans la sécurisation des espaces de vote dans le 
Nord de la Côte d’Ivoire à l’occasion des élections présidentielles de 
2005, finalement reportées. Dans le même ordre d’idées, la participation 
des dozos à la sécurité s’est intensifiée lors de périodes de crises étatiques 
ivoiriennes ou d’effondrement partiel de l’autorité publique, comme lors 
de la crise ivoirienne de 2002 à 2011 (McGovern, 2011 ; Marshall-Fratani, 
2006). Lors de la crise politico-militaire des années 2000, les dozos ont 
assuré des fonctions de maintien de l’ordre dans les zones rurales du 
nord, où l’État était absent. Ils installaient des barrages routiers, 
traquaient les coupeurs de route et organisaient des patrouilles nocturnes. 
Dans certaines situations, les villageois ont préféré confier leur sécurité 
aux dozos plutôt qu’aux forces officielles, perçues comme corrompues 
ou inefficaces (Hellweg, 2011 ; McGovern, 2011). De cette littérature, 
l’on pourra retenir que le maintien des pratiques est lié à leur encrage 
social et culturel, à la multiplicité de leurs connaissances, à leurs fonctions 
sécuritaires et sanitaires, ainsi qu’à leur histoire avec les situations 
politiques traversées par le pays. Ce faisant, la contribution des facteurs 



75 

psychosociaux et organisationnels au maintien des dozos et de leurs 
pratiques semble avoir été très peu étudiée. 
 
1. Le Dozoya, un système social qui s’auto-reproduit dans un 

environnement en changement 
 
Pour identifier les facteurs participant au maintien des dozos en dépit de 
la modernité, cet article propose de mobiliser la théorie des systèmes 
sociaux de Luhmann (1984). Cette théorie repose sur deux postulats 
complémentaires, à savoir qu’un système se maintient lorsqu’il parvient 
à réduire la complexité de son environnement et parvient aussi à faire 
preuve d’autopoïèse. Appliquer ces postulats théoriques à l’objet de cet 
article, revient à envisager le Dozoya comme un système social qui est 
parvenu (et qui continue) à s’auto-reproduire dans le contexte moderne 
senoufo. Outre ces postulats, la théorie repose sur plusieurs concepts, 
notamment celui d’environnement. Il se réfère à l’ensemble des autres 
systèmes ou domaines avec lesquels un système interagit, notamment la 
religion, l’économie, la sécurité et la politique (Boisvert, 2006). Le 
concept d’environnement, dans la théorie Luhmann, interpelle sur le fait 
que la survie d’un système social donné dépend de sa capacité à prendre 
en compte les éléments des autres systèmes. Il invite à une approche 
systémique pour la pérennisation de systèmes sociaux tel que le Dozoya. 
L’autopoïèse ou l’autoreproduction, un autre concept de la théorie, 
renvoie à la capacité d’un système à se reproduire par ses propres règles. 
Si le concept d’environnement invite le système à prendre en compte 
l’extérieur, l’autopoïèse appelle à une prise en compte de l’intérieur. Ces 
deux concepts, au centre de la théorie, traduisent la dimension 
constructive de la résistance d’un système. En clair, pour survivre, le 
système doit adapter ses normes internes à son environnement sans pour 
autant perdre son essence. Un autre concept tout aussi important dans 
cette théorie est la communication. Ce concept est une 
opérationnalisation de celui d’autopoïèse. Le système se compose de 
communications et non, d’individus. La communication est entendue 
comme tout support permettant une interaction entre les individus du 
système. Il peut s’agir de procès-verbaux, de réunions, de cérémonies, de 
discours, de rites, de normes, etc. Pour la théorie, c’est la continuité des 
flux de communication au sein du système qui assure son maintien dans 
un environnement en changement. Dans la théorie, le système ne dispose 



76 

pas de rationalité parfaite ou pour mieux dire, il ne la vise pas. Sa 
rationalité est limitée dans la mesure où il cherche les solutions qui lui 
permettent d’exister malgré l’incertitude (Idem). La mobilisation de cette 
théorie permet de postuler que la capacité du Dozoya à intégrer les 
changements tout en assurant la reproduction de ses propres structures 
est facteur de maintien.  
 
2. Une analyse des communications pour démontrer la capacité 

du Dozoya à s’autoreproduire 
 
Postuler que les systèmes s’autoreproduisent par leurs communications, 
revient à s’intéresser aux discours, aux textes, aux médias et aux 
interactions entre les dozos et les individus d’autres systèmes comme la 
gendarmerie, la justice et la police. À cet effet, une approche qualitative 
s’avère pertinente pour recueillir les communications à analyser. Cette 
approche qualitative consiste à interroger les dozo eux-mêmes pour 
obtenir les discours, mais aussi à consulter les médias. Cependant, pour 
les besoins de la démonstration, l’approche quantitative sera également 
mobilisée, même si elle ne se limite qu’à la description. L’échantillon 
qualitatif a donc été construit au travers de l’échantillonnage par choix 
raisonné. Dans cet échantillon seuls l’âge, le statut et la disponibilité des 
dozos ont été retenus pour sélectionner les répondants. Ainsi, un 
échantillon de 12 dozos a été obtenu, composé de : du Président de la 
confrérie dozo de Korhogo, du Secrétaire général de la confrérie, du 
Chargé de communication de la confrérie, d’un Assistant du Président, 
d’un Assistant du chargé de communication, deux dépositaires de 
fétiches dozos à Korhogo, deux représentants locaux du Président et de 
trois dozos lambdas. Un guide d’entretien a été adressé à toutes ces 
catégories de personnes. Le guide d’entretien était structuré autour de 
plusieurs points, notamment l’histoire du Dozoya en pays Senoufo, sa 
résistance à la modernité, les raisons d’adhésion, et d’autres thématiques 
qui font l’objet d’autres articles. Les entretiens semi-directifs allaient de 
30 à 50 minutes. Pour ce qui est de l’échantillon quantitatif, il a été obtenu 
par le biais de la mobilisation de l’échantillonnage systématique. Il s’est 
agi de sélectionner 60 dozos au hasard, en prêtant une attention 
particulière à l’âge et au genre. La collecte s’est déroulée un jour 
d’adoration du fétiche dozo du village de Prémafolo, devenu un quartier 
de Korhogo. Avec la permission des responsables dozos, nous avons été 



77 

autorisés à arriver sur le lieu d’adoration afin de sélectionner au hasard 
les dozos. En procédant ainsi, les données quantitatives ont été collectées 
auprès de 60 individus, dont 90% sont du genre masculin et 10% du 
genre féminin. Ce déséquilibre en genre s’explique par la domination 
masculine dans les pratiques traditionnelles africaines. 82% des individus 
ont un âge compris entre 25 et 64 ans, 17% des individus ont un âge 
compris entre 15 et 24 ans et 2% des individus ont plus 64 ans. Le 
questionnaire était structuré autour de plusieurs points, notamment les 
caractéristiques, sociales, économiques et religieuses des répondants, le 
lieu d’initiation, les raisons d’adhésion, l’âge d’adhésion et d’autres 
thématiques qui font l’objet d’autres articles. Dans la deuxième semaine 
du mois de juillet 2025, le guide d’entretien a été administré auprès des 
12 dozos au siège de la confrérie de Korhogo, au quartier Soba. Dans la 
troisième semaine, le questionnaire a été administré. L’analyse de contenu 
thématique a été retenue pour analyser les flux de communication 
obtenus. Elle a permis d’organiser et d’interpréter des thèmes, et 
catégories récurrentes dans des données textuelles ou discursives telles 
que des entretiens, des observations ou des documents écrits (Braun et 
Clarke, 2006). L’analyse descriptive a été retenue pour analyser les 
données quantitatives obtenues. Par le bais du logiciel Excel, ces données 
ont été résumées, organisées et présentées en mettant en évidence leurs 
caractéristiques principales, notamment les fréquences, les pourcentages 
à travers des représentations graphiques (Babbie, 2013). 
 
3. Vers un répertoire de facteurs au fondement des pratiques 

initiatiques dozos  
 
Alors que les pratiques traditionnelles africaines tendent à disparaître 
sous le poids de la modernité, certaines pratiques se montrent encore 
résistantes. C’est le cas du Dozoya qui parvient encore à se maintenir 
dans un contexte socioculturel marqué pourtant par la modernité. Ainsi, 
le Dozoya comme un système traditionnel montre une capacité à 
s’adapter aux valeurs de la modernité, à savoir l’individuation des mœurs, 
la raison, l’anonymat et l’urbanisation. En effet, si la modernité rend 
l’existence des pratiques anciennes difficile, la confrérie dozo de 
Korhogo parvient à susciter une forte adhésion chez les individus aussi 
bien rurales qu’urbaines. Le Dozoya, en tant que système caractérisée par 
des valeurs comme le partage et la solidarité, parvient à exister dans des 



78 

espaces sociaux comme la ville, pourtant l’urbanisation des espaces 
fragilisent les liens mécaniques.  
 

 
 
Source : Enquête de juillet 2025 auprès de la confrérie dozo de Korhogo 
 
Cependant, comme le montrent les données du graphique 1, 
l’urbanisation ne rythme pas avec la disparition du Dozoya. En d’autres 
termes, les lieux d’initiation existent en milieu urbain, 52% des dozos 
interrogés ont été initiés en ville. Les individus s’y initient. Les individus 
manifestent en milieu urbanisé les éléments symboliques de cette 
pratique : port de la tenue dozo, port du fusil de chasse, adoration de 
fétiches, et bien d’autres. Les adeptes de cette pratique s’organisent, en 
association, pour se donner une utilité auprès d’institutions de la 
modernité telles que la police, la gendarmerie et la justice. Par 
conséquent, cet article montre que la modernité n’est pas synonyme de 
disparition des pratiques anciennes. Celles-ci peuvent s’adapter et résister 
à la modernité. Ce constat conduit alors à mobiliser des données aussi 
quantitatives que qualitatives pour mettre en évidence les facteurs qui 
participent au maintien des dozos et de leurs pratiques initiatiques. 
L’article montrera que ce maintien est lié au capital émotionnel que 
suscite le Dozoya chez les individus tant urbains que ruraux, à son 
enracinement social, à son capital symbolique, ainsi qu’au regain 
d’intérêts pour la promotion culturelle sur les réseaux sociaux. 
 
 

48%52%

1. Lieu d'initiation au Dozoya

Village

Ville



79 

3.1.  Maintien du Dozoya : d’un capital émotionnel à un fort 
capital humain 

Les résultats montrent une précocité dans l’adhésion au Dozoya. S’il reste 
accessible à tout individu de tout âge et de tout genre, il résulte – selon 
les données du graphique 2 – qu’une forte portion (93%) des individus y 
adhèrent avant bien avant l’âge de 35 ans. Cette adhésion 
particulièrement jeune est – selon le graphique 2 – révélatrice de l’état 
psychologique que suscite le Dozoya chez les jeunes (48% adhèrent par 
amour), mais aussi des relations d’influence entre jeunes et adultes (28% 
adhèrent pour pérenniser un héritage familial). En effet, les pratiques dozos 
constituent des pratiques admirées et appréciées par les individus de 
moins de 35 ans, qui, une fois devenus adultes, tentent de transmettre cet 
amour à leurs enfants. Cette tendance des jeunes individus à admirer et à 
apprécier les pratiques représente un capital émotionnel dans la mesure 
où il est mobilisé par les dozos pour pérenniser le Dozoya.  
 

      

 

34%

23%
5%

3%

35%

2. Age d'adhésion au Dozoya

15-24 ans

25-34 ans

35-44 ans

45-54 ans

Moins de 15 ans

37

17

8

3 12

1

3. Raisons d'adhésion au Dozoya

Amour

Héritage

Donner sens à ma vie

Avoir des savoirs

Etre utile à la communauté

Autre



80 

Source : Enquête de juillet 2025 auprès de la confrérie dozo de Korhogo 
 
La capacité du Dozoya à susciter de l’admiration et de l’appréciation chez 
les individus de moins de 35 ans a pour conséquence d’accroître son 
capital humain. Comme précédemment décrit, le capital émotionnel va 
de concert avec une forte adhésion des jeunes à la confrérie. Cependant, 
la faible adhésion constatée chez les individus de plus de 35 ans – 7% des 
dozos interrogés ont été initiés après l’âge de 35 ans – n’est pas sans 
signification. Elle révèle les rapports de pouvoir au sein même du 
Dozoya, des rapports qui s’établissent à partir de deux variables 
complémentaires : l’ancienneté et les prouesses. Parce qu’elles permettent 
une catégorisation sociale des dozos (Apprenti, Maître, Sage), ces deux 
variables incitent à une initiation jeune pour ne pas avoir à obéir à plus 
jeunes que soi, mais aussi pour vite accomplir des prouesses qui 
accroissent le capital symbolique. En d’autres mots, le Dozoya – tel décrit 
par les dozos de Korhogo – repose sur le respect strict de certaines 
valeurs comme le respect de la hiérarchie, or il semble difficile d’obéir à 
plus jeune que soi. 
 

 
 
Source : Enquête de juillet 2025 auprès de la confrérie Dozo de Korhogo 
 
La hiérarchisation ne s’établissant pas en fonction de l’âge, mais en 
fonction de l’ancienneté et des prouesses accomplies et reconnues par les 
autres, les individus qui adhérent à moins de 35 ans au Dozoya ont plus 
de chances d’occuper des positions élevées dans la hiérarchie avant d’être 

8 7

1

15

1 2

11

5
2 1

3 2 1 1

0
2
4
6
8

10
12
14
16

1
5
-2

4
 a

n
s

2
5
-3

4
 a

n
s

4
5
-5

4
 a

n
s

M
o
in

s 
d

e…

1
5
-2

4
 a

n
s

M
o
in

s 
d

e…

1
5
-2

4
 a

n
s

2
5
-3

4
 a

n
s

3
5
-4

4
 a

n
s

4
5
-5

4
 a

n
s

M
o
in

s 
d

e…

2
5
-3

4
 a

n
s

3
5
-4

4
 a

n
s

M
o
in

s 
d

e…

Apprenti Apprenti,

Maître

Maître Sage

4. Statuts dozos croisés avec l'âge d'initiation

Total



81 

socialement logés dans la catégorie personnes âgées. En revanche, 
adhérer après 35 ans constitue un risque pour l’individu de se retrouver 
à obéir à un individu plus jeune que soi. Cette argumentation s’illustre 
par les données du graphique 3 ci-dessus. Ce graphique montre que 62% 
des Maîtres interrogés ont été initiés avant l’âge de 35 ans et que 75% des 
Sages interrogés se sont initiés avant l’âge de 35 ans. En somme, ce 
premier résultat montre que si le Dozoya parvient à se maintenir en dépit 
de la modernité qui tend à combattre les pratiques anciennes, c’est bien 
en raison du capital émotionnel dont il bénéficie chez les individus de 
moins de 35 ans et de sa transmission entre les jeunes générations et les 
générations adultes. Les émotions et sentiments positifs qu’il génère chez 
les individus de moins de 35 ans se présentent comme une ressource, 
dans la mesure où ils lui permettent d’accroître son capital humain. De 
ce fait, le Dozoya est génératrice de capital émotionnel, qui lui-même 
assure un capital humain indispensable à sa pérennisation.  
 

3.2.  Failles sécuritaires exploitées : de l’enracinement social de 
la confrérie à son maintien 

Le maintien du Dozoya en dépit de la modernité est aussi liée aux 
fonctions sociales et sécuritaires que les dozos jouent dans la société 
moderne actuelle. La fonction première des dozos fut la protection des 
hommes et de leurs biens champêtres contre certains animaux jugés 
dangereux tels que les lions, les panthères, les éléphants, les buffles, etc. 
L’abondance de la faune et de la flore qui caractérisait l’époque, 
conduisait les villages et les paysans à recourir aux services des dozos 
pour assurer leur protection contre ces animaux. Cette sollicitation 
sociale a conduit les dozos à se présenter comme de grands chasseurs 
d’animaux perçus comme nuisibles pour l’homme et pour ses activités 
agricoles. Cette activité de chasse qui nécessite le déplacement dans les 
territoires ruraux non encore urbanisés, permet aux dozos d’avoir des 
connaissances fines sur la configuration géographique des territoires 
ruraux. La chasse leur oblige à se déplacer de jour comme de nuit suivant 
les itinéraires des animaux. Ainsi, elle leur permet de connaître les 
territoires entre les différents villages, les cours d’eaux, les montagnes, 
ainsi que les raccourcis. Ces connaissances leur permettent de chasser sur 
de grandes superficies sans se perdre et de se retourner dans leurs villages 
respectifs. Les propos suivants permettent d’illustrer cette 
argumentation. 



82 

Le Dozoya existe depuis le temps de nos ancêtres, mais le rôle du Dozo 
était qu’on l’envoie dans les endroits à risques élevés, dans les endroits 
dangereux. C’est-à-dire dans les endroits abritant les animaux dangereux 
pour l’homme : le lion, l’éléphant, le buffle, etc. Il avait pour mission de 
protéger le peuple de ces animaux dangereux. Il était comme un 
défenseur du peuple (Chargé de communication de la confrérie Dozo de 
Korhogo).   
De ce propos, il résulte que l’identité sociale du dozo était construite sur 
sa capacité à protéger la communauté contre les menaces sécuritaires 
liées aux animaux. En ce sens, être dozo permettait à l’individu d’obtenir 
ce rôle de sécurisation communautaire. Il devenait utile pour la 
communauté d’autant qu’il était à la recherche de risques pouvant nuire 
aux biens des individus. Le dozo est présenté ainsi comme un acteur à la 
recherche du risque ou encore des zones d’insécurité. Devenir dozo 
équivaut à se définir comme protecteur de la communauté contre divers 
risques. De ce fait, la connaissance des territoires ruraux était 
indispensable pour jouer ce rôle. Ce capital culturel sur la configuration 
des territoires se présente aujourd’hui comme une ressource qui participe 
au maintien du Dozoya, malgré la prédominance des valeurs modernes. 
Ce capital leur permet de jouer le rôle de guide pour les forces de défense 
et de sécurité pour certaines opérations nécessitant un déplacement dans 
les territoires ruraux non urbanisés. En effet, quand il y a des 
transgressions et qu’ils sont alertés, les dozos mobilisent ce capital pour 
intersecter les déviants. Aussi, leur activité de chasse leur permet parfois 
de découvrir des présences et des activités illégales dans certaines forêts 
et savanes et de les remonter aux forces de défense et de sécurité pour 
agir en conséquence. Dans ce sens, les dozos arrivent à se définir une 
utilité sociale en contexte de modernité, une utilité collaborative avec les 
institutions de la société moderne.  
Cependant, cette utilité collaborative des dozos n’est pas que liée à leur 
capital culturel sur la configuration des territoires ruraux. Elle est aussi 
liée à l’assistance locale, empirique et spirituelle – qui se manifeste en 
termes de dénonciation et de facilitation d’enquêtes – qu’ils apportent 
aux forces de défense et de sécurité. Les connaissances protectrices 
spirituelles dont disposent les dozos les autorisent à affronter certaines 
déviances qu’ils jugent nuisibles à l’ordre social : le braquage, le vol, le 
meurtre, l’adultère, etc. Aussi, l’initiation constituant en elle-même un 
serment à servir la vérité et la droiture, les dozos sont contraints 



83 

moralement de lutter contre certaines déviances sociales. Toutefois, si 
l’initiation et les connaissances spirituelles faisaient des dozos d’avant 
l’ère moderne, des acteurs de la sécurité de la communauté, aujourd’hui, 
elles constituent des prédispositions qui autorisent les dozos à dénoncer 
auprès des forces de défense et de sécurité, les déviants sociaux. Là où 
les non dozos peuvent avoir peur dénoncer ou de faciliter certaines 
enquêtes des forces de défense et de sécurité, les dozos, eux, ils ont le 
devoir moral et les ressources mystiques nécessaire pour dénoncer les 
déviants sociaux. Les propos suivants illustrent cela : 
Certaines personnes ont peur de dénoncer les malfrats. Elles se disent 
que si elles dénoncent ils pourront les attaquer en retour, s’ils n’ont pas 
été arrêtés ou s’ils sont libérés. Mais, le dozo lui, il est préparé 
mystiquement à dire la vérité, à combattre les malfrats. Il n’a pas peur des 
conséquences que peut avoir la dénonciation d’un mauvais 
individu (Secrétaire général de la confrérie dozo de Korhogo).  
Quand c’est chaud, ce sont les dozos qu’on met devant. Quand il y a des 
bandits, des coupeurs de routes, les gendarmes mettent les dozos devant. 
Quand certains policiers font des enquêtes, ils se renseignent auprès des 
dozos et on leur donne les informations pour réussir leurs enquêtes 
(Chargé de communication de la confrérie dozo de Korhogo). 
Les dozos sont ainsi mobilisés comme une assistance et comme une aide 
aux opérations de sécurisation des forces de défense et de sécurité. Dans 
certains contextes ruraux, ils sont les garants de la sécurité des 
communautés et de leurs biens. En effet, les dozos continuent de couvrir 
l’absence des forces de défense et de sécurité ou complète leur 
insuffisance ou assure la prise en charge rapide de certaines situations 
d’insécurité en raison de leur proximité géographique. Certains villages 
sont difficiles d’accès pour les forces de défense et de sécurité, y 
empêchant leurs interventions rapides. Ces difficultés sont captées par 
les dozos pour légitimer leurs pratiques de sécurisation de la 
communauté dans le contexte moderne : barrières à l’entrée de certains 
villages reculés des postes de gendarmerie et de police. C’est donc en 
exploitant les failles du dispositif de sécurisation mis en place par l’État 
que les dozos parviennent à justifier leur présence dans le champ 
sécuritaire ivoirien. En d’autres termes, leur enracinement social apparaît 
comme une ressource qui leur permet de couvrir les failles sécuritaires 
légales et d’assurer, par ricochet, leur pérennité dans la société. Du point 
de vue de la théorie des systèmes sociaux de Luhmann (1984), il s’agit ici, 



84 

d’une intégration de l’environnement dans le système dozo. Les dozos 
sont parvenus à intégrer dans leur système l’impuissance de l’État à 
assurer la sécurité totale. En effet, les dozos étaient les protecteurs des 
communautés africaines, les guerriers, les gardiens qui assuraient la 
sécurité. Mais, l’organisation des territoires les a mis en compétition avec 
l’État qui se veut désormais seul garant de la sécurité. Si l’avènement de 
l’État semblait dessiner la disparition des dozos, ceux-ci ont fait preuve 
d’adaptation en intégrant les déficits sécuritaires non couverts par l’État 
dans leur système. Cette intégration s’est avérée cruciale puisqu’avec 
l’urbanisation, l’agriculture extensive, les forêts classées, les espèces 
protégées, le droit de chasse, les territoires de chasse se sont 
considérablement réduits condamnant ainsi les dozos à une fin sociale 
d’autant qu’ils ne furent au départ que des chasseurs initiés (Hellweg, 
2012). Cette intégration de l’environnement dans le système dozo a 
généré une autoreproduction, d’autant plus que la communication a été 
adaptée. Avec l’avènement de l’État, les dozos ont modifié leur 
procédure de gestion des acteurs de l’insécurité : les déviants sont 
conduits au siège de la confrérie de Korhogo, qui ensuite, les conduisent 
à la gendarmerie. Il en va pour preuve ce propos : « Avant, c’est le chef dozo 
qui décidait de la sanction à infliger aux malfrats saisis par les dozos. Maintenant, 
les dozos les conduisent au siège et le président informe les gendarmes qui viennent les 
chercher et décider de leur sort » (Propos d’un dozo de 47 ans). 
 

3.3.  Un capital symbolique au fondement du maintien du 
Dozoya  

Si l’assistance et l’aide aux forces de défense et de sécurité ainsi que 
l’exploitation des failles sécuritaires n’ont pas suffi à générer une 
reconnaissance institutionalisée des dozos, elles ont cependant contribué 
à les doter d’une forte reconnaissance sociale. La valeur de ce capital 
symbolique s’observe même dans le fait qu’il traverse le champ sécuritaire 
légalement établi. Certains acteurs de ce champ reconnaissent, d’une 
certaine manière, les dozos comme étant des acteurs de soutien à 
l’établissement de l’ordre social. En effet, les gendarmes, qui veillent au 
respect du code de la route en milieu rural, ont une forte tendance à 
exempter très généralement les individus s’identifiant comme dozos. Dès 
lors que les éléments symboliques du Dozoya se font observer chez un 
individu à moto ou à voiture, les gendarmes routiers semblent empreints 
d’une logique conduisant à éviter de le contrôler. Les propos suivants 



85 

justifient pertinemment le capital symbolique dont bénéficient les dozos 
auprès des forces de défense et de sécurité de Côte d’Ivoire : 
Tiens ce chapeau ! Partout où tu vas, portes-le et tu verras comment les 
gens vont se comporter avec toi. Si tu portes ce chapeau aucun gendarme 
ne peut t’arrêter et te demander les papiers de moto. C’est moi qui te dis 
ça. S’ils t’arrêtent sur la route, il faut m’appeler seulement, c’est quel 
gendarme qui ne connaît pas les dozos ? Donc, il faut le porter seulement 
quand tu prends une route (Maître dozo de plus de 65 ans) ; 
Quand je venais d’être initié. Un jour je partais à Dianra et je n’avais pas 
porté ma tenue Dozo. Et les gendarmes m’arrêtaient à chaque barrière. 
Et à chaque fois qu’ils t’arrêtent je donnais 1000 francs pour passer 
puisque je n’avais pas les papiers de la moto. Au retour, mon cœur était 
chaud, donc, j’ai porté mon chapeau dozo. Et je te dis aucun gendarme 
ne m’a arrêté. J’ai traversé toutes les barrières sans qu’on ne m’arrête pour 
contrôler les papiers de la moto (Jeune dozo de 26 ans). 
Dans certains cas, les gendarmes les arrêtent, mais pas dans le but de 
vérifier leur alignement au code de la route, mais plutôt pour des besoins 
parfois personnels. Ils négocient des savoirs ou des protections 
mystiques d’autant que les dozos ont la forte réputation sociale d’être 
invulnérables aux balles, aux couteaux et aux marchettes. Les récits de 
certains dozos montrent que les gendarmes négocient des remèdes pour 
des pathologies comme la faiblesse sexuelle, le mal de ventre et la hernie. 
…même ils t’arrêtent, c’est pour causer avec toi. Un jour je partais à 
Korhogo et arrivé à leur barrière, ils m’ont arrêté malgré que j’eusse porté 
ma tenue. Puis, il y a un qui m’a approché et il me dit « le vieux bon arrivé ! 
tu es bien arrivé hein. Mon patron ne sent pas bien là, il faut voir dans ton sac si tu 
n’as pas un truc là-bas pour lui ». Il m’a conduit dans leur apatam là où le 
patron était couché entrain de souffrir… Et je me rendu compte qu’il 
souffrait d’une hernie sèche…Heureusement que j’avais une poudre 
noire … je lui en ai donnée un peu qu’il a lapée…Avant de partir, je lui 
en ai donnée un peu à mettre sur lui … À mon retour, quand ils m’ont 
vu, ils sont venus me dire merci…Il était tellement content qu’il m’a 
donné 2000 francs…les gendarmes n’arrêtent pas les dozos comme ça 
deh. Ils nous connaissent bien (Dozo adulte de 51 ans). 
Il est, toutefois, difficile d’affirmer si ce privilège accordé aux dozos est 
une récompense sociale ou s’il est la conséquence d’une méfiance des 
gendarmes de leur supposée puissance mystique. Dans tous les cas, les 
responsables de la confrérie dozo de Korhogo considèrent que cette 



86 

reconnaissance des gendarmes à l’égard des dozos ne relève que des 
volontés individuelles des gendarmes. Ces responsables encouragent 
même les dozos à s’aligner aux normes relatives au code de la route. En 
d’autres termes, les responsables de la confrérie considèrent que les 
dozos ont le devoir civique de respecter ce code d’autant qu’ils sont 
censés être des modèles en ce qui concerne le respect des normes 
sociales. Ils estiment qu’aucun accord institutionnel n’autorise les 
gendarmes à les exempter des contrôles routiers. Il en va pour preuve, le 
propos suivant : 
Quand tu es Dozo rien ne t’autorise à ne pas faire les papiers de ta moto. 
Tu dois les faire, sinon les gendarmes vont t’arrêter. S’ils ne t’arrêtent pas 
ça c’est entre toi et eux, mais ce n’est parce qu’on a une autorisation 
légale. Même les gendarmes même ils font les papiers de leurs motos et 
voitures, ils ont leur permis de conduire. Donc pourquoi un Dozo ne 
doit pas avoir les siens ? Comme je l’ai dit là, quand tu es Dozo il faut 
donner l’exemple, il faut être droit, sinon ça ne marche pas (Chargé de 
communication de confrérie de Korhogo).  
Ces propos montrent que les responsables de la confrérie perçoivent 
d’un mauvais œil le fait qu’on veuille faire croire qu’être dozo équivaut à 
bénéficier d’un certain nombre de privilèges de la part des institutions 
étatiques. En tant qu’acteurs de sécurité de la communauté, le respect du 
code routier constitue déjà une mesure de sécurité : quoi de plus normal 
que de voir tous les dozos le respecter ! La négation de cette croyance, 
pourtant bien répandue dans la confrérie, ne signifie pas une négation 
des effets de leur capital symbolique puisque tous en bénéficient. En 
effet, la déconstruction de cette croyance s’inscrit dans un contexte de 
lutte de reconnaissance institutionnelle. Depuis des décennies, les 
responsables dozos initient plusieurs actions pour négocier la 
reconnaissance de leur confrérie auprès des institutions étatiques. Ils 
luttent pour que l’État leur légalise leur rôle d’assistance, d’aide et de 
maintien de la sécurité. Par conséquent, accepter une telle croyance 
constitue un risque dans cette lutte, puisque l’approche des responsables 
est de démontrer aux décideurs politiques la contribution positive et 
l’exemplarité des dozos dans la société. Le capital symbolique dont 
bénéficie la confrérie contribue aussi à son maintien dans la société 
senoufo. Si l’on se réfère à la théorie des systèmes sociaux (Luhmann, 
1984), l’on perçoit ici une rationalité limitée. En effet, lorsque les 
responsables dozos invitent leurs sujets à se soumettre aux normes 



87 

légalement établies, c’est bien dans l’optique que le Dozoya soit reconnu 
comme un acteur associé du champ sécuritaire ivoirien. Cependant, en 
invitant les dozos à utiliser leur capital symbolique dans les limites de 
l’État, les responsables sont dans une incertitude : ils ne savent pas si le 
Dozoya aura cette reconnaissance institutionnelle tant espérée. 
 

3.4.  Maintien de la confrérie Dozo, produit de la promotion de 
la culture senoufo 

Le développement des sociétés africaines a été fortement marqué par 
l’introduction des religions extérieures, notamment le christianisme et 
l’islam. Ces religions structurées par le monothéisme ont la singularité 
d’être opposées aux pratiques anciennes africaines, perçues comme 
blasphématoires, diaboliques, pécheresses, bref ces religions mobilisent 
en général un vocabulaire dépréciatif pour parler de ces pratiques. Ainsi, 
ces religions se sont longtemps présentées comme un frein au 
développement des pratiques traditionnelles africaines. Cependant, en 
Côte d’Ivoire, depuis plusieurs décennies, l’on assiste à un regain 
d’intérêts pour les pratiques traditionnelles, notamment dans le nord de 
la Côte d’Ivoire. Des groupes de promotion de la culture senoufo ont vu 
le jour partout dans le nord du pays, avec à leur tête « Tiékpo Production » 
et le « Balafon du Nord ». Ces groupes de promotion culturelle se donnent 
pour principal objectif de faire connaître l’originalité du peuple senoufo, 
par la diffusion de ses pratiques traditionnelles. Ainsi, ces promoteurs 
publient sans cesse des vidéos, des audios et des textes sur des pratiques 
comme le Balafon, le Poro, le Tchologo, le N’goron, le Boloye, le 
Kaligazié et bien sûr, le Dozoya. Ensemble, ces groupes de promotion 
culturelle ont offert (et continuent d’offrir) un espace d’expression à des 
pratiques jusque-là jugées comme démoniaques par les religions 
extérieures.  
Le développement récent des réseaux sociaux, notamment Facebook et 
Tik tok, est venu également renforcer les actions de promotion de la 
culture senoufo. Ces promoteurs de la culture senoufo, par le biais des 
réseaux sociaux, permettent de dédiaboliser les pratiques traditionnelles 
senoufo. De plus, leurs activités de publicisation permettent de 
dédramatiser l’adhésion aux pratiques traditionnelles senoufo. Sur ces 
réseaux, il est très courant de lire des publications incitant au respect, à 
l’amour, à l’adhésion et à l’apprentissage des pratiques traditionnelles 
anciennes. Des groupes tels que « Wolokoulo Kalêguélé », « LE SENOUFO, 



88 

un peuple à connaître », « La culture senoufo », « Amis qui aiment le Balafon du 
Nord », « Je suis senoufo d’abord » et « Investir en pays en senoufo » ont vu le jour 
dans le cadre de la promotion des pratiques traditionnelles senoufo. Avec 
ces espaces de promotion culturelle, l’adhésion aux pratiques 
traditionnelles, au Dozoya par exemple, n’est plus perçue comme un 
pacte avec le diable, mais plutôt un acte d’amour et de promotion de ses 
origines culturelles. Dans ce sens, des rassemblements périodiques sont 
menées un peu partout dans le nord du pays pour tenter de rapprocher 
les senoufos de leurs pratiques traditionnelles. Il est question par 
exemple, du « festival du Senang » et le « Fesaco », des soirées uniquement 
dédiées à la promotion de la culture senoufo où les dozos font aussi des 
prestations tout comme plusieurs autres pratiques. Par conséquent, le 
maintien du Dozoya dans ce contexte moderne senoufo peut aussi 
s’expliquer par ce flux de communication. En déconstruisant les 
croyances négatives longtemps associées aux pratiques traditionnelles, les 
groupes de promotion culturelle font de l’adhésion à ces pratiques 
l’expression d’un sentiment d’appartenance à un groupe culturel, de 
sentiment de fierté d’être senoufo. Le maintien du Dozoya s’inscrit dans 
une dynamique collective de conservation de traits culturels spécifiques 
au senoufo. Le recours aux réseaux sociaux pour se maintenir dans le 
contexte senoufo illustre la capacité du système dozo à intégrer son 
environnement dans son fonctionnement, ici, les médias. Par ces 
supports de communication, le système dozo procède à une autopoïèse 
– organisation de réunion, diffusion de messages, publicisation – sans 
pour autant trahir son idéologie. Or, la théorie de Luhmann (1984) admet 
que la continuité des flux de communication au sein d’un système assure 
son maintien dans un environnement en changement. 
 
4. Discussion 
 
Le maintien du Dozoya est le résultat de la conjugaison de plusieurs 
facteurs. En dépit de la modernité, ce système traditionnel continue de 
bénéficier d’une forte admiration chez les individus de moins de 35 ans 
dans le contexte senoufo. L’article a abordé cette admiration comme un 
capital émotionnel pour le Dozoya lui permettant d’accroître son capital 
humain. Ce capital émotionnel suscite une forte adhésion au Dozoya 
surtout chez les jeunes, il motive la participation aux rituels et assure la 
transmission des pratiques initiatiques. Ce résultat est partagé par les 



89 

travaux de Hellweg (2011) et Cissé (1994), qui soulignent que les sociétés 
initiatiques traditionnelles mobilisent des liens affectifs et un prestige 
moral pour assurer la fidélité de leurs membres.  
Outre ce capital, le Dozoya doit son maintien à son enracinement dans 
le contexte social senoufo. Les dozos parviennent à mobiliser leur capital 
culturel pour se définir une utilité auprès des institutions modernes 
légales comme la police, la gendarmerie et la justice. Ce résultat illustre le 
concept de capital symbolique de Bourdieu (1986), selon lequel la 
reconnaissance sociale et la légitimité accordée à un groupe peuvent être 
considérées comme des ressources stratégiques. Le capital symbolique 
conféré aux dozos – en raison de leur utilité perçue auprès des forces de 
sécurité et des institutions judiciaires – renforce leur résistance et justifie 
implicitement leur rôle social. Les connaissances géographiques et 
mystiques que possèdent les dozos constituent une ressource pour le 
dozo, lui permettant de couvrir les zones d’ombres du dispositif légal de 
sécurisation du pays (Hilgers et Mazzocchetti, 2010). Sa capacité à assurer 
la sécurité dans les territoires sécuritairement marginalisés, ajoutée à sa 
supposée maîtrise du monde mystique et sanitaire, ont contribué à lui 
construire un capital symbolique qui participe à son maintien dans la 
société senoufo actuelle. Cette reconnaissance sociale permet aux dozos 
de bénéficier implicitement de certains privilèges auprès des forces de 
défense et de sécurité ivoiriennes. Ce résultat est aussi soutenu par les 
analyses de Hellweg (2004) et N’Goran et al. (2023), qui montrent que la 
reconnaissance des dozos dépend à la fois de leur utilité concrète et de 
leur prestige mystique.  
L’article montre enfin que la compréhension du maintien du Dozoya 
nécessite qu’il soit replacé dans son contexte actuel, fortement marqué 
par la promotion des pratiques traditionnelles senoufos. Cette volonté de 
promouvoir la culture senoufo permet de déconstruire les images 
péjoratives associées aux pratiques dozos et invite à les considérer 
comme une preuve d’amour pour une culture, loin de toute considération 
diabolique. Ce dernier résultat consolide les réflexions de Guyomarc’h 
(2024), pour qui les réseaux sociaux comme Tik Tok offrent des vidéos 
reflétant les cultures locales, participant à leur pérennisation. Ce contexte 
social, ajouté à l’enracinement social, au capital émotionnel et au capital 
symbolique, donne de « bonnes raisons » au Dozoya d’exister dans le champ 
sécuritaire ivoirien. Ils constituent des rationalités justificatives de 
l’adhésion et de la résistance du Dozoya malgré les effets néfastes de la 



90 

modernité sur les pratiques des sociétés traditionnelles. Ces facteurs 
illustrent ainsi que le Dozoya est un système social qui parvient à s’auto-
reproduire en contexte de modernité.  
 
Conclusion 
 
Au travers d’une méthodologie mixte, cet article a permis d’identifier et 
d’analyser les déterminants du maintien du Dozoya dans un contexte 
marqué par la modernité. Les résultats indiquent que le maintien de ce 
système social repose sur le capital émotionnel, sur son enracinement 
social, sur son capital symbolique, ainsi que sur le regain d’intérêts pour 
la promotion culturelle sur les réseaux sociaux ces dernières décennies. 
La mobilisation de la théorie des systèmes sociaux de Luhmann (1984) a 
permis d’interpréter ces facteurs comme étant le produit de la capacité 
du Dozoya à intégrer son environnement social d’appartenance dans son 
fonctionnement interne et à s’auto-reproduire au travers de flux de 
communication plus ou moins stabilisés. Conscient des effets néfastes de 
la modernité, le Dozoya a réduit la complexité de son environnement en 
limitant son rôle dans la gestion des déviances sociales et en acceptant 
son statut d’assistant non reconnu dans le champ sécuritaire. Bien que ne 
bénéficiant pas d’une reconnaissance institutionnelle, le Dozoya fait 
preuve d’autoreproduction dans la mesure où il adapte ces 
communications sans pourtant perdre son essence. 
 
Bibliographies 
 
Babbie, E. (2013). The practice of of social research (13e edition). 
Belmont. 
Bassett, T. J. (2003). Nordic forests and hunter societies in Côte d'Ivoire. African 
Studies Review. 
Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Polity Press. 
Boisvert, D. (2006). Niklas Luhman : la théorie des systèmes sociaux. 
Aspects sociologiques, 1(13).  
Bourdieu, P. (1972). Esquisse d’une théorie de la pratique. Éditions du Seuil. 
Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. 
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-101. 
Cissé, Y. (1994). "Les confréries de chasseurs dans l’aire mandingue : 
mythes, rites et récits initiatiques". Nouvelles Éditions Africaines. 



91 

Diallo, Y. (1997). Les Dozos du Burkina Faso : chasseurs traditionnels et 
nouveaux acteurs de la vie politique. Cahiers d'Études africaines. 
Durkheim, É. (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris : Alcan. 
Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late 
Modern Age. Stanford University Press. 
Guyomarc’h, M. (2024). L’usage des réseaux en Afrique. Avis des 
experts. Visibrain.  
Hellweg, J. (2004). "Visions of the Hunter: The Dozo in Contemporary 
Côte d’Ivoire". Africa Today, 50(4), 45–75. 
Hellweg, J. (2011). Hunting the Spirit: Secularism and the State in a West 
African Sufi Brotherhood. University of Chicago Press. 
Hellweg, J. (2012). La chasse à l’instabilité : Les dozos, l’état et la 
tentation de l’extralégalité en Côte d’Ivoire. Migrations société, 144(6). 
Hilgers, M., & Mazzocchetti, J. (2010). Réformer la sécurité en Afrique : 
acteurs, pratiques et logiques. Karthala. 
Koné, F. R. (2016). La confrérie des chasseurs « Dozos » de Côte 
d’Ivoire. Analyse sociétale africaine (ASA). 
Marshall-Fratani, R. (2006). The War of "Who Is Who": Autochthony, 
Nationalism, and Citizenship in the Ivoirian Crisis. African Studies Review. 
Mary, A. (2000). Rituels initiatiques et modernité en Afrique subsaharienne. In 
Initiation et société (pp. 151–175). Karthala. 
Mbembe, A. (2000). De la postcolonie: Essai sur l’imagination politique dans 
l’Afrique contemporaine. Karthala. 
McGovern, M. (2011). Making War in Côte d’Ivoire. University of Chicago 
Press. 
N’Guessan, K. G. (2013). L’identité Dozo à l’épreuve de la modernité. 
Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan. 
Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. 
Chicago, IL: Aldine Publishing Company. 
Van Gennep, A. (1909). Les Rites de passage. Émile Nourry. 
Warnier, J.-P. (1999). La mondialisation de la culture. Hachette. 
Yéo, Z. (2017). Les Dozo en Côte d’Ivoire : entre tradition, sécurité et construction 
identitaire. Revue Africaine de Sociologie, 21(2), 89–105. 
 


