PRATIQUES TRADITIONNELLES ET MODERNITE :
EXPLIQUER LA RESISTANCE DU DOZOYA DANS LE
CONTEXTE SENOUFO

Amadou KONE
amadou.kkonel(@gmail.com
Université Féli Houphouét BOIGNY

Résumé

Cet article identifie et analyse les déterminants dn maintien du Dozoya malgré la modernité qui tend a
mettre en péril la pérennisation des pratiques traditionnelles. Inspiré de la théorie des systémes sociaux: de
Lubmann (1984), cet article analyse le Dogoya comme un systéme social et démontre que sa résistance
est le produit de sa capacité a s'antoreproduire tout en intégrant son environnement social dans son
Jonctionnement. Ainsi par le biais d’une méthodologie mixte, I'article souligne que le maintien dn Dozoya
reléve de son capital émotionnel, de son enracinement social, de son capital symbolique, ainsi que du regain
d'intéréts pour la promotion culturelle sur les réseaux: sociaux ces derniéres décennies. L'article aboutit
ensuite a linterprétation selon laguelle ces factenrs sont le produit de la capacité du Dogoya a intégrer
son environnement social dans son fonctionnement interne et a s auto-reproduire an travers de flux de
communication plus on moins stabilisés. I article conclut ainsi, que le Dogoya est bien conscient des effets
néfastes que la modernité peut avoir sur son existence sociale et adopte, a cet effet, une stratégie qui consiste
a réduire la complexité de son environnement en limitant son réle dans la gestion des déviances sociales et
en acceptant son statut d'assistant non reconnu dans le champ sécuritaire.

Mots-clés : Pratigues traditionnelles, modernité, Dozgoya, systéme social, Korhogo

Abstract

This paper identifies et analyzes the determinants of the persistence of Dozoya despite modernity, which
tends to jeopardize the sustainability of traditional practices. Inspired by Lubmann’s social systems theory,
the paper analyzes Dogoya as a social system and demonstrates that its ability to self-reproduce while
integrating ifs social environment into its functioning. Through a mixed methodology, the paper bhighlights
that the persistence of Dozoya is based on its emotional capital, its social roots, its symbolic capital, as
well as the renewed interest in cultural promotion on social media. The paper then concludes with the
interpretation that these determinants are the product of the Dozgoya’s ability to integrate their internal
functioning and to self-produce through more or less stable communication flows. The Dozoya is fully
aware of the harmful effects that modernity can have on its social existence and adopts, to this end, a
strategy aimed at reducing the complexity of its environment by limiting its role in the management of
social deviance and by accepting its status as an unrecognized assistant in the security field.

Keywords: Traditional practices, modernity, Dozoya, social systens, Korhogo

71


mailto:amadou.kkone1@gmail.com

Introduction

Les confréries traditionnelles occupent depuis longtemps une place
centrale dans la structuration sociale des sociétés senoufos. Par leurs
pratiques initiatiques, elles contribuaient a fagonner les identités
collectives et individuelles fondées sur des valeurs telles que la solidarité,
la bravoure, le respect des ainés et la connaissance des savoirs ésotériques
(Van Gennep, 1909 ; Turner, 1969). Toutefois, ces pratiques initiatiques
se déploient aujourd’hui dans un contexte marqué par de profondes
mutations socioculturelles, a savoir la montée de I'individualisme, la
scolarisation formelle, le développement des technologies de
communication, et le recul de certaines croyances traditionnelles. Si la
modernité présente des effets indéniablement positifs sur les modes de
vie contemporains, elle contribue néanmoins a Ilaffaiblissement des
groupes sociaux traditionnels, tels que les confréries dozo (Mbembe,
2000). Par le biais de ses manifestations — religion, science, technologie,
utbanisation, éducation formelle, internet, entre autres — la modernité
remet en cause les valeurs fondatrices et les pratiques initiatiques de ces
groupes, compromettant ainsi le renouvellement générationnel
nécessaire a leur pérennité (Giddens, 1991; Bauman, 2000). La
modernité engendre une série de mutations socioculturelles telles que la
perte de repéres culturels, la  rupture des dynamiques
intergénérationnelles et la montée de I'individualisme. Ces phénomenes
constituent des menaces pour la survie des pratiques initiatiques
traditionnelles, en tant qu’elles reposent sur de logiques communautaires
désormais marginalisées. Si la modernité ne provoque pas
systématiquement la disparition de ces pratiques, clle en constitue
néanmoins un défi majeur auquel peu de groupes traditionnels
parviennent a s’adapter. Ainsi, plusieurs pratiques traditionnelles ont
disparu ou sont en voie d’extinction (Mary, 2000), a 'instar du Bukumana
chez les Luba (RDC), du Mwali chez les Tonga (Zimbabwe), du Koma
chez les Mossi (Burkina Faso), ou encore les mutilations génitales
féminines en Cote d’Ivoire. Les représentations contemporaines tendent
a délégitimer ces pratiques, jugées désuctes ou incompatibles avec les
valeurs modernes. L’individualisme promu par la modernité s’oppose a
la dimension collective des pratiques initiatiques, rendant leur
transmission de plus en plus difficile. Ces pratiques visent a intégrer
I'individu dans une communauté régie par des valeurs et des normes se

72



rapportant a I'idée de solidarité et de partage, alors que la modernité
valorise 'autonomie personnelle (Durkheim, 1912).

Toutefois, malgré cette tension entre tradition et modernité, la confrérie
Dozo de Korhogo, dénommée Benkadi de 1 andougon, constitue un
exemple de résistance et d’adaptation a la modernité. Ses pratiques
initiatiques continuent de susciter intérét et 'adhésion de nombreux
individus, issus de différentes générations, qui manifestent activement
leur appartenance : port d’éléments symboliques, sécurisation villageoise
et cérémonies de démonstration des savoirs mystiques a Korhogo. La
confrérie parvient ainsi a forger une position sociale au sein dun
environnement social marqué de plus en plus par les valeurs modernes
(Koné, 2009 ; Yéo, 2017). En d’autres termes, alors que la modernité
tend a affaiblir les structures communautaires traditionnelles en
valorisant 'individuation des mceurs, les pratiques initiatiques de la
confrérie de Korhogo continuent d’exister et de susciter 'adhésion. Dans
ce sens, cet article propose d’identifier et d’analyser les déterminants du
maintien de ces pratiques initiatiques. La littérature montre que les
fondements socio-culturels et identitaires, et les fonctions sociales et
sécuritaires sont les principaux facteurs explicatifs de ce maintien. En
effet, les dozos ne sont pas une catégorie isolée, ils sont issus et
fonctionnent dans des groupes historiquement constitués, notamment
les Mandés du Notd et les Gurs. Ainsi, les dozos bénéficient de leur
appartenance a ces groupes sociaux d’autant plus que chez ces peuples,
le Dozoya! n’est pas un simple groupe initiatique, mais un trait culturel
et identitaire. En outre, le maintien des dozos apparait liés a leurs
fonctions sociales, sécuritaires, et sanitaires dans les communautés
d’appartenances. Les dozos disposeraient de connaissances et de
pouvoirs mystiques qui leur permettent d’étre des garants de 'ordre
social, de prendre en charge certaines pathologies, et d’assurer la sécurité
des biens et des personnes dans les communautés. Cela se résume bien
dans la phrase « depuis longtemps les dozos avaient en I'habitude d’intervenir dans
les situations politiques peu stables pour rétablir lordre » (Hellweg, 2012, p. 171).
Ce sont leurs appartenances et fonctions socioculturelles qui leur
permettent de s’enraciner dans le contexte moderne ivoirien. Par ailleurs,
les dozos doivent leur maintien a leur capacité d’adaptation. Ils
répondent aux défis sécuritaires du pays: coupeurs de routes, vols,

! Entendu comme le code moral ou I'idéologie qui régule les pratiques aussi bien collectives quindividuelles du
dozo, lui-méme considéré comme un chasseur initié (Hellweg, 2012).

73



braquages, etc. Leurs connaissances généralement mystiques leur
permettent d’étre indispensables dans la sécurisation des tetritoires
ruraux (Hilgers et Mazzocchetti, 2010). Cette fonction a contribué a
générer une réputation sociale selon laquelle, ils seraient des ennemis des
déviants sociaux dans les zones rurales, ainsi qu’étre une ressource pour
les forces de défenses et de sécuritaires nationales (Hellweg, 2011 ;
McGovern, 2011 ; Koné, 2017). Diallo (1997) et Bassett (2003) montrent
qu’ils jouent un réle de médiation dans la résolution des conflits villageois
(vols, querelles, litiges fonciers), notamment au travers d’arbitrages rituels
et ce, en raison de leur code moral, le Dozoya, qui est fondé sur la
discipline, la vérité et la loyauté communautaire. Dans son article,
Hellweg (2012) montre que pendant la crise économique des années 80
qua traversée le pays, les dozos se sont inspirés des modeles
bureaucratiques pour s’organiser avec pour enjeu de contrer la montée
de la criminalité. Cette organisation similaire aux principes modernes
pourrait avoir permis aux dozos d’échapper aux effets néfastes de la
modernité. La résistance des dozos aux effets néfastes de la modernité
peut étre due au fait qu’ils sont une catégorie culturelle incarnant « des
rapports économiques, politiques et religieuxc doués d'une complexité historigue et
contemporaine » (p. 166), mais aussi a son histoire politique. En effet, les
dozos ont été mobilisés dans la sécurisation des espaces de vote dans le
Nord de la Céte d’Ivoire a I'occasion des élections présidentielles de
2005, finalement reportées. Dans le méme ordre d’idées, la participation
des dozos a la sécurité s’est intensifiée lors de périodes de crises étatiques
ivoiriennes ou d’effondrement partiel de I'autorité publique, comme lors
de la crise ivoirienne de 2002 2 2011 (McGovern, 2011 ; Marshall-Fratani,
2000). Lors de la crise politico-militaire des années 2000, les dozos ont
assuré des fonctions de maintien de l'ordre dans les zones rurales du
nord, ot I’Etat était absent. Ils installaient des barrages routiers,
traquaient les coupeurs de route et organisaient des patrouilles nocturnes.
Dans certaines situations, les villageois ont préféré confier leur sécurité
aux dozos plutot qu'aux forces officielles, percues comme corrompues
ou inefficaces (Hellweg, 2011 ; McGovern, 2011). De cette littérature,
lon pourra retenir que le maintien des pratiques est lié a leur encrage
social et culturel, a la multiplicité de leurs connaissances, a leurs fonctions
sécuritaires et sanitaires, ainsi qu’a leur histoire avec les situations
politiques traversées par le pays. Ce faisant, la contribution des facteurs

74



psychosociaux et organisationnels au maintien des dozos et de leurs
pratiques semble avoir été tres peu étudiée.

1. Le Dozoya, un systeme social qui s’auto-reproduit dans un
environnement en changement

Pour identifier les facteurs participant au maintien des dozos en dépit de
la modernité, cet article propose de mobiliser la théorie des systemes
sociaux de Luhmann (1984). Cette théorie repose sur deux postulats
complémentaires, a savoir qu’un systéme se maintient lorsqu’il parvient
a réduire la complexité de son environnement et parvient aussi a faire
preuve d’autopoicse. Appliquer ces postulats théoriques a 'objet de cet
article, revient a envisager le Dozoya comme un systéme social qui est
parvenu (et qui continue) a s’auto-reproduire dans le contexte moderne
senoufo. Outre ces postulats, la théorie repose sur plusieurs concepts,
notamment celui d’environnement. Il se référe a 'ensemble des autres
systemes ou domaines avec lesquels un systéme interagit, notamment la
religion, I’économie, la sécurité et la politique (Boisvert, 2000). Le
concept d’environnement, dans la théorie Luhmann, interpelle sur le fait
que la survie d’un systéme social donné dépend de sa capacité a prendre
en compte les éléments des autres systemes. 1l invite a une approche
systémique pour la pérennisation de systemes sociaux tel que le Dozoya.
L’autopoiese ou l'autoreproduction, un autre concept de la théorie,
renvoie a la capacité d’'un systéme a se reproduire par ses propres regles.
Si le concept d’environnement invite le systeme a prendre en compte
Pextérieur, 'autopoiese appelle a une prise en compte de l'intérieur. Ces
deux concepts, au centre de la théorie, traduisent la dimension
constructive de la résistance d’un systéeme. En clair, pour survivre, le
systeme doit adapter ses normes internes a son environnement sans pour
autant perdre son essence. Un autre concept tout aussi important dans
cette théorie est la communication. Ce concept est une
opérationnalisation de celui d’autopoicse. Le systeme se compose de
communications et non, d’individus. L.a communication est entendue
comme tout support permettant une interaction entre les individus du
systeme. Il peut s’agir de proces-verbaux, de réunions, de cérémonies, de
discours, de rites, de normes, etc. Pour la théorie, c’est la continuité des
flux de communication au sein du systeme qui assure son maintien dans
un environnement en changement. Dans la théorie, le systeme ne dispose

75



pas de rationalité parfaite ou pour mieux dire, il ne la vise pas. Sa
rationalité est limitée dans la mesutre ou il cherche les solutions qui lui
permettent d’exister malgré I'incertitude (Idem). La mobilisation de cette
théorie permet de postuler que la capacité du Dozoya a intégrer les
changements tout en assurant la reproduction de ses propres structures
est facteur de maintien.

2. Une analyse des communications pour démontrer la capacité
du Dozoya a s’autoreproduire

Postuler que les systemes s’autoreproduisent par leurs communications,
revient a s’intéresser aux discouts, aux textes, aux médias et aux
interactions entre les dozos et les individus d’autres systémes comme la
gendarmerie, la justice et la police. A cet effet, une approche qualitative
s’avere pertinente pour recueillir les communications a analyser. Cette
approche qualitative consiste a interroger les dozo eux-mémes pour
obtenir les discours, mais aussi a consulter les médias. Cependant, pour
les besoins de la démonstration, 'approche quantitative sera également
mobilisée, méme si elle ne se limite qu’a la description. I.’échantillon
qualitatif a donc été construit au travers de I’échantillonnage par choix
raisonné. Dans cet échantillon seuls I'age, le statut et la disponibilité des
dozos ont été retenus pour sélectionner les répondants. Ainsi, un
échantillon de 12 dozos a été obtenu, composé de : du Président de la
confrérie dozo de Korhogo, du Secrétaire général de la confrérie, du
Chargé de communication de la confrérie, d’'un Assistant du Président,
d’un Assistant du chargé de communication, deux dépositaires de
fétiches dozos a Korhogo, deux représentants locaux du Président et de
trois dozos lambdas. Un guide d’entretien a été adressé a toutes ces
catégories de personnes. Le guide d’entretien était structuré autour de
plusieurs points, notamment histoire du Dozoya en pays Senoufo, sa
résistance a la modernité, les raisons d’adhésion, et d’autres thématiques
qui font 'objet d’autres articles. Les entretiens semi-directifs allaient de
30 a 50 minutes. Pour ce qui est de I’échantillon quantitatif, il a été obtenu
par le biais de la mobilisation de I’échantillonnage systématique. Il s’est
agi de sélectionner 60 dozos au hasard, en prétant une attention
particulicre a I’age et au genre. La collecte s’est déroulée un jour
d’adoration du fétiche dozo du village de Prémafolo, devenu un quartier
de Korhogo. Avec la permission des responsables dozos, nous avons été

76



autorisés a arriver sur le lieu d’adoration afin de sélectionner au hasard
les dozos. En procédant ainsi, les données quantitatives ont été collectées
aupres de 60 individus, dont 90% sont du genre masculin et 10% du
genre féminin. Ce déséquilibre en genre s’explique par la domination
masculine dans les pratiques traditionnelles africaines. 82% des individus
ont un age compris entre 25 et 64 ans, 17% des individus ont un age
compris entre 15 et 24 ans et 2% des individus ont plus 64 ans. Le
questionnaire était structuré autour de plusieurs points, notamment les
caractéristiques, sociales, économiques et religieuses des répondants, le
lieu d’initiation, les raisons d’adhésion, I’age d’adhésion et d’autres
thématiques qui font 'objet d’autres articles. Dans la deuxiéme semaine
du mois de juillet 2025, le guide d’entretien a été administré aupres des
12 dozos au siége de la confrérie de Korhogo, au quartier Soba. Dans la
troisieme semaine, le questionnaire a été administré. I analyse de contenu
thématique a été retenue pour analyser les flux de communication
obtenus. Elle a permis d’organiser et d’interpréter des theémes, et
catégories récurrentes dans des données textuelles ou discursives telles
que des entretiens, des observations ou des documents écrits (Braun et
Clarke, 2006). L’analyse descriptive a été retenue pour analyser les
données quantitatives obtenues. Par le bais du logiciel Excel, ces données
ont été résumées, organisées et présentées en mettant en évidence leurs
caractéristiques principales, notamment les fréquences, les pourcentages
a travers des représentations graphiques (Babbie, 2013).

3. Vers un répertoire de facteurs au fondement des pratiques
initiatiques dozos

Alors que les pratiques traditionnelles africaines tendent a disparaitre
sous le poids de la modernité, certaines pratiques se montrent encore
résistantes. C’est le cas du Dozoya qui parvient encore a se maintenir
dans un contexte socioculturel marqué pourtant par la modernité. Ainsi,
le Dozoya comme un systeme traditionnel montre une capacité a
s’adapter aux valeurs de la modernité, a savoir 'individuation des mceurs,
la raison, 'anonymat et l'urbanisation. En effet, si la modernité rend
Iexistence des pratiques anciennes difficile, la confrérie dozo de
Korhogo parvient a susciter une forte adhésion chez les individus aussi
bien rurales qu’urbaines. Le Dozoya, en tant que systeme caractérisée par
des valeurs comme le partage et la solidarité, parvient a exister dans des

77



espaces sociaux comme la ville, pourtant I'urbanisation des espaces
fragilisent les liens mécaniques.

1. Lieu d'initiation au Dozoya

m Village
m Ville

Source : Enqguéte de juillet 2025 aupres de la confrérie dozo de Korhogo

Cependant, comme le montrent les données du graphique 1,
P'urbanisation ne rythme pas avec la disparition du Dozoya. En d’autres
termes, les lieux d’initiation existent en milieu urbain, 52% des dozos
interrogés ont été initiés en ville. Les individus s’y initient. Les individus
manifestent en milieu urbanisé les éléments symboliques de cette
pratique : port de la tenue dozo, port du fusil de chasse, adoration de
fétiches, et bien d’autres. Les adeptes de cette pratique s’organisent, en
association, pour se donner une utilit¢ auprés d’institutions de la
modernité telles que la police, la gendarmerie et la justice. Par
conséquent, cet article montre que la modernité n’est pas synonyme de
disparition des pratiques anciennes. Celles-ci peuvent s’adapter et résister
a la modernité. Ce constat conduit alors a mobiliser des données aussi
quantitatives que qualitatives pour mettre en évidence les facteurs qui
participent au maintien des dozos et de leurs pratiques initiatiques.
Lrarticle montrera que ce maintien est lié au capital émotionnel que
suscite le Dozoya chez les individus tant urbains que ruraux, a son
enracinement social, a son capital symbolique, ainsi qu’au regain
d’intéréts pour la promotion culturelle sur les réseaux sociaux.

78



3.1. Maintien du Dozoya : d’un capital émotionnel 4 un fort
capital humain

Les résultats montrent une précocité dans 'adhésion au Dozoya. S’il reste
accessible a tout individu de tout 4ge et de tout genre, il résulte — selon
les données du graphique 2 — qu’une forte portion (93%) des individus y
adhérent avant bien avant I'age de 35 ans. Cette adhésion
particuliecrement jeune est — selon le graphique 2 — révélatrice de I’état
psychologique que suscite le Dozoya chez les jeunes (48% adbérent par
amonr), mais aussi des relations d’influence entre jeunes et adultes (28%
adhérent pour pérenniser un béritage familial). En effet, les pratiques dozos
constituent des pratiques admirées et appréciées par les individus de
moins de 35 ans, qui, une fois devenus adultes, tentent de transmettre cet
amour a leurs enfants. Cette tendance des jeunes individus a admirer et a
apprécier les pratiques représente un capital émotionnel dans la mesure
ou il est mobilisé par les dozos pour pérenniser le Dozoya.

2. Age d'adhésion au Dozoya

m15-24 ans
m 25-34 ans

35-44 ans
m 45-54 ans

® Moins de 15 ans

3. Raisons d'adhésion au Dozoya

B Amour

H Héritage

= Donner sens a ma vie
Avoir des savoirs

H Etre utile a la communauté

H Autre

79



Source : Enguéte de juillet 2025 aupres de la confiérie dozo de Korhogo

La capacité du Dozoya a susciter de 'admiration et de 'appréciation chez
les individus de moins de 35 ans a pour conséquence d’accroitre son
capital humain. Comme précédemment décrit, le capital émotionnel va
de concert avec une forte adhésion des jeunes a la confrérie. Cependant,
la faible adhésion constatée chez les individus de plus de 35 ans — 7% des
dozos interrogés ont été initiés apres I'dge de 35 ans — n’est pas sans
signification. Elle révele les rapports de pouvoir au sein méme du
Dozoya, des rapports qui s*établissent a partir de deux variables
complémentaires : 'ancienneté et les prouesses. Parce qu’elles permettent
une catégorisation sociale des dozos (Apprenti, Maitre, Sage), ces deux
variables incitent a une initiation jeune pour ne pas avoir a obéir a plus
jeunes que soi, mais aussi pour vite accomplir des prouesses qui
accroissent le capital symbolique. En d’autres mots, le Dozoya — tel décrit
par les dozos de Korhogo — repose sur le respect strict de certaines
valeurs comme le respect de la hiérarchie, or il semble difficile d’obéir a

plus jeune que soi.

4. Statuts dozos croisés avec I'age d'initiation

15
11
8 7
° 3
II1 1 2 l21 2 1 1
-_— = R N are—
O v v U v U Vv Vv Vv Vv U v u O W Total
S § &5 S/ 5§73 58558 §&S|g 57
< 8 g 8 8§ € 8 9 9 S £ S S =2
AR w s 9 75§ @ F L 5 P ¥ B
R RN - I -
Apprenti Apprenti, Maitre Sage

Maitre

Source : Enguéte de juillet 2025 aupres de la confrérie Dozo de Korhogo

La hiérarchisation ne s’établissant pas en fonction de I’age, mais en
fonction de I'ancienneté et des prouesses accomplies et reconnues par les
autres, les individus qui adhérent a moins de 35 ans au Dozoya ont plus
de chances d’occuper des positions élevées dans la hiérarchie avant d’étre

80



socialement logés dans la catégorie personnes agées. En revanche,
adhérer aprés 35 ans constitue un risque pour I'individu de se retrouver
a obéir a un individu plus jeune que soi. Cette argumentation s’illustre
par les données du graphique 3 ci-dessus. Ce graphique montre que 62%
des Maitres interrogés ont été initiés avant 'age de 35 ans et que 75% des
Sages interrogés se sont initiés avant 1’age de 35 ans. En somme, ce
premier résultat montre que si le Dozoya parvient a se maintenir en dépit
de la modernité qui tend a combattre les pratiques anciennes, c’est bien
en raison du capital émotionnel dont il bénéficie chez les individus de
moins de 35 ans et de sa transmission entre les jeunes générations et les
générations adultes. Les émotions et sentiments positifs qu’il génere chez
les individus de moins de 35 ans se présentent comme une ressource,
dans la mesure ou ils lui permettent d’accroitre son capital humain. De
ce fait, le Dozoya est génératrice de capital émotionnel, qui lui-méme
assure un capital humain indispensable a sa pérennisation.

3.2. Failles sécuritaires exploitées : de I'enracinement social de
Ia confrérie a son maintien

Le maintien du Dozoya en dépit de la modernité est aussi liée aux
fonctions sociales et sécuritaires que les dozos jouent dans la société
moderne actuelle. La fonction premiere des dozos fut la protection des
hommes et de leurs biens champétres contre certains animaux jugés
dangereux tels que les lions, les pantheres, les éléphants, les buffles, etc.
L’abondance de la faune et de la flore qui caractérisait I’époque,
conduisait les villages et les paysans a recourir aux services des dozos
pour assurer leur protection contre ces animaux. Cette sollicitation
sociale a conduit les dozos a se présenter comme de grands chasseurs
d’animaux percus comme nuisibles pour ’homme et pour ses activités
agricoles. Cette activité de chasse qui nécessite le déplacement dans les
territoires ruraux non encore urbanisés, permet aux dozos d’avoir des
connaissances fines sur la configuration géographique des territoires
ruraux. La chasse leur oblige a se déplacer de jour comme de nuit suivant
les itinéraires des animaux. Ainsi, elle leur permet de connaitre les
territoires entre les différents villages, les cours d’eaux, les montagnes,
ainsi que les raccourcis. Ces connaissances leur permettent de chasser sur
de grandes superficies sans se perdre et de se retourner dans leurs villages
respectifs. Les propos suivants permettent d’illustrer cette
argumentation.

81



Le Dozoya existe depuis le temps de nos ancétres, mais le réle du Dozo
était qu’on 'envoie dans les endroits a risques élevés, dans les endroits
dangereux. C’est-a-dire dans les endroits abritant les animaux dangereux
pour '’homme : le lion, ’éléphant, le buftle, etc. Il avait pour mission de
protéger le peuple de ces animaux dangereux. Il était comme un
défenseur du peuple (Chargé de communication de la confrérie Dozo de
Korhogo).

De ce propos, il résulte que I'identité sociale du dozo était construite sur
sa capacité a protéger la communauté contre les menaces sécuritaires
liées aux animaux. En ce sens, étre dozo permettait a 'individu d’obtenir
ce rble de sécurisation communautaire. Il devenait utile pour la
communauté d’autant qu’il était a la recherche de risques pouvant nuire
aux biens des individus. Le dozo est présenté ainsi comme un acteur a la
recherche du risque ou encore des zones d’insécurité. Devenir dozo
équivaut a se définir comme protecteur de la communauté contre divers
risques. De ce fait, la connaissance des territoires ruraux était
indispensable pour jouer ce réle. Ce capital culturel sur la configuration
des territoires se présente aujourd’hui comme une ressource qui participe
au maintien du Dozoya, malgré la prédominance des valeurs modernes.
Ce capital leur permet de jouer le réle de guide pour les forces de défense
et de sécurité pour certaines opérations nécessitant un déplacement dans
les territoires ruraux non urbanisés. En effet, quand il y a des
transgressions et qu’ils sont alertés, les dozos mobilisent ce capital pour
intersecter les déviants. Aussi, leur activité de chasse leur permet parfois
de découvrir des présences et des activités illégales dans certaines foréts
et savanes et de les remonter aux forces de défense et de sécurité pour
agir en conséquence. Dans ce sens, les dozos arrivent a se définir une
utilité sociale en contexte de modernité, une utilité collaborative avec les
institutions de la société moderne.

Cependant, cette utilité collaborative des dozos n’est pas que liée a leur
capital culturel sur la configuration des territoires ruraux. Elle est aussi
liée a lassistance locale, empirique et spirituelle — qui se manifeste en
termes de dénonciation et de facilitation d’enquétes — qu’ils apportent
aux forces de défense et de sécurité. Les connaissances protectrices
spirituelles dont disposent les dozos les autorisent a affronter certaines
déviances qu’ils jugent nuisibles a 'ordre social : le braquage, le vol, le
meurtre, ’adultére, etc. Aussi, Iinitiation constituant en elle-méme un
serment a servir la vérité et la droiture, les dozos sont contraints

82



moralement de lutter contre certaines déviances sociales. Toutefois, si
Iinitiation et les connaissances spirituelles faisaient des dozos d’avant
I’ére moderne, des acteurs de la sécurité de la communauté, aujourd’hui,
elles constituent des prédispositions qui autorisent les dozos a dénoncer
aupres des forces de défense et de sécurité, les déviants sociaux. La ou
les non dozos peuvent avoir peur dénoncer ou de faciliter certaines
enquétes des forces de défense et de sécurité, les dozos, eux, ils ont le
devoir moral et les ressources mystiques nécessaire pour dénoncer les
déviants sociaux. Les propos suivants illustrent cela :

Certaines personnes ont peur de dénoncer les malfrats. Elles se disent
que si elles dénoncent ils pourront les attaquer en retour, s’ils n’ont pas
été arrétés ou s’ils sont libérés. Mais, le dozo lui, il est préparé
mystiquement a dire la vérité, a combattre les malfrats. Il n’a pas peur des
conséquences que peut avoir la dénonciation dun mauvais
individu (Secrétaire général de la confrérie dozo de Korbogo).

Quand c’est chaud, ce sont les dozos qu’on met devant. Quand il y a des
bandits, des coupeurs de routes, les gendarmes mettent les dozos devant.
Quand certains policiers font des enquétes, ils se renseignent aupres des
dozos et on leur donne les informations pour réussir leurs enquétes
(Chargé de communication de la confrérie dozo de Korhogo).

Les dozos sont ainsi mobilisés comme une assistance et comme une aide
aux opérations de sécurisation des forces de défense et de sécurité. Dans
certains contextes ruraux, ils sont les garants de la sécurité des
communautés et de leurs biens. En effet, les dozos continuent de couvrir
I'absence des forces de défense et de sécurité ou complete leur
insuffisance ou assure la prise en charge rapide de certaines situations
d’insécurité en raison de leur proximité géographique. Certains villages
sont difficiles d’acces pour les forces de défense et de sécurité, y
empéchant leurs interventions rapides. Ces difficultés sont captées par
les dozos pour légitimer leurs pratiques de sécurisation de la
communauté dans le contexte moderne : barriéres a 'entrée de certains
villages reculés des postes de gendarmerie et de police. C’est donc en
exploitant les failles du dispositif de sécurisation mis en place par PEtat
que les dozos parviennent a justifier leur présence dans le champ
sécuritaire ivoirien. En d’autres termes, leur enracinement social apparait
comme une ressource qui leur permet de couvrir les failles sécuritaires
légales et d’assurer, par ricochet, leur pérennité dans la société. Du point
de vue de la théorie des systemes sociaux de Luhmann (1984), il s’agit ici,

83



d’une intégration de I'environnement dans le systeme dozo. Les dozos
sont parvenus a intégrer dans leur systéme I'impuissance de I'Etat a
assurer la sécurité totale. En effet, les dozos étaient les protecteurs des
communautés africaines, les guerriers, les gardiens qui assuraient la
sécurité. Mais, 'organisation des territoires les a mis en compétition avec
PEtat qui se veut désormais seul garant de la sécurité. Si I'avénement de
IEtat semblait dessiner la disparition des dozos, ceux-ci ont fait preuve
d’adaptation en intégrant les déficits sécuritaires non couverts par I’Etat
dans leur systeme. Cette intégration s’est avérée cruciale puisqu’avec
l'urbanisation, l'agriculture extensive, les foréts classées, les especes
protégées, le droit de chasse, les territoires de chasse se sont
considérablement réduits condamnant ainsi les dozos a une fin sociale
d’autant qu’ils ne furent au départ que des chasseurs initiés (Hellweg,
2012). Cette intégration de 'environnement dans le systeme dozo a
généré une autoreproduction, d’autant plus que la communication a été
adaptée. Avec lavénement de I'Etat, les dozos ont modifié leur
procédure de gestion des acteurs de linsécurité : les déviants sont
conduits au siége de la confrérie de Korhogo, qui ensuite, les conduisent
a la gendarmerie. Il en va pour preuve ce propos : « Avant, ¢’est le chef dozo
qui décidait de la sanction a infliger aux malfrats saisis par les dozos. Maintenant,
les dozos les conduisent an siége et le président informe les gendarmes qui viennent les
chercher et décider de leur sort» (Propos d’un dozo de 47 ans).

3.3. Un capital symbolique au fondement du maintien du
Dozoya

Si lassistance et P'aide aux forces de défense et de sécurité ainsi que
Pexploitation des failles sécuritaires n’ont pas suffi a générer une
reconnaissance institutionalisée des dozos, elles ont cependant contribué
a les doter d’une forte reconnaissance sociale. La valeur de ce capital
symbolique s’observe méme dans le fait qu’il traverse le champ sécuritaire
légalement établi. Certains acteurs de ce champ reconnaissent, d’une
certaine maniére, les dozos comme étant des acteurs de soutien a
Pétablissement de Pordre social. En effet, les gendarmes, qui veillent au
respect du code de la route en milieu rural, ont une forte tendance a
exempter trés généralement les individus s’identifiant comme dozos. Dés
lors que les éléments symboliques du Dozoya se font observer chez un
individu 2 moto ou a voiture, les gendarmes routiers semblent empreints
d’une logique conduisant a éviter de le controler. Les propos suivants

84



justifient pertinemment le capital symbolique dont bénéficient les dozos
aupres des forces de défense et de sécurité de Cote d’Ivoire :

Tiens ce chapeau ! Partout ou tu vas, portes-le et tu verras comment les
gens vont se comporter avec toi. Si tu portes ce chapeau aucun gendarme
ne peut t'arréter et te demander les papiers de moto. Cest moi qui te dis
ca. S’ils t'arrétent sur la route, il faut m’appeler seulement, c’est quel
gendarme qui ne connait pas les dozos ? Donc, il faut le porter seulement
quand tu prends une route (Maitre dozo de plus de 65 ans) ;

Quand je venais d’étre initié. Un jour je partais a Dianra et je n’avais pas
porté ma tenue Dozo. Et les gendarmes m’arrétaient a chaque barriére.
Et a chaque fois qu’ils tarrétent je donnais 1000 francs pour passer
puisque je n’avais pas les papiers de la moto. Au retour, mon cceur était
chaud, donc, j’ai porté mon chapeau dozo. Et je te dis aucun gendarme
ne m’a arrété. J’ai traversé toutes les barrieres sans qu’on ne m’arréte pour
controler les papiers de la moto (Jeune dozo de 26 ans).

Dans certains cas, les gendarmes les arrétent, mais pas dans le but de
vérifier leur alignement au code de la route, mais plutdt pour des besoins
parfois personnels. Ils négocient des savoirs ou des protections
mystiques d’autant que les dozos ont la forte réputation sociale d’étre
invulnérables aux balles, aux couteaux et aux marchettes. Les récits de
certains dozos montrent que les gendarmes négocient des remedes pour
des pathologies comme la faiblesse sexuelle, le mal de ventre et la hernie.
...méme ils t’arrétent, c’est pour causer avec toi. Un jour je partais a
Korhogo et arrivé a leur barriere, ils m’ont arrété malgré que j’eusse porté
ma tenue. Puis, il y a un qui m’a approché et il me dit « /e vieuxc bon arrivé !
tu es bien arrivé hein. Mon patron ne sent pas bien la, il fant voir dans ton sac si tu
n'as pas un truc la-bas pour lui». Il m’a conduit dans leur apatam la ou le
patron était couché entrain de souffrir... Et je me rendu compte qu’il
souffrait d’'une hernie séche...Heureusement que j’avais une poudre
noire ... je lui en ai donnée un peu qu’il a lapée...Avant de partir, je lui
en ai donnée un peu a mettre sur lui ... A mon retour, quand ils m’ont
vu, ils sont venus me dire merci... Il était tellement content qu’il m’a
donné 2000 francs...les gendarmes n’arrétent pas les dozos comme ¢a
deh. Ils nous connaissent bien (Dozgo adulte de 51 ans).

11 est, toutefois, difficile d’affirmer si ce privilege accordé aux dozos est
une récompense sociale ou §’il est la conséquence d’une méfiance des
gendarmes de leur supposée puissance mystique. Dans tous les cas, les
responsables de la confrérie dozo de Korhogo considerent que cette

85



reconnaissance des gendarmes a I’égard des dozos ne releve que des
volontés individuelles des gendarmes. Ces responsables encouragent
méme les dozos a s’aligner aux normes relatives au code de la route. En
d’autres termes, les responsables de la confrérie considérent que les
dozos ont le devoir civique de respecter ce code d’autant qu’ils sont
censés étre des modeles en ce qui concerne le respect des normes
sociales. Ils estiment qu’aucun accord institutionnel n’autorise les
gendarmes a les exempter des contréles routiers. Il en va pour preuve, le
propos suivant :

Quand tu es Dozo rien ne t'autorise a ne pas faire les papiers de ta moto.
Tu dois les faire, sinon les gendarmes vont t'arréter. S’ils ne t’arrétent pas
¢a c’est entre tol et eux, mais ce n’est parce qu'on a une autorisation
légale. Méme les gendarmes méme ils font les papiers de leurs motos et
voitures, ils ont leur permis de conduire. Donc pourquoi un Dozo ne
doit pas avoir les siens ? Comme je Iai dit 1a, quand tu es Dozo il faut
donner exemple, il faut étre droit, sinon ¢a ne marche pas (Chargé de
communication de confrérie de Korbogo).

Ces propos montrent que les responsables de la confrérie percoivent
d’un mauvais ceil le fait qu’on veuille faire croire qu’étre dozo équivaut a
bénéficier d’'un certain nombre de privileges de la part des institutions
étatiques. En tant qu’acteurs de sécurité de la communauté, le respect du
code routier constitue déja une mesure de sécurité : quoi de plus normal
que de voir tous les dozos le respecter | La négation de cette croyance,
pourtant bien répandue dans la confrérie, ne signifie pas une négation
des effets de leur capital symbolique puisque tous en bénéficient. En
effet, la déconstruction de cette croyance s’inscrit dans un contexte de
lutte de reconnaissance institutionnelle. Depuis des décennies, les
responsables dozos initient plusieurs actions pour négocier la
reconnaissance de leur confrérie aupreés des institutions étatiques. Ils
luttent pour que IEtat leur légalise leur réle d’assistance, d’aide et de
maintien de la sécurité. Par conséquent, accepter une telle croyance
constitue un risque dans cette lutte, puisque ’approche des responsables
est de démontrer aux décideurs politiques la contribution positive et
Iexemplarité des dozos dans la société. Le capital symbolique dont
bénéficie la confrérie contribue aussi a son maintien dans la société
senoufo. Si 'on se réfere a la théorie des systémes sociaux (Luhmann,
1984), l'on percoit ici une rationalité limitée. En effet, lorsque les
responsables dozos invitent leurs sujets a se soumettre aux normes

86



légalement établies, c’est bien dans 'optique que le Dozoya soit reconnu
comme un acteur associé du champ sécuritaire ivoirien. Cependant, en
invitant les dozos a utiliser leur capital symbolique dans les limites de
P’Etat, les responsables sont dans une incertitude : ils ne savent pas si le
Dozoya aura cette reconnaissance institutionnelle tant espérée.

3.4. Maintien de la confrérie Dozo, produit de Ia promotion de
Ia culture senoufo

Le développement des sociétés africaines a été fortement marqué par
I'introduction des religions extérieures, notamment le christianisme et
lislam. Ces religions structurées par le monothéisme ont la singularité
d’étre opposées aux pratiques anciennes africaines, percues comme
blasphématoires, diaboliques, pécheresses, bref ces religions mobilisent
en général un vocabulaire dépréciatif pour patler de ces pratiques. Ainsi,
ces religions se sont longtemps présentées comme un frein au
développement des pratiques traditionnelles africaines. Cependant, en
Céte d’Ivoire, depuis plusieurs décennies, 'on assiste a un regain
d’intéréts pour les pratiques traditionnelles, notamment dans le nord de
la Céte d’Ivoire. Des groupes de promotion de la culture senoufo ont vu
le jour partout dans le nord du pays, avec a leur téte « Téékpo Production »
et le « Balafon dn Nord ». Ces groupes de promotion culturelle se donnent
pour principal objectif de faire connaitre I'originalité du peuple senoufo,
par la diffusion de ses pratiques traditionnelles. Ainsi, ces promoteurs
publient sans cesse des vidéos, des audios et des textes sur des pratiques
comme le Balafon, le Poro, le Tchologo, le N’goron, le Boloye, le
Kaligazié et bien sur, le Dozoya. Ensemble, ces groupes de promotion
culturelle ont offert (et continuent d’offrir) un espace d’expression a des
pratiques jusque-la jugées comme démoniaques par les religions
extérieures.
Le développement récent des réseaux sociaux, notamment Facebook et
Tik tok, est venu également renforcer les actions de promotion de la
culture senoufo. Ces promoteurs de la culture senoufo, par le biais des
réseaux sociaux, permettent de dédiaboliser les pratiques traditionnelles
senoufo. De plus, leurs activités de publicisation permettent de
dédramatiser 'adhésion aux pratiques traditionnelles senoufo. Sur ces
réseaux, il est trés courant de lire des publications incitant au respect, a
I'amour, a I'adhésion et a apprentissage des pratiques traditionnelles
anciennes. Des groupes tels que « Wolokoulo Kalégnélé », « LEE SENOUFO,

87



un peuple a connaitre », « La culture senoufo », « Amis qui aiment le Balafon dn
Nord », « Je suis senonfo d’abord » et « Investir en pays en senoufo » ont vu le jour
dans le cadre de la promotion des pratiques traditionnelles senoufo. Avec
ces espaces de promotion culturelle, 'adhésion aux pratiques
traditionnelles, au Dozoya par exemple, n’est plus per¢ue comme un
pacte avec le diable, mais plutot un acte d’amour et de promotion de ses
origines culturelles. Dans ce sens, des rassemblements périodiques sont
menées un peu partout dans le nord du pays pour tenter de rapprocher
les senoufos de leurs pratiques traditionnelles. Il est question par
exemple, du « festival du Senang » et le « Fesaco », des soirées uniquement
dédiées a la promotion de la culture senoufo ou les dozos font aussi des
prestations tout comme plusieurs autres pratiques. Par conséquent, le
maintien du Dozoya dans ce contexte moderne senoufo peut aussi
s’expliquer par ce flux de communication. En déconstruisant les
croyances négatives longtemps associées aux pratiques traditionnelles, les
groupes de promotion culturelle font de I'adhésion a ces pratiques
Pexpression d’'un sentiment d’appartenance a un groupe culturel, de
sentiment de fierté d’étre senoufo. Le maintien du Dozoya s’inscrit dans
une dynamique collective de conservation de traits culturels spécifiques
au senoufo. Le recours aux réseaux sociaux pour se maintenir dans le
contexte senoufo illustre la capacité du systeme dozo a intégrer son
envitonnement dans son fonctionnement, ici, les médias. Par ces
supports de communication, le systeme dozo procede a une autopoicse
— organisation de réunion, diffusion de messages, publicisation — sans
pour autant trahir son idéologie. Or, la théorie de Luhmann (1984) admet
que la continuité des flux de communication au sein d’un systeme assure
son maintien dans un environnement en changement.

4. Discussion

Le maintien du Dozoya est le résultat de la conjugaison de plusieurs
facteurs. En dépit de la modernité, ce systeme traditionnel continue de
bénéficier d’une forte admiration chez les individus de moins de 35 ans
dans le contexte senoufo. L’article a abordé cette admiration comme un
capital émotionnel pour le Dozoya lui permettant d’accroitre son capital
humain. Ce capital émotionnel suscite une forte adhésion au Dozoya
surtout chez les jeunes, il motive la participation aux rituels et assure la
transmission des pratiques Initiatiques. Ce résultat est partagé par les

88



travaux de Hellweg (2011) et Cissé (1994), qui soulignent que les sociétés
initiatiques traditionnelles mobilisent des liens affectifs et un prestige
moral pour assurer la fidélité de leurs membres.

Outre ce capital, le Dozoya doit son maintien a son enracinement dans
le contexte social senoufo. Les dozos parviennent a mobiliser leur capital
culturel pour se définir une utilité aupres des institutions modernes
légales comme la police, la gendarmerie et la justice. Ce résultat illustre le
concept de capital symbolique de Bourdieu (1986), selon lequel la
reconnaissance sociale et la 1égitimité accordée a un groupe peuvent étre
considérées comme des ressources stratégiques. Le capital symbolique
conféré aux dozos — en raison de leur utilité percue aupres des forces de
sécurité et des institutions judiciaires — renforce leur résistance et justifie
implicitement leur réle social. Les connaissances géographiques et
mystiques que possedent les dozos constituent une ressource pour le
dozo, lui permettant de couvrir les zones d’ombres du dispositif 1égal de
sécurisation du pays (Hilgers et Mazzocchetti, 2010). Sa capacité a assurer
la sécurité dans les territoires sécuritairement marginalisés, ajoutée a sa
supposée maitrise du monde mystique et sanitaire, ont contribué a lui
construire un capital symbolique qui participe a son maintien dans la
société senoufo actuelle. Cette reconnaissance sociale permet aux dozos
de bénéficier implicitement de certains privileges aupres des forces de
défense et de sécurité ivoiriennes. Ce résultat est aussi soutenu par les
analyses de Hellweg (2004) et N’Goran et al. (2023), qui montrent que la
reconnaissance des dozos dépend a la fois de leur utilité concréte et de
leur prestige mystique.

Lrarticle montre enfin que la compréhension du maintien du Dozoya
nécessite qu’il soit replacé dans son contexte actuel, fortement marqué
par la promotion des pratiques traditionnelles senoufos. Cette volonté de
promouvoir la culture senoufo permet de déconstruire les images
péjoratives associées aux pratiques dozos et invite a les considérer
comme une preuve d’amour pour une culture, loin de toute considération
diabolique. Ce dernier résultat consolide les réflexions de Guyomarc’h
(2024), pour qui les réseaux sociaux comme Tik Tok offrent des vidéos
reflétant les cultures locales, participant a leur pérennisation. Ce contexte
social, ajouté a Penracinement social, au capital émotionnel et au capital
symbolique, donne de « bonnes raisons » au Dozoya d’exister dans le champ
sécuritaire ivoirien. Ils constituent des rationalités justificatives de
I’adhésion et de la résistance du Dozoya malgré les effets néfastes de la

89



modernité sur les pratiques des sociétés traditionnelles. Ces facteurs
illustrent ainsi que le Dozoya est un systéme social qui parvient a s’auto-
reproduire en contexte de modernité.

Conclusion

Au travers d’une méthodologie mixte, cet article a permis d’identifier et
d’analyser les déterminants du maintien du Dozoya dans un contexte
marqué par la modernité. Les résultats indiquent que le maintien de ce
systeme social repose sur le capital émotionnel, sur son enracinement
social, sur son capital symbolique, ainsi que sur le regain d’intéréts pour
la promotion culturelle sur les réseaux sociaux ces derniéres décennies.
La mobilisation de la théorie des systemes sociaux de Luhmann (1984) a
permis d’interpréter ces facteurs comme étant le produit de la capacité
du Dozoya a intégrer son environnement social d’appartenance dans son
fonctionnement interne et a s’auto-reproduire au travers de flux de
communication plus ou moins stabilisés. Conscient des effets néfastes de
la modernité, le Dozoya a réduit la complexité de son environnement en
limitant son réle dans la gestion des déviances sociales et en acceptant
son statut d’assistant non reconnu dans le champ sécuritaire. Bien que ne
bénéficiant pas d’une reconnaissance institutionnelle, le Dozoya fait
preuve d’autoreproduction dans la mesure ou i adapte ces
communications sans pourtant perdre son essence.

Bibliographies

Babbie, E. (2013). The practice of of social research (13e edition).
Belmont.

Bassett, T J. (2003). Nordic forests and hunter societies in Cote d'lpoire. African
Studies Review.

Bauman, Z. (2000). Liguid Modernity. Polity Press.

Boisvert, D. (2006). Niklas Luhman : la théorie des systemes sociaux.
Aspects sociologiques, 1(13).

Bourdieu, P. (1972). Esquisse d'une théorie de la pratigue. Editions du Seuil.
Braun, V., & Clarke, V. (2000). Using thematic analysis in psychology.
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-101.

Cissé, Y. (1994). "Les confréries de chasseurs dans 'aire mandingue :
mythes, rites et récits initiatiques”. Nouvelles Editions Africaines.

90



Diallo, Y. (1997). Les Dogos du Burkina Faso : chassenrs traditionnels et
nonveans: actenrs de la vie politique. Cahiers d'Etudes africaines.

Durkheim, E. (1912). Les formes élémentaires de la vie religiense. Paris : Alcan.
Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late
Modern Age. Stanford University Press.

Guyomarc’h, M. (2024). L’usage des réseaux en Afrique. Avis des
experts. Visibrain.

Hellweg, J. (2004). "Visions of the Hunter: The Dozo in Contemporaty
Cote d’Ivoire". Africa Today, 50(4), 45-75.

Hellweg, J. (2011). Hunting the Spirit: Secularism and the State in a West
African Sufi Brotherhood. University of Chicago Press.

Hellweg, J. (2012). La chasse a linstabilité : Les dozos, I'état et la
tentation de P'extralégalité en Cote d’Ivoire. Migrations société, 144(06).
Hilgers, M., & Mazzocchetti, J. (2010). Réformer la sécurité en Afrigue :
actenrs, pratiques et logigues. Karthala.

Koné, F. R. (2016). La confrérie des chasseurs « Dozos» de Cote
d’Ivoire. Analyse sociétale africaine (ASA).

Marshall-Fratani, R. (2006). The War of "Who Is Who'': Autochthony,
Nationalism, and Citizenship in the Ivoirian Crisis. African Studies Review.
Mary, A. (2000). Rituels initiatiques et modernité en Afrigue subsabarienne. In
Initiation et société (pp. 151-175). Karthala.

Mbembe, A. (2000). De la postcolonie: Essai sur imagination politique dans
L Afrigue contemporaine. Karthala.

McGovern, M. (2011). Making War in Céte d’Ivoire. University of Chicago
Press.

N’Guessan, K. G. (2013). Ldentité Dozo a ['éprenve de la modernite.
Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure.
Chicago, IL: Aldine Publishing Company.

Van Gennep, A. (1909). Les Rites de passage. Emile Nourry.

Warnier, J.-P. (1999). La mondialisation de la culture. Hachette.

Yéo, Z. (2017). Les Dozo en Céte d’Ivoire : entre tradition, sécurité et construction
identitaire. Revue Africaine de Sociologie, 21(2), 89-105.

91



