POETIQUE DU DEDOUBLEMENT IDENTITAIRE
CHEZ ABDOURAHMAN ALI WABERI, ALAIN
MABANCKOU ET LEONORA MIANO

STAKA Ouattara
Université Alassane Ouattara de Bonaké — Cote d’lvoire

tehebakorofils@gmail.com

Résumé

Abdrabman Waberi, Alain Mabanckon et Iéonora Miano font partie des antenrs dits enfants de la
posteolonie. Nés en Afrique et installés en Occident d'oir ils produisent, ils revendiguent nne double
appartenance. 1. °étude cherche alors a montrer de quelle maniére ces écrivains poétisent leur double identiteé.
Adossée a limagologie, l'analyse révele que ces anteurs attribuent a lenrs personnages différents masques
identitaires pour lenr intégration sociale. De plus, ils font cobabiter dans le méme texcte les langues dn
terroir africains et dantres langues. Cette poétique de dédonblement identitaire produit une écriture
transnationale. Les écrivains déconstruisent ainsi lidée d’une littérature du centre qui serait supérienr
anx antres littératures considérées périphériques.

Mots clés : poétique, dédonblement, identité, écriture, transnationalisne.
Abstract

Abdrabman Waberi, Alain Mabanckou and 1 éonora Miano are among the authors known as children
of the posteolony. Born in Africa and settled in the West from where they produce, they claim a dunal
belonging. The study then seeks to show how these writers poeticize their dual identity. Based on imagology,
the analysis reveals that these anthors attribute to their characters different identity masks for their social
integration. In addition, they make the langnages of the African ferroir coexist in the same text with
other langnages. This poetics of identity duplication produces a transnational writing. The writers thus
deconstruct the idea of a literature of the center that would be superior to other literatures considered
peripheral. Keywords: poetics, duplication, identity, writing, transnationalism.

Keywords: poetics, duplication, identity, writing, transnationalism.
Introduction

Les écrivains d’origine africaine installés en France, ceux que
le Franco-Djiboutien, Abdourahman Ali Waberi appelle les enfants de la
postcolonie, produisent des ceuvres qui nourrissent la réflexion sur les
questions d’identité, d’altérité et de culture métissée. Les textes écrits par
ces émigrés qui revendiquent la bi-appartenance sont soumis a un jeu

172



onomastique susceptible de produire une poétique de dédoublement
identitaire.

Abdrahman Waberi, Alain Mabanckou et I.éonora Miano,
s'inscrivant dans cette dynamique d’écriture, fictionnalisent dans les
ceuvres, Blen-Blanc-Rouge, Ces dmes chagrines et Transit des personnages qui
portent plusieurs masques identitaires au fil de a leurs multiples
déplacements.

L’interrogation a laquelle I’étude cherche a répondre est de
savoir, de quelles manicres se déploie cette esthétique de dédoublement
identitaire ? En d’autres termes, quel est l'intérét porté a la question
identitaire par ces écrivains que Salman Rushdie qualifie de « batards
internationaux » ? (Rushdie, 1993 : 306). Adossée a 'imagologie, I’étude
part du déchirement identitaire des auteurs, analyse les masques
identitaires des personnages et entrevoie Décriture comme une
expression du transnationalisme.

1. Mabanckou, Miano et Waberi face a la question identitaire

Le mot «identité » n’est pas facile a définir en raison de la
variété des intentions qui accompagnent son emploi. En philosophie, le
mot a cristallisé la réflexion depuis le «connais-toi toi-méme » attribué a
Socrate et le «cogito ergo sum», (je pense donc je suis) de René
Descartes dans son Discours de la méthode. Avec la mondialisation et ses
cohortes d’immigrés, les analyses tendent a confiner «identité» et
«culture ». C’est ce que semble confirmer le comparatiste Bernard
Franco quand il dit : « L’entrée dans le nouveau millénaire se faisait avec
la conscience d’un temps nouveau dans la fagon de penser les identités,
dans un environnement multiculturel ot limmigration meélait les
héritages. Si le XIXe siecle était celui des nations et le XX¢ celui des
nationalismes, le XXI¢ s’engageait dans une nouvelle maniére de penser
les identités » (Franco, 2016 : 109).

Lidentité, toutefois, dans son assertion la plus simple, c’est ce
qui caractérise un individu, ce qui permet de le reconnaitre en tant que
ce qu’il est. Comme l'explique Amin Maalouf, « mon identité, c’est ce qui
fait que je ne suis identique a aucune autre personne. »(Maalouf, 1998 :
31) L’identité, des lors, repose sur des criteres sociaux, culturels,
professionnels ou religieux permettant la singularité d’une personne. Ce
faisant, comment réagissent les auteurs du corpus face a une existence

173



partagée entre le pays d’origine et celui d’accueil ? De quelle identité se
réclament-ils ?

1.1. Une double identité territoriale assumée
Litinéraire des trois auteurs montre qu’ils sont africains de
naissance avant de s’installer en Occident ou ils ont adopté la nationalité
du pays d’accueil. Ainsi, Mabanckou est congolais de naissance, Waberi
est djiboutien et Miano est camerounaise. Apres avoir migré en France
et adopté la nationalité de leur pays d’accuelil, ils sont respectivement
désormais franco-congolais, franco-djiboutien ou franco-camerounaise.
Des lors, I'identité ne se définit plus a travers une origine précise. Le
nouvel espace permet sa restructuration.
Les identités sont recomposées a partir des mouvements de
Iécrivain qui revendique désormais une identité-relation entre le pays
d’accueil et le pays laissé. Dans le rapport entre cet «Ici» et
cet «Ailleurs », Técrivain semble se sentir partout chez lui. Clest
dailleurs ce quavoue Waberi parlant de Dijibouti et de la France : « J’ai
deux amours : mon pays et Paris » (Waberi, 2001 : 81). L’auteur, a travers
le narrateur de Riff, Routes, Rails, déclare ainsi clairement son bi-
nationalisme. Partagé entre Djibouti le pays d’origine, et la France la terre
d’accueil, il se considére comme «un trait d’union entre les deux
mondes » (Waberi, 2003 : 49). Revendiquant clairement les deux
appartenances territoriales, le franco-djiboutien refuse I'identité d’un seul
espace qui poutrrait I'éloigner de 'autre espace. Il semble s’opposer a une
identité porteuse de rejet et de repli sur soi-méme. Pour l'auteur de
Transit, le probleme identitaire ne consiste pas a s’affranchir dun
continent pour un autre, mais il est question de marquer sa présence dans
Iespace habité. L’identité ne doit donc pas rimer avec souffrances,
pleurnicheries et sanglots. C’est le sens de la pensée de Mabanckou, le
franco-congolais : « Je ne conteste pas les souffrances qu'ont subies et
que subissent encore les Noirs. Je conteste la tendance a ériger ces
souffrances en signe d’identité. Je suis né au Congo-Brazzaville, j’ai étudié
en France, jenseigne désormais en Californie. Je suis noir, muni d’un
passeport francais et d’une carte verte. Qui suis-je ? J’aurais bien du mal
a le dire. Mais je refuse de me définir par les larmes et le ressentiment »
(Sévérine Kodjo-grandvaux, 2016). Mabanckou rejoint ainsi Waberi dans
la revendication de la double identité, une identité éclatée entre l'origine
et les lieux d’encrage. C’est aussi le point de vue de Léonora Miano.

174



Lors d’une interview qu’elle a accordée a Weekend Magazine,
elle dit : « Je suis venue en France a I'age de 18 ans et avec mes sceurs,
nous avons été élevées dans la culture francaise. Cependant suis-je moins
africaine pour autant?» (Léonora Miano, 2005 :68-69). La franco-
camerounaise, a travers ces lignes, témoigne clairement de son
appartenance aux deux identités, 'identité camerounaise et I'identité
francaise, voire africaine et européenne. Elle est afro-européenne, d’ou
son concept « Afropéa », qui « rend visible et impose la permanence de
la relation autant qu’il manifeste le désir d’une rencontre dont le résultat
n’est pas la fusion, mais ce qui émerge, ce qui se crée a partir de la
fécondation mutuelle des parties. »(Miano, 2020 : 105). Par cette
déclaration de Miano, se pergoit clairement sa conception de I'identité.
Pour elle comme pour les autres, la notion de territoire est un sujet banal.
Pendant que Waberi se considére comme «un trait d’union » entre
Djibouti et la France, Mabanckou réclame le statut de citoyen en
mouvement qui, tour a tour, s’approptie les territoires qu’il traverse sur
la route de son destin. C’est le sens de sa déclaration le 10 janvier 2012
sur France-Inter : « L’avenir de '’homme noir, c’est de se dire qu’il se
constitue la ou il vit. Moi si je vis aux Etats-Unis j’essaye d’intégrer dans
mon esprit que mon destin se construit au présent ». Pour Mabanckou,
ce destin se construit entre trois continents : ’Afrique (son Congo natal),
I'BEurope (La France) et ’Amérique (les Etats-Unis). De méme, Waberi
est en errance permanente entre ces trois continents. Cette identité
territorialement éclatée est aussi culturellement multicolore.

Les auteurs en définitive, sont certes d’origine africaine, mais
de par leurs trajectoires mouvantes et éclatées, ils se placent dans la
posture des écrivains aux passeports multiples. IIs sont, a I'analyse,
engagés dans la dynamique d’une identité constructive qui ne laisse pas
entrevoir une menace perpétrée par un groupe, ou un conflit identitaire
qui hiérarchiserait les identités. Pour eux, lidentité ne saurait étre
réductible aux caractéristiques biologiques ou physiques de l'individu.
Apatrides, ils se construisent une identité « afro » c’est-a-dire une identité
qui a une part en Afrique et Pautre part ailleurs. Dans ce processus de
construction identitaire, 'objet reste I’écriture. Par I’écriture et dans
Iécriture, ils s’exercent a une littérature qui fait peau neuve et qui permet
de naviguer entre les langues en portant un nouvel imaginaire social
dominé par 'ombre du pays quitté et la réalité vécue du pays d’accueil.
Ecrivains d’origine africaine installés en Occident, ou écrivains

175



occidentaux d’origine afticaine, selon, ces auteurs assument leur bi-
appartenance a la fols territoriale et culturelle.

1.2. De Ia bi-territorialité au biculturalisme

Une relation particuliére entre la société, la langue et I'identité
existe désormais chez I’écrivain francophone d’origine africaine de sorte
que la langue, parameétre d’identité, est indissociable des réalités
historiques et sociales. L’écriture devient alors le lieu ou s’expérimentent
de nouvelles opérations identitaires mettant en jeu des procédures de
fabrications de sens qui combinent des répertoires différents. La
migrance géographique débouche sur une pratique littéraire dont la
particularité est de convoquer plusieurs cultures dans un méme espace.
Désormais munis de deux passeports et nourris par des cultures
différentes, ces écrivains réinventent la langue pour exprimer leurs
situations sociales. Ils écrivent alors sous linfluence des cultures
africaines, francaises, anglaises...etc. Cette pratique interculturelle se
traduit dans les textes par le plurilinguisme.

11 s’agit par le plurilinguisme, de convoquer dans le méme texte
plusieurs langues. Cela s’observe par 'usage des mots du terroir africain
dans les textes et par la présence d’autres langues. Dans le contexte d’une
écriture au carrefour des civilisations, en effet, la seule langue francaise
ne suffit pas pour exprimer la mobilité constante entre I'’Afrique,
POccident ou les Ftats-Unis. En d’autres termes, la langue francaise
semble problématique pour écrire Phistoire africaine contemporaine en
relation avec le reste du monde. Le francais académique étant insuffisante
pour dire les réalités socio-culturelles telles qu’elles sont, I'écrivain
transcontinental est alors contraint a une création poétique qui articule
savamment la langue maternelle, I'anglais, le francais, etc. Cette création
langagiére apparait dans les textes sous des formes variées. L’appatition
la plus évidente consiste a 'emploi des mots du terroir africain a
lintérieur d’une construction syntaxique francaise. Il se lit ainsi:
« Warya ! Je suis a Paris » (Waberi, 2003 :13) pour dire « Les gars, je suis
a paris» Il en est ainsi des expressions comme : «’abracadabra »
(Waberi, 2003 :109) pour dire le remue-ménage ou encore le désordre.
« Muna mukala» (Miano, 2011 :79) qui signifie «le petit blanc» ou
encore : « le ndole », « foufou », « mitumba », « mukandjo » qui sont des
noms de mets africains. Les récits sont ainsi parsemés d’idiomes africains
variés : des mots, somaliens, congolais, camerounatis, etc. A ce francais

176



littéralement écorché, viennent s’ajouter d’autres langues, notamment
'anglais, ’arabe, ’espagnol, etc. Les expressions, « inch’Allah » (Wabeti,
2003 :128). « But...It’s Sunday » (Miano, 2011 :24), « Whatever Just be
gone when I return, all right? » (Miano, 2011 :24) sont quelques exemples
de ce plurilinguisme.

L’étude a montré que les trois auteurs, Mabanckou, Miano et
Wabeti ont une posture commune face a la question identitaire. Ecrivains
nés en Afrique et installés en Occident, ils revendiquent plusieurs
nationalités. Munis de différents passeports, ils inventent un territoire
« trans », c’est- a-dire, un espace au-dela des frontieres. Cela se traduit
chez Miano et Waberi par une relation particuliére avec la langue. Ces
deux auteurs en effet, réinventent une langue au carrefour des
civilisations africaines et occidentales. Quant a Mabanckou, son texte
n’est pas marqué par le plurilinguisme. Trés influencé par la culture
francaise, il préfere le francais académique, « un frangais, frangais »
(Mabanckou ,1998 :62) comme le dit Massala-Massala, le narrateur de
Blen-Blanc-Rouge puisque pour lui, «il y a une grande différence entre
patler en francais et parler /% francais » (Mabanckou ,1998 :63). L’auteur
franco-congolais veut cependant que I’écriture ne soit subordonnée a
aucune identité. Pour lui, ’écrivain doit étre libre. « Un éctivain libre est
celui qui refuse une carte d’identité ou celui qui les accumule dans la
mesure ou elle nourrit son univers » (Mabanckou, 2016 :31) admet-il.

Lécriture, a l'analyse, ne doit plus étre exclusivement en
Afrique, ni totalement en France. Elle est appelée a migrer
perpétuellement et continuellement en se redynamisant. C’est une sorte
de littérature a identité instable parce qu’elle n’a pas de territoire car
Pécrivain lui-méme est sans patrie. Ces auteurs subsahariens installés en
Occident refusent la confrontation des cultures. L’écriture, pour eux,
doit se situer aux confluents des dialogues qui se nouent dans le monde
et entre les littératures. L’ceuvre littéraire doit alors établir le dialogue
entre la culture africaine et les autres cultures. C’est dans cette logique
qu’ils congoivent des personnages aux identités flottantes, des
personnages qui changent d’identité en fonction de leur situation sociale
et géographique.

177



2. Poétique de dédoublement identitaire

« L’identité n’est pas donnée une fois pour toutes, elle se
construit et se transforme tout au long de P'existence » (Maalouf, 1998 :
31). Ces propos de I'essayiste, Amine Maalouf mettent en évidence la
flexibilité de lidentité dans notre ére de brassage culturel. D’ailleurs
ajoute-t-il, « A I'ére de la mondialisation avec ce brassage accéléré et
vertigineux, qui nous enveloppe tous, une nouvelle conception de
Iidentité s’impose - d’urgence ». L’écriture, dans le corpus, semble
s’inscrire dans cette aspiration de Maalouf qui cherche a ouvrir son
identité a d’autres identités. Il s’y observe en effet, le refus de
lattachement a une identité. La notion d’identité méme tend a devenir
une banalité puisqu’elle peut prendre toutes les formes. Ce qui donne aux
exilés une possibilité de se réinventer, un moyen de renaitre.

2.1. L’identité : un masque de révolte, de sécurité et de liberté

Le nom est le premier élément qui sert a distinguer une
personne de ses semblables. Comme tel, il renvoie au groupe social de la
personne et a sa filiation. Ainsi, 'attribution du nom obéit 4 un ensemble
de procédés visant a fixer I'individu dans sa société. Le nom est, pour
Maylis Coutau-Bégarie, « ce grace a quoi débute en I'individu le processus
identificatoire, il est créateur d’identité. Aux yeux d’autrui, il est ce qui
fait advenir une reconnaissance » (Coutau-Bégarie , 2012). Cependant, il
arrive que le nom soit utilisé comme un masque qui lui confere des réles
différents dans la société. Ce déguisement identitaire adossé a un jeu
onomastique est de mise dans le corpus. Transit de Waberi, poétise un
dédoublement identitaite sous forme de révolte. Le narrateur du récit, en
effet, de son nom de naissance Bachir Assoweh, se fait appeler Bachir
Benladen a son arrivée a l'aéroport de Roissy. « Ah, j’ai laissé tomber
mon vrai nom, Bachir Assoweh. Je m’appelle depuis six mois Benladen »
dit-il avant de poursuivre : « Moi j’aime ¢a, Benladen qu’on dit et tout le
monde est mort de panique comme si j’étais un vrai Kamikaze ». Le
personnage qui tient ces propos, est un orphelin. Livré a lui-méme, il
devient enfant-soldat et prend part a la guerre civile avec plusieurs autres
enfants de son age. En I'absence de tout repere familial, donc social et
culturel, son nom Bachir Assoweh qui le liait a ses filiations n’a plus sa
raison d’étre. Il renait désormais Bachir Benladen, un choix qui n’est pas
fortuit. Le choix de ce nom maintient Bachir Assoweh/Benladen dans

178



une double posture de révolte et de terreur. Sa volonté de devenir 'autre
est ainsi expressive. Sous ce nouveau masque, son identité, se fragmente
en « identité terreur » et « identité célébrité ».

L’identité-terreur repose sur une volonté de révolte. Le
narrateur, en effet, se forge un modele a travers qui son réve pourra se
réaliser. Il se propose alors de porter le masque de la révolte contre
I'ancien colonisateur, celui-la méme qui a manigancé et activé la guerre
civile dans son pays. 1l y a aussi dans cette révolte une volonté de faire
peur au colon, cet adversaire blanc. « Benladen c’est plus grand bousilleur
des riches » (Waberi, 2003 : 30), avoue le narrateur. Avec ce nom, il veut
parvenir a une sorte d’équilibre de la terreur qui lui assure respect et qui
le rétablit comme un semblable du Blanc qui a dressé une frontiere entre
son Dijibouti natal et Paris. Mieux, il veut étre vu comme un étre craint
dans cet espace redoutable. 1l porte donc ce nom par nécessité car il est
sans protection : « Aujourd’hui papa et maman ne sont plus la [...], je
suis tout seul, sans frere et sceur dans un pays ou chaque famille peut
faire équipe a elle seule » (Waberi, 2003 : 21). Pour quelqu’un qui n’a
connu que les armes et la guerre, le nom devient son bouclier pour
circuler librement. Au-dela de la révolte, il y a derriere le masque
« Benladen », une quéte de célébrité.

L’identité-célébrité permet au narrateur de se sentir aussi
important que cet « Autre », le Blanc qui se complait dans une posture de
supériorité. Avec la nouvelle identité, I'enfant soldat n’est plus un
individu quelconque car, la « grosse téte avec belle barbe [de Benladen],
C’est la plus chere au monde. Ca vaut cinquante millions de dollars »
(Waberi, 2003 : 36). Des lors, Bachir Assoweh, méme en « poupée
Benladen », représente un symbole de résistance. L’identité-célébrité est
aussi perceptible chez certains personnages de Miano. Dans le roman,
Ces dmes chagrines, Antoine, le personnage principal se fait appelé Snow.
Méme si le récit ne donne aucune explication sur lorigine et les
intentions qui ont prévalu a ce choix, les commentaires peuvent aider a
comprendre que ce nom répond a un projet social, le mannequinat. Le
narrateur, en effet, dit ceci:« Cétait un de ces garcons a la tignasse
soigneusement peroxydée, méticuleusement défrisée, qu’on pouvait
rencontrer dans les quartiers branchés de I'Intra-muros |...]. Il se faisait
appelé Snow. On le prenait pour un mannequin » (Miano, 20011 :17). Le
projet de mannequinat va se confirmer puisque dans le role du serpent a
travers une série télévisée, il sera un top model. Il devient alors célebre

179



en occupant les premiéres pages des magazines et des journaux. La
célébrité dans ce cas rime avec le succes du personnage, ce qui induit
I'idée d’une identité commerciale, une identité marchande qui permet de
transcender.

2.2. L’identité comme moyen de commerce et de transcendance
L’identité, avec les enfants de la postcolonie, tend a perdre

toute sa valeur primaire qui en faisait un solide repere social. Elle est
devenue banale au point quune méme identité peut étre affectée a
différentes personnes. Dans le corpus, des personnages changent
d’identité, d’autres échangent leur identité contre des avantages
financiers. Certaines fois, le commerce identitaire commence pour le
sujet migrant, depuis le pays d’origine. Des migrants arrivent ainsi a leur
destination munis de faux documents d’identité. Le roman, Ces dmes
chagrines de Léonora Miano fait échos de ce commerce avec le cas du
personnage, Maxime. Le narrateur avoue a son sujet : « II était arrivé au
Nord apres deux années d’études universitaires au Mboasul...|Muni d’'un
faux visa qu’on lui avait vendu pour vrai dans les murs méme du consulat
de 'Hexagone au Mboasu, et qui ne lui avait pas permis d’obtenir un titre
de séjour en regle, Maxime avait étudié, a 'époque dans une université
de province » (Miano, 2001 :58). Méme si le narrateur passe sous silence
les détails relatifs a ce faux document d’identité, il révéle tout de méme
plus loin que le migrant camerounais une fois au Nord, a usurpé l'identité
de son demi-frére Antoine, pour travailler a la Banque. Miano écrit :
« Lorsque Maxime avait di trouver du travail apres ses études, Antoine
avait tout de suite accepté de lui venir en aide. Cependant, il avait exigé,
étant donné le risque encouru, que la moitié du salaire lui revienne.
Maxime avait da se résoudre. Depuis, il n’avait cessé sous le nom
d’Antoine Kingué de gravir les échelons. Ses revenus avaient crd, la part
destinée a Antoine également » (Miano, 2001 :60). Ces exemples levent
un coin de voile sur le trafic des titres d’identité dans les représentations
diplomatiques et par la méme occasion, pointe du doigt les responsables
de ce phénomene. Au-dela de cette responsabilité partagée entre émigrés
et diplomates, il se remarque le caractére banal de I'identité. Ici, le titre
d’identité s’apparente a un objet commercial dont peut disposer chacun
et a tout moment en fonction du pouvoir d’achat de I'acquéreur.
L’identité qui fixe la personne a son environnement et a sa société,

180



s’émiette pour produire d’autres identités qui permettent a I'individu de
s'intégrer dans d’autres « Ailleurs », de s’y maintenir et de s’épanouit.

Le sujet migrant toujours en mouvement, d’un espace a un
autre, est aussi en quéte perpétuelle de la relation pour sa survie. II lui
arrive alors de renoncer a son identité « germinative » et de préter sa
personne a d’autres identités possibles. C’est ce qui explique que dans le
récit, Blen-Blanc-Rouge, un des personnages de Mabanckou passe de
Massala-Massala a Eric Jocelyn-George puis a Marcel Bonaventure. Le
personnage de Mabanckou voit ainsi son identité congolaise exprimée et
portée par le nom Massala-Massala, s’émietter en plusieurs autres
identités dans sa quéte d’intégration au pays d’accueil. Poussé au-devant
de la scene par les événements et les contraintes de 'immigration, le
personnage lui-méme, a du mal a comprendre les fondements de cette
métamorphose identitaire. Entre regret et stupéfaction, il confie : « Mo,
Marcel Bonaventure, je dis et redis que jusqu’au jour ou j’ai foulé la terre
de France, ce lundi 15 octobre, a 'aube, mon nom était encore Massala-
Massala. Le méme nom répété deux fois. Dans notre patois, cela veut
dire : ce qui reste restera, ce qui demeure demeurera. Le nom de mon
pere. Le nom de mon grand- pere, de mes arriere-grands-parents. Je
pensais que le nom ¢était éternel, immuable. Je pensais que le nom reflétait
I'image d’un passé, d’une existence, d’une histoire de famille, de ses
heurts, de ses déchirements, de sa grandeur, de sa décadence ou de son
déshonneur » (Mabanckou 1998 :126-127). Poursuivant, il ajoute : « Oui,
je pensais que le nom était sacré. Qu’on ne le changeait pas comme on
change de vétements pour mettre ceux qui correspondent a une
réception donnée. Qu’on ne prenait pas un autre nom comme ¢a, sans
savoir d’ou il vient et qui d’autre que vous le porte. Mais qu’est-ce que le
nom dans notre petit monde a nous, ici, loin du pays natal ? Le nom, une
étiquette sur la marchandise, un passeport qui ouvre les frontiéres, un
« Laisser-passer » permanent ». Ces propos expriment toute la légereté
qui est affectée a I'identité et montrent comment un nom peut perdre sa
valeur et son contenu quand le porteur de ce nom passe d’un espace a un
autre.

Le bilan sur la poétique de doublement identitaire montre que
les trois auteurs font porter différents masques identitaires a leurs
personnages. Chez Waberi, Bachir Assoweh porte la charge du révolté
qui cherche a imposer son respect a « I’Autre », le Blanc. 11 s’assimile de
ce fait 2 Benladen, ’homme qui était le plus recherché de la plancéte. Il

181



gagne ainsi en célébrité et peut se dresser devant cet « Autre » qui se croit
supérieur. Etre célebre donne des avantages dans la société. C’est ce que
Miano, quant a elle, cherche a montrer a travers son personnage Antoine,
surnommé Snow. C’est également ce souci d’intégration sociale qui
anime Mabanckou. Il soumet en effet son personnage principal a un
perpétuel changement de nom, donc d’identité. 1l ressort de ce bilan
qu’ils ont en commun le caractere furtif, changeant et éphémere de
Iidentité. L’identité est pour eux un masque qui sert a traverser les
espaces, a redéfinir laltérité et a se projeter dans le nouvel
environnement. Une telle démarche repose sur la volonté de 'auteur
d’ouvrir son identité a d’autres identités. Pour aller vers I’Autre, pour le
rencontrer, pour vivre ensemble avec lui dans ce monde en pleine
mutation ou les valeurs socio-culturelles se mélent, se fusionnent et se
regroupent, le nom ne doit plus réduire celui qui le porte a un territoire.
La poétique de dédoublement identitaire est donc porteuse d’une
littérature sans territoire.

3. Le dédoublement identitaire : une écriture transnationale

L’étude étymologique du terme « transnationalisme » permet
de rappeler quil est composé du préfixe « trans » et du substantif,
« nationalisme » qui renvoie aux pratiques inscrites dans le cadre strict de
la nation. L’affixe « trans » a pour équivalent sémantique, « par-dela » ou
«au-dela ». Ce qui exprime l'idée de passage d’un espace a un autre ou
d’une transition, voire dans ce contexte, une mise en relation entre
plusieurs espaces nationaux. Entrevoir la poétique de dédoublement
identitaire comme une écriture transnationale suppose alors la mise en
évidence d’une écriture « afro-occidentale », c’est-a-dire, une écriture en
noir et blanc ou encore une écriture transnationale.

3.1. Une écriture en noir et blanc

L’une des conséquences de la bi-appartenance territoriale et
culturelle des écrivains, est le double impact de terroir africain et de la
culture occidentale sur leur écriture. Cela est perceptible par les traces de
Poralité dans Pécriture d’une part, et a travers l'influence des autres
littératures, d’autre part.

Les auteurs convoquent le genre oral, notamment le proverbe
dans leurs textes. Le proverbe est une parole imagée qui porte une valeur

182



a la fois pédagogique, morale et esthétique. Parole de sagesse, le proverbe
assure des compétences de parole a celui qui s’en sert et lui assure une
autorité sur son auditoire. Le recours délibéré a ces paroles de sagesse
démontre la parfaite maitrise de la culture africaine des écrivains. Ainsi,
méme a des milliers de kilomeétres de ’Afrique, ils portent en eux les
germes de leur culture d’origine, ce qui révele leur identité africaine. Dés
lors, de maniere ontologique, ressurgissent dans I’acte de parole de leurs
personnages ces paroles imagées. C’est en cela que Mabanckou fait dire
a Massala-Massala, le narrateur de Bleu-Blanc-Ronge : « L’argent n’a jamais
pleuré les morts » (Mabanckou, 1998 : 57) pour dire que ’homme est
plus important que P'argent. Plus loin encore, le narrateur, a travers la
métaphore, « Paris est un grand garcon » (Mabanckou, 1998 : 97), attire
Pattention sur les difficultés que les candidats a 'immigration pourraient
rencontrer a Paris. Par ailleurs, Miano fait dire a son narrateur : « Le sang
n’est pas de eau » (Miano, 2011 : 62) pour appeler a plus de solidarité
entre Antoine, Maxime et leurs autres fréres. Au-dela de 'usage des
proverbes par les personnages, ils s’expriment souvent dans une langue
qui traduit la pensée africaine. C’est surtout ce qui se remarque chez
Waberi a chaque fois qu’il donne la parole a Bachir Assoweh dit
Benladen. En voici quelques exemples : « Sur le bon Dieu qui a salé la
mer, tu dois me croire [...] » (Waberi, 2003 :131). Ici, I'expression « Sur
le bon Dieu» a pour équivalent sémantique dans la pensée africaine,
« prendre le bon Dieu a témoin ». « On fait bonjour a tout le monde »
(Waberi, 2003 :131) pour dire « on salue tout le monde » car en Afrique
on fait une salutation. « Je fais mon chef et je crie : putain de ta grosse
mere, donne largent tout de suite ». (Waberi, 2003 :132. Dans cette
phrase, I'expression « je fais mon chef » signifie dans la pensée africaine
agir avec autorité. Toutes ces expressions et ses proverbes concourent a
assurer au texte une identité africaine. Cependant, a c6té de cette culture
africaine, coexistent dans le méme texte d’autres littératures.

La littérature comparée, selon Daniel-Henri Pageaux,
est « fondée sur le dialogue des cultures » puisque, ajoute-t-il : « tout texte
se construit comme « mosaique de citations » ; tout texte est absorption
et transformation d’un autre ou d’autres textes » (Pageaux, 1994 :18). Ce
constat semble se vérifier dans le corpus. Dans les récits, se rencontrent
des textes de différents horizons ou se telaient, s’entrelacent et se
renouvellent différentes écritures de différents genres littéraires. Cette
pratique de récupération et de réécriture n’est autre que la pratique de

183



lintertextualité. Mabanckou avoue ainsi a travers Moki étre sous
linfluence de la littérature francaise : « J’ai lu beaucoup d’auteurs francais
que vous autres ne connaissez pas : Albert Camus avec La peste ; Victor
Hugo et ses Misérables. J’ai émerveillé les filles en récitant les vers des
Méditations poétiques de Lamartine ou La mort du loup d’Alfred de
Vigny qui est, a mon avis, 'un des plus beaux poémes de la littérature
francaise » (Mabanckou, 1998 : 76). Quant a Miano, elle  intégre
subtilement dans son récit, des petits passages du nouveau texte
convoqué et renvoie le lectorat a des notes de lecture. Parlant d’Antoine
qui emprunte le métro apres un rendez-vous, elle écrit: « Le jeune
homme, s’engouffrant dans le métro, n’entendit pas la voix du mendiant
qui déclamait un poéme ancien : fréres humains qui aprés nous vivez.
Nrayez les cceurs contre nous endurcis ». Dans la note 3 (page 277 du
récit) a la quelle renvoie le poeme, elle précise : « Francois Villon, La
ballade des pendus » » (Miano, 2011 :65-606). 11 y a donc une volonté des
auteurs a écrire au-dela des frontiéres. Cela fait d’eux promoteurs d’une
littérature transnationale.

3.2. Vers une écriture a vocation transnationale

Les textes sont I’écho d’une écriture qui cherche a établir la
relation entre le Notd et le Sud. C’est une écriture qui vise la mise en
commun, des cultures, la quéte de l'interculturel, une sorte d’écriture  qui
recentrerait les paroles individuelles issues des identités nationales et
individuelles. Comme le précise Homi Bhabha, « ce qui est en jeu est la
nature performative des identités différentielles : la régulation et la
négociation de ces espaces qui sont continuellement, de facon
contingente, « en train de s’ouvrim, redessinant les frontieres, exposant
les limites de toute prétention a un signe du singulier ou autonome de
différence — qu’il s’agisse de classe, de genre ou de race.» (Bhabha,
2007 :333).

La notion de territoire, dés lors, n’a pas une grande importance
pour les auteurs du corpus. Ecrivains apatrides ou encore, écrivains du
« dedans-dehors », ils refusent de s’accrocher a une identité. Comme le
rappelle Mabanckou, par la voix de son personnage, Massala-
Massala, « Le nom n’a aucune histoire pour nous|les immigrés] ». Pour
se justifier, il revient sur son aventure personnelle qui I'a vu porter
différents noms a différentes périodes de sa vie:«Je suis Marcel
Bonaventure, ¢a, je m’en souviendrai. Quoi qu’il m’advienne. Je ne peux

184



plus le rayer de ma mémoire, ce nom. Je le porte comme je porte le nom
de Masssala-Massala. Je ne suis plus une seule personne. Je suis plusieurs
a la fois. Quelquun prononcerait dans la rue le nom de Marcel
Bonaventure? Je me retournerais. Comment gommer ce nom-la ? Il est
en moi. C’est une question de dédoublement. Je ne parle méme pas de
lautre nom, Eric Jocelyn-Georges. » (Mabanckou, 1998 :127). L’auteur
éclate volontairement lidentité de son personnage en plusieurs autres
identités. Il semble étre guidé par un souci d’ouverture a « I’Autre ». 11
crée donc la relation pour aller vers lui, pour étre comme lui ou méme
étre a sa place. L’écriture devient une quéte permanente de la relation
pour vivre ensemble avec « ’Autre » sans distinction de couleur.

C’est d’ailleurs ce qui peut expliquer le choix du pronom
personnel « je » dans Blen-Blane-Rouge et Transit. Ce « je » peut porter tous
les noms et revendiquer toutes les identités. Cest un personnage
universel car I’écriture elle-méme se veut une écriture « trans », c’est-a-
dire, une écriture au-dela et par-dela les nations. L’identité, en définitive,
apparait comme une quéte permanente de la relation, elle est la
manifestation dun mouvement vers lautre pour faciliter les
changements de roles dans la société. Les personnages agissent donc
comme si chacun cherchait a se donner une image de circonstance face
aux différentes épreuves. Par cette technique d’écriture, les écrivains
s’emploient a déconstruire 'image canonique de « sous-homme » que
leur a toujours collée 'ancien colonisateur. 1ls aspirent a une société qui
redéfinisse les notions d’identité et d’altérité. Chez Miano, le texte est
impersonnel et oppose constamment le Nord au Sud. Le Sud pouvant
indiquer n’importe quel pays d‘Afrique quand le Nord renvoie a
I’Occident dans sa globalité.

Il est donc question de la recherche dune littérature de
consensus qui fera tomber les masques identitaires, tout en annulant les
frontieres artificielles entre une littérature dite du centre et les autres
considérées comme des textes de la périphérie. L écriture rend alors
compte, non pas seulement du continent africain, mais de ’Europe et
d’ailleurs. C’est ce qui semble justifier le projet de Miano d’habiter la
frontiére car dit-elle, «I'identité afropéenne est frontaliére » (Miano,
2012 : 29). Dans ce méme ordre d’idée, Calixthe Beyala une autre autrice
de cette génération revendique D'apatridie : « [Je suis] un oiseau apatride
qui vole sans troubler la marche du soleil » (Beyala, 1993 : 28). Cette
apatridie rime avec une écriture en noir et blanc, une écriture

185



culturellement enrichie par le Nord et le Sud. En définitive, pour ces
écrivains, I’écriture doit aspirer a la mise en abime des identités littéraires
et proner la littérature tout court. Cest donc a juste titre que ses
animateurs se considérent comme des écrivains tout- court, c’est-a-dire
des auteurs dépourvus d’une quelconque appartenance territoriale.

Conclusion

L’étude du dédoublement identitaire a révélé que les écrivains
subsahariens de la quatrieme génération, ceux qui sont identifiés comme
les enfants de la postcolonie s’assument comme des auteurs binationaux.
Ils revendiquent une terre d’origine et une terre d’accueil. Mabanckou,
Miano et Waberi, dans cette dynamique, mettent en scene des
personnages sans identité fixe. Ils leur font porter différents noms pour
s’adapter aux réalités du moment et afin d’affronter les périples de
Iimmigration. Par ce jeu onomastique, les écrivains démontrent le
caractere non figé de la notion d’identité. Celle-ci se trouve ainsi
galvaudée puisqu’elle est désormais dénudée de son encrage social et
sociologique.

Les masques identitaires qu’ils font porter aux personnages
servent de prétexte pour exprimer le vécu quotidien des immigrés. Le
faisant, I’écriture, tout en relevant les exclusions sociales et les rejets en
négocie la fin. Ils adossent alors leurs productions a une poétique qui
permet de revendiquer une société dans laquelle I'identité et Daltérité
doivent étre repensées. En d’autres termes, il s’agit d’'une écriture qui
vise a établir la relation entre les immigrés et cet « Autre » qui s’est
toujours considéré supérieur a eux.

Clest en réalité d’'une déconstruction des frontiéres littéraires.
L’écriture est engagée dans une aventure de I'entre-deux identitaire et
culturel ou les notions de 'interculturalisme, et de transnationalisme sont
les points d’ancrage. Les concepts de « littérature africaine », « littérature
francaise » doivent alors faire place a la terminologie de « littérature tout
court ».

186



Références bibliographiques

BEYALA Calixthe, 1993. Maman a un amant, p. 28, Albin Michel, Paris
BHABHA Homi, 2007. Les lienx de la culture. Une théorie Postcoloniale,
p.333, Payot, Paris

COUTAU-BEGARIE Maylis, avril 2012. Le nom, garant de lidentité,
Colloque sur Iidentité, [en ligne] sur www.ircom.fr/documents/Cahier ,
consulté le 105 /10/2025.

FRANCO Bernard, 2016. La /littérature comparée : histoire, domaines,
méthodes, Armand Colin, Patis

KODJO-GRANDVAUX Séverine, 17 mars 2016. Littérature :
« Mabanckou, des racines a la plume », Jeune Afrigne digital consulté sur
le sitehttps:/ /www.jeuneafrique.com/jeune-afrique-digital / le
03 /06/2020.

MAALOUF Amin, 1998. Les Identités menrtriéres, Grasset & Fasquelle,
Paris

MABANCKOU ALAIN, 1998. Blen-Blanc-Ronge, Présence africaine,
Paris

MABANCKOU Alain, 2012. Le Sanglot de I’homme noir, Fayard, Paris.
MABANCKOU Alain, 2016. Le monde est mon langage, Grasset &
Fasquelle, Paris

MIANO Léonora, 2011. Ces dmes chagrines, Plon, Paris

MIANO Léonora, novembre 2005. Interview consultée en ligne sur le
site : www.aflit.arts.uwa.edu.au/Amina/Miano.html. AMINA,
n°427pp.68-69, consultée le 05 /10/2025.

MIANO Léonora, 2020. Afropea, Utopie post-occidentale et post-
raciste, Grasset & Fasquelle, Paris

PAGEAUX Daniel-Henri, 1994. Littérature générale et comparée, Armand
Colin, Paris

RUSHDIE Salman, 2003. Patries imaginaires, traduit de Ianglais
(Imaginary Homelands) par Aline Chatelain, P.306, Christian Bourgois,
Paris

WABERI Abdourahman Ali, 2003. Transit, Gallimard, Paris

187


http://www.ircom.fr/documents/Cahier
http://www.aflit.arts.uwa.edu.au/Amina/Miano.html

