
172 

POETIQUE DU DEDOUBLEMENT IDENTITAIRE 
CHEZ ABDOURAHMAN ALI WABERI, ALAIN 

MABANCKOU ET LEONORA MIANO 
 
SIAKA Ouattara 
Université Alassane Ouattara de Bouaké – Côte d’Ivoire 
tchebakorofils@gmail.com 
 
Résumé 
 
Abdrahman Waberi, Alain Mabanckou et Léonora Miano font partie des auteurs dits enfants de la  
postcolonie. Nés en Afrique et installés en Occident d’où ils produisent, ils revendiquent une double 
appartenance. L’étude cherche alors à montrer de quelle manière ces écrivains poétisent leur double identité. 
Adossée à l’imagologie, l’analyse révèle que ces auteurs attribuent à leurs personnages différents masques 
identitaires pour leur intégration sociale. De plus, ils font cohabiter dans le même texte les langues du 
terroir africains et d’autres langues. Cette poétique de dédoublement identitaire produit une écriture 
transnationale. Les écrivains déconstruisent ainsi l’idée d’une littérature du centre qui serait  supérieur 
aux autres littératures considérées périphériques.  
 
Mots clés : poétique, dédoublement, identité, écriture, transnationalisme.        
   

Abstract 
 
Abdrahman Waberi, Alain Mabanckou and Léonora Miano are among the authors known as children 
of the postcolony. Born in Africa and settled in the West from where they produce, they claim a dual 
belonging. The study then seeks to show how these writers poeticize their dual identity. Based on imagology, 
the analysis reveals that these authors attribute to their characters different identity masks for their social 
integration. In addition, they make the languages of the African terroir coexist in the same text with 
other languages. This poetics of identity duplication produces a transnational writing. The writers thus 
deconstruct the idea of a literature of the center that would be superior to other literatures considered 
peripheral. Keywords: poetics, duplication, identity, writing, transnationalism. 
 
Keywords: poetics, duplication, identity, writing, transnationalism. 

 
Introduction 

 
Les écrivains d’origine africaine installés en France, ceux que 

le Franco-Djiboutien, Abdourahman Ali Waberi appelle les enfants de la 
postcolonie, produisent des œuvres qui nourrissent la réflexion sur les 
questions d’identité, d’altérité et de culture métissée. Les textes écrits par 
ces émigrés qui revendiquent la bi-appartenance sont soumis à un jeu 



173 

onomastique susceptible de produire une poétique de dédoublement 
identitaire. 

Abdrahman Waberi, Alain Mabanckou et Léonora Miano, 
s’inscrivant dans cette dynamique d’écriture, fictionnalisent dans les 
œuvres, Bleu-Blanc-Rouge, Ces âmes chagrines et Transit des personnages qui 
portent plusieurs masques identitaires au fil de à leurs multiples 
déplacements.   

L’interrogation à laquelle l’étude cherche à répondre est de 
savoir, de quelles manières se déploie cette esthétique de dédoublement 
identitaire ? En d’autres termes, quel est l’intérêt porté à la question 
identitaire par ces écrivains que Salman Rushdie qualifie de « batards 
internationaux » ? (Rushdie, 1993 : 306). Adossée à l’imagologie, l’étude 
part du déchirement identitaire des auteurs, analyse les masques 
identitaires des personnages et entrevoie l’écriture comme une 
expression du transnationalisme. 

 
1. Mabanckou, Miano et Waberi face à la question identitaire 

 
Le mot « identité » n’est pas facile à définir en raison de la 

variété des intentions qui accompagnent  son emploi. En philosophie,  le 
mot a cristallisé la réflexion depuis le «connais-toi toi-même » attribué à 
Socrate et le « cogito ergo sum », (je pense donc je suis) de René 
Descartes dans son Discours de la méthode.  Avec la mondialisation et ses 
cohortes d’immigrés, les analyses  tendent à confiner « identité » et 
« culture ». C’est ce que semble confirmer le comparatiste Bernard 
Franco quand il dit : « L’entrée dans le nouveau millénaire se faisait avec 
la conscience d’un temps nouveau dans la façon de penser les identités, 
dans un environnement multiculturel où l’immigration mêlait les 
héritages. Si le XIXe siècle était celui des nations et le XXe celui des 
nationalismes, le XXIe s’engageait dans une nouvelle manière de penser 
les identités » (Franco, 2016 : 109). 

L’identité, toutefois, dans son assertion la plus simple, c’est ce 
qui caractérise un individu, ce qui permet de le reconnaître en tant que 
ce qu’il est. Comme l’explique Amin Maalouf, « mon identité, c’est ce qui 
fait que je ne suis identique à aucune autre personne. »(Maalouf, 1998 : 
31.) L’identité, dès lors, repose sur des critères sociaux, culturels, 
professionnels ou religieux permettant la singularité d’une personne. Ce 
faisant, comment réagissent les auteurs du corpus face à une existence 



174 

partagée entre le pays d’origine et celui d’accueil ? De quelle identité se 
réclament-ils ? 
 

1.1. Une double identité territoriale assumée 
L’itinéraire des trois auteurs montre qu’ils sont africains de 

naissance avant de s’installer en Occident où ils ont adopté la nationalité 
du pays d’accueil. Ainsi, Mabanckou est congolais de naissance, Waberi 
est djiboutien et Miano est camerounaise. Après avoir migré en France 
et adopté la nationalité de leur pays d’accueil, ils sont respectivement 
désormais franco-congolais, franco-djiboutien ou franco-camerounaise.  
Dès lors,  l’identité ne se définit plus à travers une origine précise. Le 
nouvel espace permet sa restructuration.  

  Les identités sont recomposées à partir des mouvements de 
l’écrivain qui revendique désormais une identité-relation entre le pays 
d’accueil et le pays laissé. Dans le rapport entre cet  « Ici » et 
cet   « Ailleurs »,  l’écrivain semble se sentir partout chez lui. C’est 
d’ailleurs ce qu’avoue Waberi parlant de Djibouti et de la France : « J’ai 
deux amours : mon pays et Paris » (Waberi, 2001 : 81). L’auteur, à travers 
le narrateur de Rift, Routes, Rails,  déclare ainsi clairement son bi-
nationalisme. Partagé entre Djibouti le pays d’origine, et la France la terre 
d’accueil, il se considère comme « un trait d’union entre les deux 
mondes » (Waberi, 2003 : 49).  Revendiquant clairement les deux 
appartenances territoriales, le franco-djiboutien refuse l’identité d’un seul 
espace qui pourrait l’éloigner de l’autre espace. Il semble s’opposer à une 
identité porteuse de rejet et de repli sur soi-même. Pour l’auteur de 
Transit,  le problème identitaire ne consiste pas à s’affranchir d’un 
continent pour un autre, mais il est question de marquer sa présence dans 
l’espace habité. L’identité ne doit donc pas rimer avec souffrances, 
pleurnicheries et  sanglots. C’est le sens de la pensée de  Mabanckou, le 
franco-congolais : « Je ne conteste pas les souffrances qu’ont subies et 
que subissent encore les Noirs. Je conteste la tendance à ériger ces 
souffrances en signe d’identité. Je suis né au Congo-Brazzaville, j’ai étudié 
en France, j’enseigne désormais en Californie. Je suis noir, muni d’un 
passeport français et d’une carte verte. Qui suis-je ? J’aurais bien du mal 
à le dire. Mais je refuse de me définir par les larmes et le ressentiment » 
(Sévérine Kodjo-grandvaux, 2016). Mabanckou rejoint ainsi Waberi dans 
la revendication de la double identité, une identité éclatée entre l’origine 
et les lieux d’encrage. C’est aussi le point de vue de Léonora Miano.  



175 

Lors d’une interview qu’elle a  accordée à Weekend Magazine, 
elle dit : « Je suis venue en France à l’âge de 18 ans et avec mes sœurs, 
nous avons été élevées dans la culture française. Cependant suis-je moins 
africaine pour autant ? »  (Léonora Miano, 2005 :68-69). La franco-
camerounaise, à travers ces lignes, témoigne clairement de son 
appartenance aux deux identités, l’identité camerounaise et l’identité 
française, voire africaine et européenne. Elle est afro-européenne, d’où 
son concept « Afropéa », qui « rend visible et impose la permanence de 
la relation autant qu’il manifeste le désir d’une rencontre dont le résultat 
n’est pas la fusion, mais ce qui émerge, ce qui se crée à partir de la 
fécondation mutuelle des parties. »(Miano, 2020 : 105). Par cette 
déclaration de Miano, se perçoit clairement sa conception de l’identité. 
Pour elle comme pour les autres, la notion de territoire est un sujet banal. 
Pendant que Waberi se considère comme « un trait d’union » entre 
Djibouti et la France, Mabanckou réclame le statut de citoyen en 
mouvement qui, tour à tour, s’approprie les territoires qu’il traverse sur 
la route de son destin. C’est le sens de sa déclaration le 10 janvier 2012 
sur France-Inter : « L’avenir de l’homme noir, c’est de se dire qu’il se 
constitue là où il vit. Moi si je vis aux Etats-Unis j’essaye d’intégrer dans 
mon esprit que mon destin se construit au présent ». Pour Mabanckou, 
ce destin se construit entre trois continents : l’Afrique (son Congo natal), 
l’Europe (La France) et l’Amérique (les Etats-Unis). De même, Waberi 
est en errance permanente entre ces trois continents. Cette identité 
territorialement éclatée est aussi culturellement multicolore.    

Les auteurs en définitive, sont certes d’origine africaine, mais 
de par leurs trajectoires mouvantes et éclatées, ils se placent dans la 
posture des écrivains aux passeports multiples.   Ils sont, à l’analyse, 
engagés dans la dynamique d’une identité constructive qui ne laisse pas 
entrevoir une menace perpétrée par un groupe, ou un conflit identitaire 
qui hiérarchiserait les identités. Pour eux, l’identité ne saurait être 
réductible aux caractéristiques biologiques ou physiques de l’individu. 
Apatrides, ils se construisent une identité « afro » c’est-à-dire une identité 
qui a une part en Afrique et l’autre part ailleurs. Dans ce processus de 
construction identitaire, l’objet reste l’écriture. Par l’écriture et dans 
l’écriture, ils s’exercent à une littérature qui fait peau neuve et qui permet 
de naviguer entre les langues en portant un nouvel imaginaire social 
dominé par l’ombre du pays quitté et la réalité vécue du pays d’accueil. 
Écrivains d’origine africaine installés en Occident, ou écrivains 



176 

occidentaux d’origine africaine, selon, ces auteurs assument leur bi-
appartenance à la fois territoriale et culturelle. 
 

1.2. De la bi-territorialité au biculturalisme 
Une relation particulière entre la société, la langue et l’identité 

existe désormais chez l’écrivain francophone d’origine africaine de sorte 
que la langue, paramètre d’identité, est indissociable des réalités 
historiques et sociales. L’écriture devient alors le lieu où s’expérimentent 
de nouvelles opérations identitaires mettant en jeu des procédures de 
fabrications de sens qui combinent des répertoires différents. La 
migrance géographique débouche sur une pratique littéraire dont la 
particularité est de convoquer  plusieurs cultures dans un même espace. 
Désormais munis de deux passeports et nourris par des cultures 
différentes, ces écrivains réinventent la langue pour exprimer leurs 
situations sociales. Ils écrivent alors sous l’influence des cultures 
africaines, françaises, anglaises…etc. Cette pratique interculturelle se 
traduit dans les textes par le plurilinguisme. 

Il s’agit par le plurilinguisme, de convoquer dans le même texte 
plusieurs langues.  Cela s’observe  par  l’usage des mots du terroir africain 
dans les textes et par la présence d’autres langues. Dans le contexte d’une 
écriture au carrefour des civilisations, en effet, la seule langue française 
ne suffit pas pour exprimer la mobilité constante entre l’Afrique, 
l’Occident ou les États-Unis. En d’autres termes, la langue française 
semble problématique pour écrire l’histoire africaine contemporaine en 
relation avec le reste du monde. Le français académique étant insuffisante 
pour dire les réalités socio-culturelles telles qu’elles sont, l’écrivain 
transcontinental est alors contraint à une création poétique qui articule 
savamment la langue maternelle, l’anglais, le français, etc. Cette création 
langagière apparaît dans les textes sous des formes variées. L’apparition 
la plus évidente consiste à l’emploi des mots du terroir africain à 
l’intérieur d’une construction syntaxique française. Il se lit ainsi : 
« Warya ! Je suis à Paris » (Waberi, 2003 :13) pour dire « Les gars, je suis 
à paris ». Il en est ainsi des expressions comme : « l’abracadabra » 
(Waberi, 2003 :109)   pour dire le remue-ménage ou encore le désordre. 
« Muna mukala »  (Miano, 2011 :79) qui signifie « le petit blanc » ou 
encore : « le ndole », « foufou », « mitumba », « mukandjo » qui sont des 
noms de mets africains. Les récits sont ainsi parsemés d’idiomes africains 
variés : des mots, somaliens, congolais, camerounais, etc. À ce français 



177 

littéralement écorché, viennent s’ajouter d’autres langues, notamment  
l’anglais, l’arabe, l’espagnol, etc. Les expressions, « inch’Allah » (Waberi, 
2003 :128). « But...It’s Sunday »  (Miano, 2011 :24), « Whatever Just be 
gone when I return, all right? » (Miano, 2011 :24) sont quelques exemples 
de ce plurilinguisme.  

L’étude a montré que les trois auteurs, Mabanckou, Miano et 
Waberi ont une posture commune face à la question identitaire. Écrivains 
nés en Afrique et installés en Occident, ils revendiquent plusieurs 
nationalités. Munis de différents passeports, ils inventent un territoire 
« trans », c’est- à-dire, un espace au-delà des frontières. Cela se traduit 
chez Miano et Waberi par une relation particulière avec la langue. Ces 
deux auteurs en effet, réinventent une langue au carrefour des 
civilisations africaines et occidentales. Quant à Mabanckou, son texte 
n’est pas marqué par le plurilinguisme. Très influencé par la culture 
française, il préfère le français académique, « un français, français » 
(Mabanckou ,1998 :62) comme le dit Massala-Massala, le narrateur de 
Bleu-Blanc-Rouge puisque pour lui, « il y a une grande différence entre 
parler en français et parler le français » (Mabanckou ,1998 :63). L’auteur 
franco-congolais veut cependant que l’écriture ne soit subordonnée à 
aucune identité. Pour lui, l’écrivain doit être libre. « Un écrivain libre est 
celui qui refuse une carte d’identité ou celui qui les accumule dans la 
mesure où elle nourrit son univers » (Mabanckou, 2016 :31)  admet-il.  

L’écriture, à l’analyse,  ne doit plus être exclusivement en 
Afrique, ni totalement en France. Elle est appelée à migrer 
perpétuellement et continuellement en se redynamisant. C’est une sorte 
de littérature à identité instable parce qu’elle n’a pas de territoire car 
l’écrivain lui-même est sans patrie. Ces auteurs subsahariens installés en 
Occident  refusent la confrontation des cultures.  L’écriture, pour eux,  
doit se situer aux confluents des dialogues qui se nouent dans le monde 
et entre les littératures. L’œuvre littéraire doit alors établir le dialogue 
entre la culture africaine et les autres cultures. C’est dans cette logique 
qu’ils conçoivent des personnages aux identités flottantes, des 
personnages qui changent d’identité en fonction de leur situation sociale 
et géographique. 

 
 
 
 



178 

2. Poétique de dédoublement identitaire 
 
« L’identité n’est pas donnée une fois pour toutes, elle se 

construit et se transforme tout au long de l’existence » (Maalouf, 1998 : 
31). Ces propos de l’essayiste, Amine Maalouf mettent en évidence la 
flexibilité de l’identité dans notre ère de brassage culturel. D’ailleurs 
ajoute-t-il, « À l’ère de la mondialisation avec ce brassage accéléré et 
vertigineux, qui nous enveloppe tous,  une nouvelle conception de 
l’identité s’impose - d’urgence ». L’écriture, dans le corpus, semble 
s’inscrire dans cette aspiration de Maalouf qui cherche à ouvrir son 
identité à d’autres identités. Il s’y observe en effet, le refus de 
l’attachement à  une identité. La notion d’identité même tend à devenir 
une banalité puisqu’elle peut prendre toutes les formes. Ce qui donne aux 
exilés une possibilité de se réinventer, un moyen de renaître. 

 
2.1. L’identité : un masque de révolte, de sécurité et de liberté 

Le nom est le premier élément qui sert à distinguer une 
personne de ses semblables. Comme tel, il renvoie au groupe social de la 
personne et à sa filiation. Ainsi, l’attribution du nom obéit à un ensemble 
de procédés visant à fixer l’individu dans sa société. Le nom est, pour 
Maylis Coutau-Bégarie, « ce grâce à quoi débute en l’individu le processus 
identificatoire, il est créateur d’identité. Aux yeux d’autrui, il est ce qui 
fait advenir une reconnaissance » (Coutau-Bégarie , 2012). Cependant, il 
arrive que le nom soit utilisé comme un masque qui lui confère des rôles 
différents dans la société. Ce déguisement identitaire adossé à un jeu 
onomastique est de mise dans le corpus. Transit de Waberi, poétise un 
dédoublement identitaire sous forme de révolte. Le narrateur du récit, en 
effet, de son nom de naissance Bachir Assoweh, se fait appeler Bachir 
Benladen à son arrivée à l’aéroport de Roissy. « Ah, j’ai laissé tomber 
mon vrai nom, Bachir Assoweh. Je m’appelle depuis six mois Benladen » 
dit-il avant de poursuivre : « Moi j’aime ça, Benladen qu’on dit et tout le 
monde est mort de panique comme si j’étais un vrai Kamikaze ». Le 
personnage qui tient ces propos, est un orphelin. Livré à lui-même, il 
devient enfant-soldat et prend part à la guerre civile avec plusieurs autres 
enfants de son âge. En l’absence de  tout repère familial, donc social et 
culturel, son nom Bachir Assoweh qui le liait à ses filiations n’a plus sa 
raison d’être. Il renaît désormais Bachir Benladen, un choix qui n’est pas 
fortuit. Le choix de ce nom maintient Bachir Assoweh/Benladen dans 



179 

une double posture de révolte et  de terreur. Sa volonté de devenir l’autre 
est ainsi expressive. Sous ce nouveau masque, son identité, se fragmente 
en « identité terreur » et « identité célébrité ». 

L’identité-terreur repose sur une volonté de révolte. Le 
narrateur, en effet,  se forge un modèle à travers qui son rêve pourra se 
réaliser. Il se propose alors de porter le masque de la révolte contre 
l’ancien colonisateur, celui-là même qui a manigancé et activé la guerre 
civile dans son pays. Il y a aussi dans cette révolte une volonté de faire 
peur au colon, cet adversaire blanc. « Benladen c’est plus grand bousilleur 
des riches » (Waberi, 2003 : 36), avoue le narrateur. Avec ce nom, il veut 
parvenir à une sorte d’équilibre de la terreur qui lui assure respect et qui 
le rétablit comme un semblable du Blanc qui a dressé une frontière entre 
son Djibouti natal et Paris. Mieux, il veut être vu  comme un être craint 
dans cet espace redoutable. Il porte donc ce nom par nécessité car il est 
sans protection : « Aujourd’hui papa et maman ne sont plus là […], je 
suis tout seul, sans frère et sœur dans un pays où chaque famille peut 
faire équipe à elle seule » (Waberi, 2003 : 21). Pour quelqu’un qui n’a 
connu que les armes et la guerre, le nom devient son bouclier pour 
circuler librement. Au-delà de la révolte, il y a derrière le masque 
« Benladen », une quête de célébrité. 

 L’identité-célébrité permet au narrateur de se sentir aussi 
important que cet « Autre », le Blanc qui se complaît dans une posture de 
supériorité. Avec la nouvelle identité, l’enfant soldat n’est plus un 
individu quelconque car, la «  grosse tête avec belle barbe [de Benladen], 
c’est la plus chère au monde. Ça vaut cinquante millions de dollars » 
(Waberi, 2003 : 36).  Dès lors, Bachir Assoweh, même en « poupée 
Benladen », représente un symbole de résistance. L’identité-célébrité est 
aussi perceptible chez certains personnages de Miano. Dans le roman, 
Ces âmes chagrines, Antoine, le personnage principal se fait appelé Snow. 
Même si le récit ne donne aucune explication sur l’origine  et les 
intentions qui ont prévalu à ce choix, les commentaires peuvent aider à 
comprendre que ce nom répond à un projet social, le mannequinat. Le 
narrateur, en effet, dit ceci : «  C’était un de ces garçons à la tignasse 
soigneusement peroxydée, méticuleusement défrisée, qu’on pouvait 
rencontrer dans les quartiers branchés de l’Intra-muros […]. Il se faisait 
appelé Snow. On le prenait pour un mannequin » (Miano, 20011 :17). Le 
projet de mannequinat va se confirmer puisque dans le rôle du serpent à 
travers une série télévisée, il sera un top model. Il devient alors célèbre 



180 

en occupant les premières pages des magazines et des journaux. La 
célébrité dans ce cas rime avec le succès du personnage, ce qui induit 
l’idée d’une identité commerciale, une identité marchande qui permet de 
transcender.  

 
2.2. L’identité comme moyen de commerce et de transcendance  

L’identité, avec les enfants de la postcolonie, tend à perdre 
toute sa valeur primaire qui en faisait un solide repère social. Elle est 
devenue banale au point qu’une même identité peut être affectée à 
différentes personnes. Dans le corpus, des personnages changent 
d’identité, d’autres échangent leur identité contre des avantages 
financiers. Certaines fois, le commerce identitaire commence pour le 
sujet migrant, depuis le pays d’origine. Des migrants  arrivent ainsi à leur 
destination munis de faux documents d’identité.  Le roman, Ces âmes 
chagrines de Léonora Miano fait échos de ce commerce avec le cas du 
personnage, Maxime.  Le narrateur avoue à son sujet : « Il était arrivé au 
Nord après deux années d’études universitaires au Mboasu[...]Muni d’un 
faux visa qu’on lui avait vendu pour vrai dans les murs même du consulat 
de l’Hexagone au Mboasu, et qui ne lui avait pas permis d’obtenir un titre 
de séjour en règle, Maxime avait étudié, à l’époque dans une université 
de province » (Miano, 2001 :58). Même si le narrateur passe sous  silence 
les détails relatifs à  ce faux document d’identité, il révèle tout de même 
plus loin que le migrant camerounais une fois au Nord, a usurpé l’identité 
de son demi-frère Antoine, pour travailler à la Banque. Miano écrit : 
« Lorsque Maxime avait dû trouver du travail après ses études, Antoine 
avait tout de suite accepté de lui venir en aide. Cependant, il avait exigé, 
étant donné le risque encouru, que la moitié du salaire lui revienne. 
Maxime avait dû se résoudre. Depuis, il n’avait cessé sous le nom 
d’Antoine Kingué de gravir les échelons. Ses revenus avaient crû, la part 
destinée à Antoine également » (Miano, 2001 :60). Ces exemples lèvent 
un coin de voile sur le trafic des titres d’identité dans les représentations 
diplomatiques et par la même occasion, pointe du doigt les responsables 
de ce phénomène. Au-delà de cette responsabilité partagée entre émigrés 
et diplomates, il se remarque le caractère banal de l’identité. Ici, le titre 
d’identité s’apparente à un objet commercial dont peut disposer chacun 
et  à tout moment en fonction du pouvoir d’achat de l’acquéreur. 
L’identité qui fixe la personne à son environnement et à sa société, 



181 

s’émiette pour produire d’autres identités qui permettent à l’individu de 
s’intégrer dans d’autres « Ailleurs », de s’y maintenir et de s’épanouir. 

Le sujet migrant toujours en mouvement, d’un espace à un 
autre, est aussi en quête perpétuelle de la relation pour sa survie. Il lui 
arrive alors de renoncer à son identité « germinative » et de prêter sa 
personne à d’autres identités possibles. C’est ce qui explique que dans le 
récit,  Bleu-Blanc-Rouge, un des personnages de Mabanckou passe de 
Massala-Massala à Eric Jocelyn-George puis à Marcel Bonaventure. Le 
personnage de Mabanckou voit ainsi son identité congolaise exprimée et 
portée par le nom Massala-Massala, s’émietter en plusieurs autres 
identités dans sa quête d’intégration au pays d’accueil. Poussé  au-devant 
de la scène par les événements et les contraintes de l’immigration, le 
personnage lui-même, a du mal à comprendre les fondements de cette 
métamorphose identitaire. Entre regret et stupéfaction, il confie : « Moi, 
Marcel Bonaventure, je dis et redis que jusqu’au jour où j’ai foulé la terre 
de France, ce lundi 15 octobre, à l’aube, mon nom était encore Massala-
Massala. Le même nom répété deux fois.  Dans notre patois, cela veut 
dire : ce qui reste restera, ce qui demeure demeurera. Le nom de mon 
père. Le nom de mon grand- père, de mes arrière-grands-parents. Je 
pensais que le nom était éternel, immuable. Je pensais que le nom reflétait 
l’image d’un passé, d’une existence, d’une histoire de famille, de ses 
heurts, de ses déchirements, de sa grandeur, de sa décadence ou de son 
déshonneur » (Mabanckou 1998 :126-127). Poursuivant, il ajoute : « Oui, 
je pensais que le nom était sacré. Qu’on ne le changeait pas comme on 
change de vêtements pour mettre ceux qui correspondent à une 
réception donnée. Qu’on ne prenait pas un autre nom comme ça, sans 
savoir d’où il vient et qui d’autre que vous le porte. Mais qu’est-ce que le 
nom dans notre petit monde à nous, ici, loin du pays natal ? Le nom, une 
étiquette sur la marchandise, un passeport qui ouvre les frontières, un 
« Laisser-passer » permanent ». Ces propos expriment toute la légèreté 
qui est affectée à l’identité et montrent comment un nom peut perdre sa 
valeur et son contenu quand le porteur de ce nom passe d’un espace à un 
autre.  

Le bilan sur la poétique de doublement identitaire montre que 
les trois auteurs font porter différents masques identitaires à leurs 
personnages. Chez Waberi, Bachir Assoweh porte la charge du révolté 
qui cherche à imposer son respect à « l’Autre », le Blanc. Il s’assimile de 
ce fait à Benladen, l’homme qui était le plus recherché de la planète. Il 



182 

gagne ainsi en célébrité et peut se dresser devant cet « Autre » qui se croit 
supérieur. Etre célèbre donne des avantages dans la société. C’est ce que 
Miano, quant à elle, cherche à montrer à travers son personnage Antoine, 
surnommé Snow. C’est également ce souci d’intégration sociale qui 
anime Mabanckou. Il soumet en effet son personnage principal à un 
perpétuel changement de nom, donc d’identité. Il ressort de ce bilan 
qu’ils ont en commun le caractère furtif, changeant et éphémère de 
l’identité. L’identité est pour eux un masque qui sert à traverser les 
espaces, à redéfinir l’altérité et à se projeter dans le nouvel 
environnement. Une telle démarche repose sur la volonté de l’auteur 
d’ouvrir son identité à d’autres identités. Pour aller vers l’Autre, pour le 
rencontrer, pour vivre ensemble avec lui dans ce monde en pleine 
mutation où les valeurs socio-culturelles se mêlent, se fusionnent et se 
regroupent, le nom ne doit plus réduire celui qui le porte à un territoire. 
La poétique de dédoublement identitaire est donc porteuse d’une 
littérature sans territoire. 

 
3. Le dédoublement identitaire : une écriture transnationale 

 
L’étude étymologique du terme « transnationalisme » permet 

de rappeler qu’il est composé du préfixe « trans » et  du substantif, 
« nationalisme » qui renvoie aux pratiques inscrites dans le cadre strict de 
la nation.  L’affixe « trans » a pour équivalent sémantique, « par-delà » ou 
« au-delà ». Ce qui exprime l’idée de passage d’un espace à un autre ou 
d’une transition, voire dans ce contexte,  une mise en relation entre  
plusieurs espaces nationaux. Entrevoir la poétique de dédoublement 
identitaire comme une écriture transnationale suppose alors la mise en 
évidence d’une écriture « afro-occidentale », c’est-à-dire, une écriture en 
noir et blanc ou encore une écriture transnationale. 

 
3.1. Une écriture en noir et blanc 

L’une des conséquences de la bi-appartenance territoriale et 
culturelle des écrivains, est le double impact de terroir africain et de la 
culture occidentale sur leur écriture. Cela est perceptible par les traces de 
l’oralité dans l’écriture d’une part, et à travers l’influence des autres 
littératures, d’autre part.  

Les auteurs convoquent le genre oral, notamment le proverbe 
dans leurs textes. Le proverbe  est une parole imagée qui porte une valeur 



183 

à la fois pédagogique, morale et esthétique. Parole de sagesse, le proverbe 
assure des compétences de parole à celui qui s’en sert et lui assure une 
autorité sur son auditoire. Le recours délibéré à ces paroles de sagesse 
démontre la parfaite maîtrise de la culture africaine des écrivains.  Ainsi, 
même à des milliers de kilomètres de l’Afrique, ils portent en eux les 
germes de leur culture d’origine, ce qui révèle leur identité africaine. Dès 
lors, de manière ontologique, ressurgissent dans l’acte de parole de leurs 
personnages ces paroles imagées.  C’est en cela que Mabanckou fait dire 
à Massala-Massala, le narrateur de Bleu-Blanc-Rouge : « L’argent n’a jamais 
pleuré les morts » (Mabanckou, 1998 : 57) pour dire que l’homme est 
plus important que l’argent. Plus loin encore, le narrateur, à travers la 
métaphore, « Paris est un grand garçon » (Mabanckou, 1998 : 97), attire 
l’attention sur les difficultés que les candidats à l’immigration pourraient 
rencontrer à Paris. Par ailleurs, Miano fait dire à son narrateur : « Le sang 
n’est pas de l’eau » (Miano, 2011 : 62) pour appeler à plus de solidarité 
entre Antoine, Maxime et leurs autres frères. Au-delà de l’usage des 
proverbes par les personnages, ils s’expriment souvent dans une langue 
qui traduit la pensée africaine.  C’est surtout ce qui se remarque chez 
Waberi à chaque fois qu’il donne la parole à Bachir Assoweh dit 
Benladen. En voici  quelques exemples : « Sur le bon  Dieu qui a salé la 
mer, tu dois me croire […] » (Waberi, 2003 :131). Ici, l’expression « Sur 
le bon Dieu » a pour équivalent sémantique dans la pensée africaine, 
« prendre le bon Dieu à témoin ».  « On fait bonjour à tout le monde » 
(Waberi, 2003 :131) pour dire « on salue tout le monde » car en Afrique 
on fait une salutation.  « Je fais mon chef et je crie : putain de ta grosse 
mère, donne largent tout de suite ». (Waberi, 2003 :132. Dans cette 
phrase, l’expression « je fais mon chef » signifie dans la pensée africaine 
agir avec autorité. Toutes ces expressions et ses proverbes concourent à 
assurer au texte une identité africaine. Cependant, à côté de cette culture 
africaine, coexistent dans le même texte d’autres littératures. 

  La littérature comparée, selon Daniel-Henri Pageaux, 
est « fondée sur le dialogue des cultures » puisque, ajoute-t-il : « tout texte 
se construit comme « mosaïque de citations » ; tout texte est absorption 
et transformation d’un autre ou d’autres textes » (Pageaux, 1994 :18). Ce 
constat semble se vérifier dans le corpus. Dans les récits, se rencontrent 
des textes de différents horizons où se relaient, s’entrelacent et se 
renouvellent différentes écritures de différents genres littéraires. Cette 
pratique de récupération et de réécriture n’est autre que la pratique de 



184 

l’intertextualité. Mabanckou avoue ainsi à travers Moki  être sous 
l’influence de la littérature française : « J’ai lu beaucoup d’auteurs français 
que vous autres ne connaissez pas : Albert Camus avec La peste ; Victor 
Hugo et ses Misérables. J’ai émerveillé les filles en récitant les vers des 
Méditations poétiques de Lamartine ou La mort du loup d’Alfred de 
Vigny qui est, à mon avis, l’un des plus beaux poèmes de la littérature 
française » (Mabanckou, 1998 : 76). Quant à Miano, elle   intègre 
subtilement dans son récit, des petits passages du  nouveau texte 
convoqué et renvoie le lectorat à des notes de lecture. Parlant d’Antoine 
qui emprunte le métro après un rendez-vous, elle écrit : « Le jeune 
homme, s’engouffrant dans le métro, n’entendit pas la voix du mendiant 
qui déclamait un poème ancien : frères humains qui après nous vivez. 
N’ayez les cœurs contre nous endurcis ». Dans la note 3 (page 277 du 
récit) à la quelle renvoie le poème, elle précise : « François Villon, La 
ballade des pendus » » (Miano, 2011 :65-66). Il y a donc une volonté des 
auteurs à écrire au-delà des frontières. Cela fait d’eux promoteurs d’une 
littérature transnationale. 

 
3.2. Vers une écriture à vocation  transnationale 

Les textes sont l’écho d’une écriture qui cherche à établir la 
relation entre le Nord et le Sud. C’est une écriture qui vise la mise en 
commun, des cultures, la quête de l’interculturel, une sorte d’écriture   qui 
recentrerait les paroles individuelles issues des  identités nationales et 
individuelles. Comme le précise Homi Bhabha, « ce qui est en jeu est la 
nature performative des identités différentielles : la régulation et la 
négociation de ces espaces qui sont continuellement, de façon 
contingente, « en train de s’ouvrir», redessinant les frontières, exposant 
les limites de toute prétention à un signe du singulier ou autonome de 
différence – qu’il s’agisse de classe, de genre ou de race. » (Bhabha, 
2007 :333). 

La notion de territoire, dès lors, n’a pas une grande importance 
pour les auteurs du corpus.  Écrivains apatrides ou encore, écrivains du 
« dedans-dehors », ils refusent de s’accrocher  à une identité. Comme le 
rappelle Mabanckou, par la voix de son personnage, Massala-
Massala, « Le nom n’a aucune histoire pour nous[les immigrés] ». Pour 
se justifier, il revient sur son aventure personnelle qui l’a vu porter 
différents noms à différentes périodes de sa vie : « Je suis Marcel 
Bonaventure, ça, je m’en souviendrai. Quoi qu’il m’advienne. Je ne peux 



185 

plus le rayer de ma mémoire, ce nom. Je le porte comme je porte  le nom 
de Masssala-Massala. Je ne suis plus une seule personne. Je suis plusieurs 
à la fois. Quelqu’un prononcerait dans la rue le nom de Marcel 
Bonaventure? Je me retournerais. Comment gommer ce nom-là ? Il est 
en moi. C’est une question de dédoublement. Je ne parle même pas de 
l’autre nom, Eric Jocelyn-Georges. » (Mabanckou, 1998 :127). L’auteur 
éclate volontairement l’identité de son personnage en plusieurs autres 
identités. Il semble être guidé par un souci d’ouverture à « l’Autre ». Il 
crée donc la relation pour aller vers lui, pour être comme lui ou même 
être à sa place. L’écriture devient une quête permanente de la relation 
pour vivre ensemble avec « l’Autre » sans distinction de couleur.  

C’est d’ailleurs ce qui peut expliquer le choix du pronom 
personnel « je » dans Bleu-Blanc-Rouge et Transit. Ce « je » peut porter tous 
les noms et revendiquer toutes les identités. C’est un personnage 
universel car l’écriture elle-même se veut une écriture « trans », c’est-à-
dire, une écriture au-delà et par-delà les nations. L’identité, en définitive, 
apparaît comme une quête permanente de la relation, elle est la 
manifestation d’un mouvement vers l’autre pour faciliter les 
changements de rôles dans la société. Les personnages agissent donc 
comme si chacun cherchait à se donner une image de circonstance face 
aux différentes épreuves. Par cette technique d’écriture, les écrivains 
s’emploient à déconstruire l’image canonique de « sous-homme » que 
leur a toujours collée l’ancien colonisateur. Ils aspirent à une société  qui 
redéfinisse les notions d’identité et d’altérité. Chez Miano, le texte est 
impersonnel et oppose  constamment le Nord au Sud. Le Sud pouvant 
indiquer n’importe quel pays d‘Afrique quand le Nord renvoie à 
l’Occident dans sa globalité. 

Il est donc question de la recherche d’une littérature de 
consensus qui fera tomber les masques identitaires, tout en annulant les 
frontières artificielles entre une littérature dite du centre et les autres 
considérées comme des textes de la périphérie. L’écriture rend alors 
compte, non pas seulement du   continent africain, mais de l’Europe et 
d’ailleurs. C’est ce qui semble justifier le projet de  Miano d’habiter la 
frontière car dit-elle, « l’identité afropéenne est frontalière » (Miano, 
2012 : 29). Dans ce même ordre d’idée, Calixthe Beyala une autre autrice 
de cette génération revendique  l’apatridie : «  [Je suis] un oiseau apatride 
qui vole sans troubler la marche du soleil » (Beyala, 1993 : 28). Cette 
apatridie rime avec une écriture en noir et blanc, une écriture 



186 

culturellement enrichie par le Nord et le Sud. En définitive, pour ces 
écrivains, l’écriture doit aspirer à la mise en abime des identités littéraires 
et prôner la littérature tout court. C’est donc à juste titre que ses 
animateurs se considèrent comme des écrivains tout- court, c’est-à-dire 
des auteurs dépourvus d’une quelconque appartenance territoriale. 
 
Conclusion 

 
L’étude du dédoublement identitaire a révélé que les écrivains 

subsahariens de la quatrième génération, ceux qui sont identifiés comme 
les enfants de la postcolonie s’assument comme des auteurs binationaux. 
Ils revendiquent une terre d’origine et une terre d’accueil. Mabanckou, 
Miano et Waberi, dans cette dynamique, mettent en scène des 
personnages sans identité fixe. Ils leur font porter différents noms pour 
s’adapter aux réalités du moment et afin d’affronter les périples de 
l’immigration. Par ce jeu onomastique, les écrivains démontrent le 
caractère non figé de la notion d’identité. Celle-ci se trouve ainsi 
galvaudée puisqu’elle est désormais dénudée de son encrage social et 
sociologique.    

Les masques identitaires qu’ils font porter aux personnages 
servent de prétexte pour exprimer le vécu quotidien des immigrés. Le 
faisant, l’écriture, tout en relevant les exclusions sociales et les rejets en 
négocie la fin. Ils adossent alors leurs productions à une poétique qui 
permet de revendiquer une société dans laquelle l’identité et l’altérité 
doivent être repensées.  En d’autres termes, il s’agit d’une écriture qui 
vise à établir la relation entre les immigrés et cet « Autre » qui s’est 
toujours considéré supérieur à eux.  

C’est en réalité d’une déconstruction des frontières littéraires. 
L’écriture est engagée dans une aventure de l’entre-deux identitaire et 
culturel où les notions de l’interculturalisme, et de transnationalisme sont 
les points d’ancrage. Les concepts de « littérature africaine », « littérature 
française » doivent alors faire place à la terminologie de « littérature tout 
court ».   

 
 
 
 

 



187 

Références bibliographiques 
 

BEYALA Calixthe, 1993. Maman a un amant, p. 28, Albin Michel, Paris 
BHABHA Homi, 2007. Les lieux de la culture. Une théorie Postcoloniale, 
p.333, Payot, Paris 
COUTAU-BEGARIE Maylis, avril 2012. Le nom, garant de l’identité, 
Colloque sur l’identité, [en ligne] sur www.ircom.fr/documents/Cahier  , 
consulté le l05 /10/2025. 
FRANCO Bernard, 2016. La littérature comparée : histoire, domaines, 
méthodes, Armand Colin, Paris 
KODJO-GRANDVAUX Séverine, 17 mars 2016. Littérature : 
« Mabanckou, des racines à la plume », Jeune Afrique digital   consulté sur 
le sitehttps://www.jeuneafrique.com/jeune-afrique-digital/ le 
03 /06/2020. 
MAALOUF Amin, 1998. Les Identités meurtrières, Grasset & Fasquelle, 
Paris  
MABANCKOU ALAIN, 1998. Bleu-Blanc-Rouge, Présence africaine, 
Paris  
MABANCKOU Alain, 2012.  Le Sanglot de l’homme noir, Fayard, Paris. 
MABANCKOU Alain, 2016.  Le monde est mon langage, Grasset & 
Fasquelle, Paris 
MIANO Léonora, 2011.  Ces âmes chagrines, Plon, Paris 
MIANO Léonora, novembre 2005. Interview consultée en ligne sur le 
site : www.aflit.arts.uwa.edu.au/Amina/Miano.html. AMINA, 
n°427pp.68-69, consultée le 05 /10/2025. 
MIANO Léonora, 2020. Afropea, Utopie post-occidentale et post-
raciste, Grasset & Fasquelle, Paris 
PAGEAUX Daniel-Henri, 1994.  Littérature générale et comparée, Armand 
Colin, Paris  
RUSHDIE Salman, 2003. Patries imaginaires, traduit de l’anglais 
(Imaginary Homelands) par Aline Chatelain, P.306, Christian Bourgois, 
Paris 
WABERI Abdourahman Ali, 2003. Transit, Gallimard, Paris 
 

http://www.ircom.fr/documents/Cahier
http://www.aflit.arts.uwa.edu.au/Amina/Miano.html

