
12 

ACTIONS DES PLATEFORMES DE VBG EN CÔTE 
D’IVOIRE : CHANGEMENT DE MENTALITÉ OU 

MIMÉTISME SOCIAL ? 
 
Adjoua Pamela N’GUESSAN  
Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 
nguessanpam2012@yahoo.fr 
Jean-Claude OULAI 
Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 
jan_cloddeoulai@yahoo.fr 
Laciné BAMBA 
Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 
lassobamba@yahoo.fr  
 
Résumé 
 
Cette étude examine le rôle des plateformes de lutte contre la Violence Basée sur le Genre (VBG) en 
Côte d’Ivoire. Elle explore si leurs actions contribuent réellement à un changement profond des mentalités 
et des comportements sociaux ou si elles se limitent à encourager un mimétisme social sans transformation 
durable. Elle a été élaborée auprès de huit (08) plateformes de VBG en Côte d’Ivoire auprès de 168 
acteurs et actrices en lien avec les VBG. Cette recherche a été axée sur une approche qualitative et a 
utilisé la technique du choix raisonné pour la constitution de l’échantillon. Elle a mobilisé pour la collecte 
des données des outils comme les focus group, les entretiens individuels ainsi que l’observation directe. 
L’ancrage théorique s’appuie sur l’approche de l’écologie sociale (Heise, 1998), la théorie de la dépendance 
et du sous-développement (Prebisch,1950 ; Gunder, 1967) et la théorie du post-développementalisme 
(Escobar, 1995). 
Les résultats ont mis en évidence les dynamiques sociales et culturelles ainsi que le degré d’efficacité des 
stratégies mises en œuvre pour promouvoir l’égalité et lutter contre les VBG, par les aides et programmes 
apportées par les « occidentaux ». Ils mettent aussi en lumière un certain mimétisme social des individus 
qui adoptent des comportements « conformes » aux discours pour se conformer aux attentes sociales de ces 
organismes, sans qu’un changement de valeurs profondes ait réellement lieu. Cette attitude constitue une 
réponse aux pressions sociales pour préserver une cohérence identitaire ou respecter la norme 
communautaire tout en perpétuant la violence ou la discrimination de genre. 
 
Mots-clés : Violence Basées sur le Genre (VBG), Côte d’Ivoire, changement social, dynamiques 
sociales et culturelle, mimétisme social. 

 
Abstract 
 
This study examines the role of platforms combating gender-based violence (GBV) in Côte d'Ivoire. It 
explores whether their actions actually contribute to a profound change in social attitudes and behaviours 
or whether they merely encourage social mimicry without bringing about lasting change. It was developed 
in collaboration with eight GBV platforms in Côte d'Ivoire and involved 168 actors and actresses 

mailto:nguessanpam2012@yahoo.fr
mailto:jan_cloddeoulai@yahoo.fr
mailto:lassobamba@yahoo.fr


13 

involved in GBV. This research focused on a qualitative approach and used the reasoned choice technique 
to construct the sample. It used tools such as focus groups, individual interviews and direct observation to 
collect data. The theoretical framework is based on the social ecology approach (Heise, 1998), dependency 
and underdevelopment theory (Prebisch, 1950 ; Gunder, 1967) and post-developmentalism theory 
(Escobar, 1995). 
The results highlighted social and cultural dynamics as well as the degree of effectiveness of strategies 
implemented to promote equality and combat GBV through aid and programmes provided by 
‘Westerners’. They also highlight a certain social mimicry among individuals who adopt behaviours that 
are ‘consistent’ with the discourse in order to conform to the social expectations of these organisations, 
without any real change in their underlying values. This attitude is a response to social pressures to preserve 
identity coherence or respect community norms while perpetuating gender-based violence or discrimination. 
 
Keywords : Gender-based violence (GBV), Ivory Coast, social change, social and cultural dynamics, 
social mimicry 

 
Introduction  
 
Les actions de lutte contre les VBG sont pour la plupart issues des aides 
portées par des sociétés occidentales ou des organismes internationales. 
Ces aides agissent sur certaines normes sociales et culturelles qui sont 
inhérentes aux sociétés africaines et particulièrement à la société 
ivoirienne. Ces pratiques sociales, qui font l’objet d’actions pour le 
changement comportemental, trouvent leurs origines dans des systèmes 
culturels, religieux et institutionnels qui les légitiment. Elles sont 
imposées par les traditions, les rites et rituels pour la plupart genrés (F. 
Défago, et al, 2015). Ces pratiques sont par exemple l’exigence de la 
virginité des jeunes filles pour le mariage, la sacralisation des pratiques 
telles que les mariages précoces, les unions forcées et/ou le lévirat, la 
supériorité du sexe masculin dans le couple, pour ne citer que celles-là. 
Ces normes renforcent un cadre structurel où les femmes, considérées 
comme des cadettes sociales se retrouvent enfermées dans des rôles de 
subordonnés, souvent en dépit de leurs aspirations personnelles. Elles 
limitent leur accès à l’éducation, à la participation à la prise de décision 
dans les sphères communautaires en exacerbant leur vulnérabilité 
économique, sociale et psychologique. Ces pratiques génèrent donc des 
Violences Basées sur le Genre (ONU Femmes, 2017). 
Or, la Violence Basée sur le Genre (VBG) constitue une problématique 
majeure en Côte d’Ivoire, entravant le développement social et le bien-
être des communautés. Face à cette réalité, diverses plateformes de 
prévention, de sensibilisation et d’intervention ont été mobilisées pour 
lutter contre ce fléau. Ces plateformes sont financées en grande partie 



14 

par des organismes internationaux censés impulser le changement de 
mentalité sur ces normes et pratiques sociales. A travers ces projets et 
programmes, ce sont des transpositions de certains pans des cultures 
occidentales dans des sociétés encore ancrées dans leurs normes sociales 
et culturelles. Cette lutte même si elle est légitimée par des fondements 
moraux, de droits internationaux n’en demeure pas moins une ingérence 
culturelle sous fond de menace idéologique et à coup de fonds d’aide et 
de projets de lutte contre des normes sociales, culturelles et religieuses. 
En effet, les projets et les aides au développement ont toujours reposé 
sur des fondements assez complexes avec pour chacun des divergences 
voire les contradictions qui les opposent entre eux, ces problèmes 
expliquent la très grande difficulté à rendre ces projets simples et 
intelligibles pour les citoyens. Dans la mise en œuvre des programmes et 
projets en lien avec les VBG, les plateformes de VBG dans ce contexte 
constituent les relais pour le changement. En effet, leur rôle est souvent 
perçu comme un levier potentiel de transformation des mentalités et des 
comportements sociaux. Cependant, l’efficacité réelle de ces initiatives 
demeure un sujet de débat, certains observateurs dénonçant un simple 
mimétisme social, plutôt qu’un changement durable (Meité, 2016). Dans 
ce contexte, il devient essentiel d’analyser en profondeur les actions 
engagées par ces plateformes afin de déterminer si elles favorisent une 
refondation authentique des perceptions et pratiques sociales ou si elles 
se limitent à une simple imitation, sans effets pérennes. Car les aides et 
les projets sont pour la plupart en rapport avec des changements de 
normes culturelles et sociales qui régissent ces sociétés et les font vivre. 
Les changements ainsi obtenus sont-ils par mimétismes ou par 
obligation ? Ces changements, sont-ils souhaités et est-ce qu’ils ont une 
portée pour ces acteurs et ces actrices ? 
A travers cette étude auprès des membres des plateformes, ce sont les 
normes sociales et les comportements, mais aussi les changements qui 
sont survenus grâce aux formations, aux sensibilisations et aux 
communications en lien avec le changement de comportement de 
certaines normes sociales jugées avilissantes et néfastes pour les 
personnes qui les subissent qui sont recensées. Cette recension permettra 
d’évaluer l’impact de ces actions et d’interroger leur portée véritable dans 
la transformation du paysage social ivoirien face aux VBG. 
 



15 

1- Approche théorique et méthodologique de l’étude 
 
Cette étude s’est déroulée sur un échantillon issu de 8 plateformes de 
VBG concernés par le « Projet Mousso Djidji » dans le cadre du projet 
de lutte contre les VBG. Le choix de ces sites d’observation tient compte 
de certains critères notamment de la spécificité des aires socio-culturelles 
et des réalités liées à ce type de pratiques dans les différentes 
communautés où s’est tenue la mise en place des plateformes. La phase 
de collecte des données s’est déroulée dans la période du 21 octobre au 
31 novembre 2024 dans quatre zones d’intervention du « Projet Mousso 
Djidji ». Nous avons aussi mené l’enquête auprès de différentes 
catégories d’acteurs et d’actrices ainsi que des survivantes de VBG 
enregistrées par les plateformes ainsi qu’auprès des femmes et jeunes 
filles à risques. Le tableau ci-après présente les différents acteurs et 
actrices qui ont participé à cette étude. 
 
Tableau 1 : Catégories et types d’acteurs et d’actrices de l’étude 
 

Catégories d’acteurs 
et d’actrices 

Types d’acteurs et 
d’actrices 

Total de 
types 
d’acteurs par 
catégorie 

 
Groupes cibles 

Survivant.e.s de VBG  
03 Femmes à risque 

Filles à risque 

 
 
Membres de la 
plateforme et 
structures engagées 
dans la lutte contre 
les VBG 

Les cliniques juridiques  
 
 
06 

Les acteurs étatiques 

Coordonnateurs de la 
plateforme 

Associations et 
représentants de la société 
civile 

ONG nationales et 
internationales  

Organismes 
internationaux 

 
 

Chefs traditionnels  
 Leaders coutumiers 



16 

Détenteurs d’enjeux Leaders religieux,  04 

Leaders communautaires 

Total 03 13 13 

 
Sources : Données de l’enquête, Octobre 2024 
 
L’étude a adopté une approche qualitative, afin d’appréhender à la fois la 
profondeur des mécanismes sociaux de transformation et l’étendue des 
impacts en termes de changements. Pour ce faire, les techniques de 
collecte de données ont été les entretiens semi-directifs, des Focus group 
et des entretiens de groupes et une revue documentaire pour l’analyse des 
stratégies et des rapports d’activité des plateformes. Les outils mobilisés 
sont les guides d’entretiens et les focus group ainsi qu’une analyse 
documentaire. Les données seront analysées par une méthode d’analyse 
thématique, permettant d’identifier les principaux discours, résistances et 
leviers de changement. La technique de choix des enquêtés est par choix 
raisonné. Le récapitulatif des entretiens est répertorié dans le tableau 
suivant : 
 
Tableau 2 : Récapitulatif des techniques d’entretien et des personnes enquêtées par 
localité pour l’approche qualitative 
 

Localités Plateforme Technique 
d’entretien 

Acteurs 
et 
actrices 
interrogé 

Nombre 
de 
personn
es 
enquêté
es 

Yopougo
n 

Port-Bouët 2 Focus group/ 
Entretien de 
groupe 

Membres 
de la 
plateform
e (08) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(02) 
Femmes 
et filles à 

16 



17 

risques 
(06) 

Yopougo
n 

Niangon Sud Focus group/ 
Entretien de 
groupe 

Membres 
de la 
plateform
e (06) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(08) 
Femmes 
et filles à 
risques 
(15) 

29 

Danané VBG 
DANANE 

Focus group Survivant
es (11) 
Membre 
de la 
plateform
e (7) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(6) 
Femmes 
et filles à 
risques 
(5) 

29 

Biankou
ma 

VBG 
BIANKOU
MA 

Focus group Survivant
es (7) 
Membres 
de la 
plateform
e (6) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(6) 

28 



18 

Femmes 
et filles à 
risques 
(9) 

Touba OEV/VBG 
TOUBA 

Focus group Survivant
es (6) 
Membres 
de la 
plateform
e (6) 

17 

Entretien 
individuels 

Survivant
es (2) 

Ouaninou OEV/VBG 
TOUBA 

Entretien de 
groupe 

Détenteu
rs 
d’enjeux 
(3)X 

Odienné VBG 
ODIENNE 

Focus 
group/Entreti
en de groupe 

Survivant
es (6) 
Membres 
de la 
plateform
e (3) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(15) 
Femmes 
et filles à 
risques 
(12) 

36 

Gbéléban VBG 
ODIENNE 

Focus group/ 
Entretien de 
groupe 

Membres 
de la 
plateform
e (5) 
Détenteu
rs 
d’enjeux 
(6) 

13 



19 

Femmes 
et filles à 
risques 
(2) 

Total 08 08 3 techniques 4 types 
d’acteurs 

168 

 
Sources : Données de l’enquête, Octobre 2024 
 
N.B : La plateforme de Ouaninou est jumelée à celle de Touba 
 
Pour l’ancrage théorique, l’étude s’appuie sur la théorie l’écologie sociale 
(Heise, 1998), qui permet d’analyser la violence et les changements de 
comportements à plusieurs niveaux : individuel, relationnel, 
communautaire et sociétal. Selon cette perspective, la transformation des 
mentalités face à la VBG nécessite une intervention simultanée à ces 
différents niveaux, intégrant des changements dans les normes sociales, 
les lois, et les pratiques communautaires. Dans cette recherche, les 
transformations ainsi que les perceptions des acteurs et actrices évoluant 
dans ces communautés permettront de mieux appréhender les 
changements induits par les plateformes. Par ailleurs, la Théorie de la 
dépendance et du sous-développement initialement proposée par Raúl 
Prebisch en 1950 (Prebisch, 1950) et repris par le chercheur André 
Gunder Frank (Gunder, 1967 et Gunder, 1969) a été aussi sollicitée pour 
l’analyse. Cette théorie soutient que le sous-développement des pays est 
causé par les contraintes imposées par les pays riches et les organisations 
occidentales, notamment par l'intermédiaire de l'aide extérieure, qui 
maintient une relation de dépendance plutôt que de favoriser le 
développement autonome. Elle explique que l'aide extérieure, bien 
qu'ayant de bonnes intentions, renforce la dépendance économique et 
institutionnelle des pays africains envers les pays et organisations 
occidentales. En imposant des priorités et des modes de financement, 
cette aide peut empêcher le développement de stratégies locales plus 
autonomes et adaptées. La dernière théorie utilisée pour l’analyse des 
données est la théorie post-développementalisme développée par des 
auteurs comme Arturo Escobar en 1995 (Escobar, 1995) et par d’autres 
comme Wolfgang Sachs et Ivan Illich. Ce courant de pensée met en 
lumière comment les interventions issues de pays "développés" peuvent 



20 

perpétuer des relations de pouvoir coloniales, imposant des valeurs et des 
normes occidentales aux sociétés africaines. Ils soulignent le risque que 
les stratégies de lutte contre les VBG ne prennent pas en compte le 
contexte spécifique des sociétés locales, comme les normes sociales et 
culturelles ivoiriennes. 
 
2- Résultats et analyses  
 

2.1 Les actions des plateformes : stratégies et enjeux 
2.1.1. Sensibilisation et éducation communautaire 

Une des principales stratégies des plateformes consiste à mener des 
campagnes de sensibilisation pour déconstruire les normes patriarcales 
et promouvoir l’égalité des genres. Ces campagnes utilisent souvent des 
médias variés : affiches, ateliers, radio, télévision, réseaux sociaux. En 
Côte d’Ivoire, des actions telles que les campagnes « Go et Môgô Yêrê » 
illustrent l’usage d’histoires et témoignages pour toucher le public. Ce 
programme initié par AVSI, ainsi que plusieurs autres campagnes de 
sensibilisation ont pour but de faire évoluer les mentalités dans le 
domaine du changement de comportement et des VBG. L’efficacité de 
ces stratégies consiste à mettre en place des séances de sensibilisations 
sur les VBG de masse, mais aussi de proximité. Ces sensibilisations, 
réalisées par les plateformes, constituent des outils de prévention 
permettant d’amorcer la connaissance auprès des populations pour le 
changement de comportement. Elles permettent d’impulser les bases des 
transformations dans le domaine du genre, de l’équité et de l’égalité. « Par 
moments, il y a la sensibilisation, parlant d'activité, c'est vraiment basé 
sur la sensibilisation. Véritablement, ça dépend des financements. » 
Focus group de membre de plateforme de VBG. « Les activités sont en 
deux axes : prise en charge et sensibilisation. La prise en charge juridique, 
médicale et psychologique. Les sensibilisations sont mises en mal par le 
manque de budget ou de plan d’action budgétaire. » Représentant d’un 
centre social. 
La sensibilisation qu’elle soit de proximité ou de masse est portée surtout 
par des personnes de références ou des détenteurs d’enjeux que sont les 
Chefs communautaires, Chefs religieux, Chefs politiques, des 
représentants administratifs, des leaders communautaires auxquels les 
populations s’identifient la plupart du temps. Dans ces communautés 
qu’elles soient urbaines ou rurales, les populations sont plus enclines à 



21 

participer et sont plus sensibles aux campagnes de masse conduites par 
leurs chefs et leaders. Pourtant, ces mêmes personnes sont plus disposées 
à préserver des préceptes et des coutumes dont elles sont les garants, 
mais qui sont en lien avec les VBG. Or, pour les survivantes interrogées, 
les sensibilisations sont plus axées sur les femmes que sur les hommes. 
Un des piliers pour opérer des mutations dans ces sociétés est l’éducation 
et la sensibilisation continue. L’éducation joue un rôle central dans la 
transformation des mentalités. Tandis que la sensibilisation régulière, 
adaptée au contexte culturel, permet de déconstruire les stéréotypes de 
genre, de faire évoluer les normes sociales et de favoriser l’émergence de 
nouvelles représentations égalitaires. Pourtant, ces sensibilisations sont 
faites de manière sporadique et discontinue. 
 

2.1.2. Formation et mobilisation des acteurs 
Les plateformes organisent également des formations pour les leaders 
communautaires, les membres des plateformes, les agents de santé et les 
forces de l’ordre (les policiers et/ou les gendarmes), afin qu’ils 
deviennent des relais de prévention. Ces formations visent à renforcer 
leurs compétences en matière de victimologie, de gestion des violences 
et de genre. Elles sont basées sur le renforcement de capacités, les 
formations sur la masculinité positive ainsi que des formations des 
hommes et garçons sur les questions de VBG comme nous l’explicite les 
propos suivants : « Les formations que nous avons eues sont sur la 
cartographie des VBG, le concept de VBG, pour savoir comment 
peaufiner des stratégies et la masculinité positive en octobre ». 
Représentant de Préfecture. L’état des lieux de la formation des acteurs 
et actrices en lien avec les VGB est récapitulé dans le tableau suivant : 
 
Tableau 3 : Renforcer l’engagement et la coordination entre les acteurs dans la 
prévention, la protection et la prise 

 
Indicateurs Niveau de référence (Valeur de 

référence) 

Des personnes de PFVBG 
ayant bénéficié d’au moins 
une mission de renforcement 
de capacité du PNLVBG 

33/41 membres de plateformes 
interviewés. 



22 

grâce au projet (au cours des 
deux années précédentes) 

Des PFVBG qui ont adopté 
l’approche basée sur la 
masculinité positive dans 
leurs activités de lutte contre 
les VBG 

Pas d’intégration dans leur 
approche VBG. 33/41 des 
membres des plateformes ont 
quand même bénéficié des 
formations sur la masculinité 
positive 

Les participants aux 
formations qui ont amélioré 
leurs connaissances sur la 
masculinité positive 

30 /33 des membres de la 
plateforme ayant amélioré leurs 
connaissances sur masculinité 
positive sur les 33 ayant participé 
aux formations. 
33/41 ont participé aux 
formations 

 
Sources : Données de l’enquête, Octobre 2024 
 
L’efficacité des systèmes de prévention et de prise en charge est fonction 
du système d’alerte et des mécanismes de suivi et évaluation mis en place 
par les différents acteurs et actrices impliquées dans la prise en charge 
des VBG. Pour ce faire, ces derniers et dernières sont formés pour une 
meilleure compréhension et connaissance des rôles ainsi que des outils 
et services qui leur sont assignés. Ces formations doivent aussi leur 
permettre d’acquérir une perception et des connaissances plus 
harmonisées, équitables et appropriées en matière de genre, mais aussi 
d’équité et d’égalité. Un changement effectif nécessite la participation 
proactive des hommes et des jeunes. Les politiques de transformation 
durable doivent inclure explicitement les hommes et les jeunes en tant 
qu’acteurs essentiels. La mobilisation masculine, à travers des groupes de 
parole, ateliers ou campagnes, permet de déconstruire les représentations 
patriarcales et de promouvoir des modèles de masculinité positive 
(Kouadio, 2021).  
Les membres des plateformes visitées ainsi que des détenteurs d’enjeux 
sélectionnés par ces derniers ont reçu des formations et des séances de 
renforcement de capacités dans différents domaines pour s’approprier le 
concept de genre et d’équité, la prise en charge et les sensibilisations pour 
le changement de comportement relatif à l’approche genre ainsi que des 



23 

outils nécessaires pour le suivi. Pourtant, les données exposées plus tôt 
montrent que l’approche genre n’as pas été intégrée dans les plans 
d’actions des plateformes. Les acteurs et actrices n’ont pas tous été 
formés.  
 

2-2- L’éventail des impacts observés et évaluation de ces 
impacts des actions de VBG 
L’évaluation de l’impact des actions menées par les plateformes de lutte 
contre les VBG soulève une question cruciale : ces initiatives, induisent-
elles un véritable changement des mentalités ou ne se limitent-elles qu’à 
un mimétisme social superficiel ? Cette problématique est au centre des 
débats en sciences sociales africaines, où la complexité des enjeux 
culturels, sociaux et politiques est souvent soulignée. Mesurer l’impact 
des stratégies, en particulier sur les comportements et mentalités, reste 
un défi méthodologique, comme l’ont montré plusieurs études 
internationales (Heise, 1998). Il est donc crucial d’intégrer dans la 
planification des actions des mécanismes d’évaluation réguliers 
permettant d’ajuster constamment les stratégies. Par exemple, Boua et al. 
(2022) attestent dans leur étude qu’après les campagnes de sensibilisation, 
un léger changement d’attitude envers la violence conjugale est 
perceptible, mais que ces changements ne se traduisent pas toujours par 
une modification profonde des comportements. « Et de façon voilée, les 
mariages forcés. Voilà. Ils sont obligés de mettre une stratégie comme 
sous-forme de sortie des bébés, alors que c'est un mariage préparé. Ces 
cas-là, quand on va avec les sensibilisations aux alentours, on trouve qu'il 
y a des personnes de bonne volonté qui nous filent la mèche. » Membre 
d’une plateforme.  
Généralement, les survivantes ont recours au mode de gestion 
traditionnel des VBG pour des raisons de sécurité, de stigmatisation, de 
peur ou de rejet par la famille ou la communauté. On constate aussi que 
la plupart des acteurs et actrices de gestion des VBG sont des membres 
de la communauté ainsi que les présumés auteurs qui sont donc préservés 
le mieux possible des organes institutionnels de justice. D’où le recours 
fréquent et une collaboration étroite avec les détenteurs d’enjeux par les 
plateformes. Pourtant, la gestion effective, appropriée et totale des cas de 
VBG pose souvent des questions sur d’autres besoins visant à normaliser 
les interactions individuelles entre les survivantes et les plateformes de 
VBG. Ces personnes ont des attentes qui sont suscitées par le cadre 



24 

institutionnel et qui ne coïncide pas généralement avec l’aide que peuvent 
leur apporter les plateformes de VBG. Certains des verbatims recueillis 
montrent les limites de ces actions. « Sinon la deuxième femme que le 
prophète a mariée, elle s’appelait Aïcha. Son papa était Aboubark donc 
cette fille-là, son papa l’a donnée au prophète en ce temps, elle avait 8 
ans voilà, donc c’est chez le prophète elle a grandi. Donc c’est pourquoi 
nous on dit qu’il n’y a pas d’âge pour le mariage. » Focus group avec des 
détenteurs d’enjeux. 
L’un des principaux défis demeure la confrontation à des normes 
patriarcales persistantes, qui considèrent parfois la VBG comme une 
simple « tradition » ou « droit » culturel et/ou religieux. Ces résistances 
rendent difficile l’adoption de comportements plus égalitaires même 
après des campagnes de sensibilisation (Devries et al., 2013). En effet, 
dans la sphère sociale, la structuration de la cellule familiale demeure la 
charpente fondamentale autour de laquelle s’articulent tous les rapports 
sociaux ainsi que l’organisation hiérarchique et patriarcale des 
communautés. Or, cette structuration et son fonctionnement 
contribuent fréquemment à perpétuer des représentations sociales et les 
discriminations envers les filles et les femmes. La femme, la jeune fille et 
la fille sont reléguées au rang d’exécutrice des ordres de leur parentèle 
masculine. « Mon papa m’a donné en mariage à l’âge de 12 ans au petit 
frère de ma maman. J’ai eu beaucoup de difficultés, j’ai eu beaucoup de 
souffrances. (…) Mon mari, bon, j’étais avec lui à la maison, quand il va 
boire comme ça, quand il rentre à la maison, il vient me frapper, j’étais 
en souffrance, on a eu 4 enfants, je partais vendre poisson pour 
m’occuper de mes enfants. Quand je viens parler à mon papa, mon papa 
dit ah faut rester, on va faire comment. Maman aussi peut pas parler. 
Quand ma maman veut parler, mon papa dit si ma maman parle, il va 
chasser ma maman. Donc, vraiment pour avoir pitié de maman, j’ai fait 
ce foyer pendant 12 ans. Le monsieur m’a quitté avec mes 4 enfants. 
Maintenant, j’ai ma fille avec moi ici et j’ai 3 enfants chez ma nièce. 
Vraiment, j’ai eu des problèmes dans ce foyer, vraiment, moi, j’ai pensé 
à mes papas, ils n’ont qu’à arrêter de mettre les enfants dans mariages 
forcés. Ce n’est pas facile, il y a beaucoup de choses dedans », Focus 
group avec les survivantes. 
Différents facteurs contribuent à freiner les changements et les 
transformations souhaités dans le cadre des projets et de programmes en 
lien avec les VBG. Certains de ces causes sont les résistances culturelles 



25 

et religieuses. Dans de nombreuses communautés africaines, y compris 
en Côte d’Ivoire, la tradition et la religion occupent une place centrale 
dans la vie quotidienne. Certaines pratiques, croyances ou rituels sont 
perçus comme sacrés ou immuables. Par exemple, certains groupes 
considèrent la soumission de la femme ou la polygamie comme parties 
intégrantes de leur identité culturelle ou religieuse. L’introduction de lois 
ou de campagnes dénonçant ces pratiques rencontre souvent des 
résistances fortes, car elles sont perçues comme une atteinte à l’« ordre » 
établi (N’Guessan, 2017). Cette résistance tenace empêche le 
changement de mentalité, surtout si les acteurs traditionnels ou religieux 
ne s’y associent pas, n’en voient pas l’intérêt ou encore se sentent 
impuissants à faire évoluer ces pratiques. La tension entre modernité et 
tradition demeure un obstacle majeur, alimentant un refus implicite ou 
explicite des initiatives extérieures ou gouvernementales. 
 
Discussion : La persistance des normes patriarcales et le 
phénomène de mimétisme 
 
Un point critique développé par des auteurs ivoiriens comme N’Guessan 
(2017) et Kouassi (2019) est que beaucoup d’individus adoptent des 
comportements « conformes » aux discours pour se conformer aux 
attentes sociales, sans qu’un changement de valeurs profondes ait 
réellement lieu. Cette attitude, souvent qualifiée de « mimétisme social », 
est une réponse aux pressions sociales pour préserver une cohérence 
identitaire ou respecter la norme communautaire, même si celle-ci 
continue de favoriser la violence ou la discrimination. Pour exemple, 
dans les communautés telles que celles dans lesquelles il y a eu 
l’implantation des plateformes, malgré les sensibilisations, les femmes 
continuent d’être assigné à des rôles secondaires qui les maintiennent 
dans une dépendance économique et émotionnelle. Les plateformes par 
le biais de formations reçues ont essayé d’amorcer une déconstruction de 
certaines normes sociales, dont celles de considérer la femme comme une 
cadette sociale. Cette norme a pour corollaire de créer un déni de 
ressources et d’empêcher les femmes de travailler ou d’entreprendre des 
activités professionnelles personnelles. La situation initiale générait une 
dépendance économique de la femme et la contraignait à se soumettre à 
l’homme pourvoyeur des besoins économiques de la famille. La femme 



26 

continuait d’être assignée seule à la charge des travaux domestiques 
familiaux.  
La transformation de cette norme de la répartition genrée des rôles au 
sein du foyer même si elle connaît des mutations n’empêche pas que les 
femmes continuent d’être astreintes à la charge domestique. L’obtention 
du droit de travailler ne s’accompagne pas d’une modification de la 
répartition genrées des rôles. Les effets négatifs non perçus de cette 
insertion économique des femmes et jeunes filles sont une augmentation 
des charges de travail. « Les femmes mahou ou bien dan, elles sont 
beaucoup actives, elles font le lôgôdougou (vente de denrées alimentaire), 
c’est-à-dire elles sont beaucoup commerçantes. Elles se déplacent de 
village en village, de ville en ville pour aller vendre. Là, elles sont 
beaucoup imprégnées dedans, elles sont beaucoup dans les coopératives, 
en tout cas elles se battent. C’est les femmes battantes », Focus group de 
détenteurs d’enjeux. Ces dernières cumulent dans ce cas à la fois les 
charges domestiques et les charges professionnelles dans le cas où elles 
n’obtiennent pas d’aide de la parentèle féminine surtout de leur fille. Leur 
agentivité économique au lieu de leur permettre une certaine 
autonomisation les réduits à une « adaptation stratégique » d’où elles ne 
sortent pas avec des libertés, mais avec plus d’obligations. De même pour 
les cas de VBG, la violence devient psychologique et les plateformes 
délèguent la plupart du temps la gestion des cas aux acteurs 
communautaires. Dans ce cas, peut-on parler de transformations ou de 
changements de normes sociales genrées ?  
Ce phénomène de mimétisme, que des chercheurs comme Meité (2016) 
décrivent comme une « adaptation stratégique » des acteurs sociaux, 
permet aux individus d’éviter les sanctions sociales ou l’ostracisme tout 
en conservant leurs véritables croyances ou comportements. Selon 
N’Guessan (2017), cela explique en partie pourquoi les campagnes 
sensibilisent sans nécessairement faire évoluer en profondeur les 
mentalités. En effet, on constate chez ces communautés un mimétisme 
social et une peur des sanctions. L’un des freins perceptibles est la 
tendance à observer des comportements conformes uniquement pour 
éviter la stigmatisation ou l'exclusion sociale. La peur d’être isolé ou 
d’être considéré comme « déviant » pousse souvent les individus à 
adopter superficiellement de nouveaux comportements, sans que cela 
n’engage une réelle remise en question de leurs valeurs profondes (Meité, 
2016).  



27 

Par exemple, une femme peut dénoncer une violence conjugale sous la 
pression de campagnes, mais continuer à subir en silence pour préserver 
leur place dans la famille ou la communauté. C’est ce qu’on appelle la 
« conformité instrumentale » qui consiste à se conformer pour éviter les 
réprobations, tout en conservant ses croyances ou attitudes antérieures 
(Kouassi, 2019). De plus, la crainte des sanctions sociales, telles que la 
réprobation des pairs ou des familles, est très forte dans certains milieux 
où l’honneur ou la réputation sont fondamentaux. Cette dynamique 
empêche l’expression libre des opinions ou la contestation des normes 
patriarcales, limitant ainsi la réelle évolution des mentalités. Or, les 
programmes et les projets en lien avec les VBG tels que conçus et 
promus sont souvent imposés aux populations. Les modèles promus ne 
valorisent pas les savoirs, les cultures et les pratiques des communautés 
locales qui sont souvent ignorés. Dans ce contexte, on assiste à un effet 
de la normalisation et à la création de normes silencieuses. Dans 
beaucoup de sociétés, certains comportements ou pratiques restent 
tacitement acceptés, voire valorisés, malgré leurs caractères jugés 
nuisibles par les programmes extérieurs. Or, ces communautés peuvent 
continuer à considérer certains actes de VBG comme des « traditions » 
ou des rites, ce qui favorise leur reproduction et leur invisibilisation. Ces 
normes silencieuses sont difficiles à dénoncer, car elles ont souvent été 
transmises de génération en génération et intégrées dans la culture. Leur 
contestation peut susciter des résistances profondément ancrées, ce qui 
freine une remise en question globale.  
Ces facteurs, souvent interconnectés, constituent autant d’obstacles 
majeurs à la réalisation d’un changement durable dans la lutte contre les 
VBG et remettent en cause les transformations escomptées. Leur 
compréhension fine est essentielle pour élaborer des stratégies adaptées, 
respectueuses des contextes locaux tout en étant efficaces à long terme. 
Malgré tous ces obstacles, les perspectives d’une transformation durable 
peuvent-elles être espérées ? La lutte contre la Violence Basée sur le 
Genre (VBG) ne se limite pas à des actions ponctuelles ou superficielles, 
une véritable transformation durable des mentalités doit être envisagée 
comme un processus à long terme, intégrant plusieurs stratégies 
complémentaires. Il s’agit déjà d’interagir sur l’éducation de genre dès le 
plus jeune âge. L’un des axes prioritaires est l’intégration de l’éducation à 
l’égalité des sexes dès le cycle scolaire. Sur le plan théorique, le modèle 
de prévention primordiale proposé par Heise (1998) insiste sur 



28 

l’importance d’un changement social enraciné dans la transmission des 
valeurs dès l’enfance. La perspective d’une transformation durable en 
Côte d’Ivoire, comme ailleurs en Afrique, repose sur une stratégie 
intégrée, impliquant l’éducation, la participation communautaire, la 
réforme législative, et un engagement systémique. Il ne s’agit pas 
uniquement de sensibiliser, mais de transformer en profondeur la culture, 
les valeurs et les comportements, pour bâtir un avenir plus équitable et 
respectueux des droits humains. Pourtant, la question demeure toujours, 
où est le bien-fondé de ces transformations sociales ? Cette ingérence 
culturelle, est-elle bénéfique surtout aux femmes ?  
 
Conclusion 
 
Cette recherche met en lumière la complexité du processus de 
changement social induit par les actions des plateformes de lutte contre 
les VBG en Côte d’Ivoire. Si certains résultats témoignent d’une 
progression dans la sensibilisation et la modification des mentalités, il 
apparaît également que nombre de ces initiatives peinent à produire un 
changement profond et durable, souvent freiné par des résistances 
culturelles et structurelles. La distinction entre un vrai changement de 
mentalités et un mimétisme social superficiel s’avère donc cruciale pour 
orienter les stratégies futures. En effet, l'aide internationale à travers ces 
projets, programmes et aides peuvent aider à "westerniser" ou à 
occidentaliser la lutte contre les VBG, en favorisant des modèles qui ne 
sont pas nécessairement en phase avec les réalités culturelles et sociales 
de la Côte d'Ivoire. Même si les changements de mentalités ne sont pas 
mesurables de façon totalement fiable, la résistance des interlocuteurs 
recensée dans leurs propos lors de cette recherche à dévoiler certains 
comportements, ainsi que l’influence des biais sociaux encore présent 
dans les réponses. Ces préjugés sociaux, stéréotypes ou préjugés sont 
encore manifestes et impactent les croyances ou des attitudes préconçues 
sur ces communautés en influençant leurs jugements et leurs 
comportements. Les idées et les pratiques occidentales n’ont donc pas 
pu totalement changer les représentations ainsi que les normes culturelles 
et sociales de ces communautés surtout celles liées aux VBG. 
Pour renforcer l’impact de ces plateformes, il est indispensable de 
combiner des actions de sensibilisation, la mobilisation communautaire 
et des réformes institutionnelles, afin d’insuffler une véritable 



29 

transformation sociale pérenne. En définitive, cette étude invite à une 
réflexion plus poussée sur les mécanismes de changement et sur la 
nécessité d’adopter des approches holistiques, pour faire évoluer 
durablement les mentalités face aux VBG en Côte d’Ivoire. 
 
Références bibliographiques 
 
Calcagno Adriana, 2015. Raúl Prebisch : une théorie du développement ancrée 
dans l’expérience de l’Amérique latine. Economies et finances. 
https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-01349824/document  
Gunder Frank André, 1967. Capitalism and Underdevelopment in Latin 
America. Historical Studies of Chile and Brazil, New York, Monthly Review 
Press. 298 p. 
Gunder Frank André, 1969. Latin America : Underdevelopment or 
Revolution, Monthly Review Press, 436 p. 
Escobar Arturo, 1995. Encountering Development. The Making and 
Unmaking of the Third World. Princeton, N.J., Princeton, University Press, 290 
pages, https://www.erudit.org/fr/revues/as/1996-v20-n1-
as799/015405ar.pdf  
Boua K., N’guessan A., Kouadio J. et al., 2022. « Évaluation des 
actions de sensibilisation contre la violence basée sur le genre en Côte 
d’Ivoire : impacts et limites ». Revue Ivoirienne de Santé Publique, pp. 
45-62. 
Defago F., Fofana S., et Traoré S., 2015. « Normes sociales et 
changement de comportement face à la violence conjugale en Afrique de 
l’Ouest » Revue Sociologique Africaine, pp. 99-118. 
Heise Lori L., 1998. « Violence Against Women: An Ecological 
Framework », Violence Against Women, pp. 262-290. 
Kouadio J., 2021. « Les acteurs communautaires dans la lutte contre la 
VBG en Côte d’Ivoire » Revue Ivoirienne de Santé Publique, pp. 12-24. 
Kouassi T., 2019. « La législation contre la violence faite aux femmes en 
Afrique de l’Ouest : défis et perspectives » Droit et Société en Afrique, 
pp. 103-125. 
Meité, A., 2016. « Mécanismes de résistances sociales face aux 
campagnes de sensibilisation contre la VBG en Afrique francophone », 
African Social Sciences Review, pp. 77-94. 

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-01349824/document
https://www.erudit.org/fr/revues/as/1996-v20-n1-as799/015405ar.pdf
https://www.erudit.org/fr/revues/as/1996-v20-n1-as799/015405ar.pdf


30 

N’Guessan A., 2017. « Résistances culturelles à la modernisation des lois 
sur la violence domestique en Côte d’Ivoire », Sociologie Africaine, pp 
88-105. 
Nsengiyumva A., 2018, « Engagement des hommes et prévention de la 
violence : stratégies africaines et enjeux », Revue Internationale de Genre 
et Développement, pp. 65-80. 
ONU Femmes, 2017. Rapport sur la situation des violences faites aux femmes, 
ONU, 52 p. 
Traoré S. (2018). « Les dynamiques sociales et la lutte contre la VBG en 
Côte d’Ivoire », Revue Africaine de Droits et Développement, pp. 34-50. 


