
 

101 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

LA QUÊTE DE LA PAIX : UNE CONSÉQUENCE DES 

CONFLITS ARMÉS 

 
Amed Karamoko SANOGO 

Université Alassane Ouattara, Bouaké (RCI) 

sanogokara3@gmail.com   

 

Résumé   
 

La présente réflexion analyse la relation complexe entre les conflits 

armés et la quête de la paix. Il met en lumière comment, bien que les guerres 

entraînent des souffrances humaines, des destructions et des tensions 

prolongées, elles sont souvent aussi le catalyseur de processus de paix, aussi 

bien à l'échelle locale qu'internationale. La paix vient à s’imposer comme un 

devoir aux hommes qui acceptent le conflit armé comme un fait naturel. Les 

conflits violents, en exacerbant les fractures sociales et politiques, poussent 

les individus et les nations à chercher des solutions durables pour restaurer 

l’ordre et prévenir de futures violences. La paix précieuse est généralement 

pensée et bâtie à partir des horreurs de la guerre. Ainsi, paix et guerre 

semblent ne pas s’exclure dans les rapports qui lient les peuples. Dès lors, si 

les conflits armés sont des sources de souffrance et de destruction, comment 

deviennent-ils des catalyseurs de paix ? L’objectif principal est de montrer 

que les conflits sont immanents à l’existence des hommes en société dont les 

incidences contraignent inéluctablement la belligérance à la quête de voies 

et moyen conduisant à la paix. Dans une démarche méthodologique qui se 

veut historique, sociologique et analytique, nous montrerons, d’abord, que 

les conflits sont consubstantiels à la vie des hommes en société, puis comment 

ils bafouent la dignité humaine, et enfin, que la guerre pourrait constituer un 

moyen de pacification de la société.  

Mots-clés : Conflit armé, Guerre, Paix, Société, Violence    

         

Abstract 
 

Thinking of peace is a duty for people who accept war or armed 

conflict as a natural fact. Precious peace is thought from the horrors of war. 

Thus, peace and war seem not to be excluded from the relationships that bind 

people. International news, dominated by the war between the State of Israel 

and Hamas in the Middle East, calls for reflection on peace and war. So, how 

to take up the challenge of peace when conflicts are perceived as social facts? 

The main objective is to show that armed conflicts are immanent to the life of 

mailto:sanogokara3@gmail.com


 

102 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

people in society, whose effects lead to the advent of peace. Our approach to 

the subject in methodological terms is historical and analytical. Our 

scientific results indicate, first, that armed conflicts are an integral part of 

society, in view of the innate violence in mankind, then, that armed conflicts 

violate human dignity, and finally, that war could be a means of pacifying 

society.  

Key-words: Armed conflict, Peace, Society, Violence, War 

 

Introduction 

 

Dans l’imaginaire populaire, mettre en rapport paix et 

guerre semblent paradoxalement étrange, voire même 

inadmissible. Pourtant, elles sont inhérentes à la nature de 

l’homme, aux rapports intersubjectifs et aux relations 

internationales et fondent même leur sens, l’une à partir de 

l’autre et vice-versa. Les hommes, sans exception, sont 

constamment confrontés aux luttes armées et sanglantes. 

Généralement, la prise de conscience de l’ampleur des 

dommages de conflits armés rend nécessaire la volonté de faire 

la paix par l’acceptation « de ne pas faire la guerre » (SDN, 

1919, préambule). C’est pourquoi, l’ONU ébauche des 

prémisses de la paix en situation de conflits armés en les 

règlementant ou les humanisant par une invite manifeste au 

respect des droits de l’homme, à la fourniture de l’aide 

humanitaire, etc. C’est dire que la paix est recherchée par tous 

les moyens y compris par la guerre. H. Grotius (1999, p. 302) le 

dit clairement dans Le droit de la guerre et de la paix : « Il est 

impossible, dans tout le cours de la guerre, d’avoir l’esprit en 

repos ni de promettre l’assistance de Dieu, si l’on n’a pas 

toujours la paix ». Cette affirmation revient à accréditer l’idée 

selon laquelle la guerre et la paix sont deux réalités 

indissociables.  

Dès lors, si les conflits armés sont des sources de 

souffrance et de destruction, comment deviennent-ils des 

catalyseurs pour la recherche de la paix ? L’examen de cette 

question centrale nous invite à l’analyse des interrogations 



 

103 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

suivantes : les conflits armés, en tant qu’impulsion belliqueuse, 

ne sont-ils pas la finalité de l’existence humaine ? Quelle est la 

condition des hommes en temps de guerre ?  La guerre au regard 

de sa violence extrême ne rend-elle pas toujours nécessaire la 

paix ? L’objectif principal est de montrer que les conflits armés 

sont inséparables de la vie des hommes en société ; les hommes 

sont plus disposés à faire la guerre dont les atrocités suscitent 

l’avènement de la paix. L’approche méthodologique de cette 

réflexion est historique et phénoménologique. Les résultats de la 

recherche indiquent, d’abord, que les conflits armés sont 

inhérents à la société du fait que les hommes sont naturellement 

violents, donc constamment dans des rapports de force. Ensuite, 

la guerre, plus qu’une menace pour la sécurité et le bien-être 

de l’être humain, lui fait perdre sa dignité, voire sa qualité 

d’homme. Enfin, du fait que la guerre moralement inacceptable, 

par l’ampleur des dommages et des traumatismes qu’elle 

occasionne, pourrait contribuer à la paix sociale. 

 

1. L’homme et le présupposé instinct de guerre 

 

Loin d’être une vision singulière, l’idée de l’inhérence de 

l’instinct de violence ou de la guerre en l’homme est une 

conviction partagée et défendue par plus d’un chercheurs et 

penseurs. Bien que certains pensent au contraire que la guerre 

résulte de facteurs sociaux, culturels, religieux ou économiques, 

on peut soutenir que l’homme possède naturellement une 

tendance à l’agressivité, à la violence, voire à la guerre. 

Vraisemblablement, la guerre aurait apparu au Néolithique, 

dernière période de la préhistoire, au cours de laquelle les 

hommes, se sédentarisant, sont devenus des plus importants en 

termes de possession de ressources grâce au développement de 

l’agriculture. Pour assurer la défense de leur vie, bien et 

territoire, ils mirent en place de petites armées. C’est dire que les 

premières communautés humaines ont pratiqué l’art de la guerre 



 

104 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

qui s’est modernisé, complexifié et organisé au fil de l’histoire 

de l’existence des rapports interpersonnels et inter-États.  

 Cela dénote que dans l’histoire de l’humanité, la guerre 

fait partie des réalités de la vie en société. C’est en ce sens qu’il 

faut saisir la guerre comme phénomène social. La guerre 

comprise comme phénomène de société trouve une explication 

dans l’affrontement perpétuel entre les membres d’une même 

cité ou encore entre des cités différentes. Tel « l’amour de la 

richesse » qui, « des braves, fait des brigands, des perceurs de 

murailles, des pilleurs de temples, des guerroyeurs et des 

tyranniques » (Platon, 2011, 831e). Guerriers et tyrans sont ici 

mis sur un pied d’égalité pour montrer que l’activité du citoyen 

suppose celle du combattant.  

Quand C. V. Clausewitz (1995, p. 55) affirme que « la 

guerre est un duel », il se dégage l’idée que la guerre est 

réciproque à la violence et duel en est son essence. Elle a pour 

but d’arbitrer un différend entre des protagonistes. Elle marque 

toujours les rapports antagonistes entre les hommes. Au cœur de 

ces antagonismes, se trouve la violence en action. Cette 

violence, perceptible chez l’homme de tout temps et en tout lieu, 

fait de lui, celui qui cherche à dévorer son prochain. Tout se 

passe comme si la guerre était la seule activité humaine. Par 

ailleurs, certaines philosophies occidentales, en l’occurrence 

celles de Hobbes, Kant et Freud analysent et théorisent les 

oppositions les plus conflictuelles pour rendre compte de la 

guerre comme un besoin ou un appétit humain.  

Pour T. Hobbes (2017, p 123), la guerre se comprend 

« non pas seulement en termes de combats effectifs et durables, 

mais aussi en tant que volonté avérée d’en découdre ». Il traduit 

la double dimension de la guerre, à la fois latente et patente, qui 

se manifeste par des actes de violence et intérieurement par le 

désir de vaincre ou de faire mourir l’autre. De ce point de vue, 

la guerre est considérée comme un moyen de s’arroger le 

privilège de la puissance. En effet, le désir de posséder des objets 



 

105 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

qui s’accompagne par la capacité d’arracher à l’autre ce qui lui 

appartient et ce dont je le vois jouir, la volonté farouche de 

ramener tout à soi et l’envie comme souffrance de voir l’autre 

profiter de ce qui pourrait m’appartenir sont les passions 

humaines à l’origine des activités guerrières.  

C’est la raison pour laquelle il poursuit son analyse en 

faisant savoir que « L’état naturel des hommes avant qu’ils 

eussent formé des sociétés, était une guerre perpétuelle, et non 

seulement cela, mais une guerre de tous contre tous » (T. 

Hobbes, 2010, p. 216) La guerre est popularisée par Thomas 

Hobbes à travers « la guerre de tous contre tous » pour expliquer 

non seulement la conséquence de l'absence de société, mais 

surtout montrer qu’elle est l’activité essentielle des hommes. 

Bref Hobbes prétend que l’état de guerre serait l’état naturel de 

l’homme, c’est-à-dire que guerre et nature seraient synonymes.  

La guerre paraitrait inévitable, voire même désirable 

dans la mesure où elle s’impose malheureusement comme 

l’unique moyen de résolution des différends qui opposent des 

individus ou des communautés. En d’autres termes, la guerre 

serait un moyen « normal » de résoudre des querelles entre États 

quand il n’existe pas d’autre solution. En ce sens, l’on ne peut 

qu’être d’avis avec Emmanuel Kant (2009, p. 67) qui perçoit 

dans la tranquillité et le calme, les signes d’un prolongement de 

la guerre. C’est dire que l’entendement humain reconnaît la paix 

comme la finalité, sinon l’issue d’une guerre. Dans le même 

temps, il sait également qu’« une paix prolongée favorise la 

prépondérance d'un esprit purement marchand, dont découlent 

un égoïsme, une lâcheté et un manque de visibilité dégradant et 

tend à souiller la vertu de la nation ». On appréhende de cette 

pensée une idée fondamentale, celle que le vice, comme 

l’instabilité, se trouve même au cœur d’une paix durable. Cela 

tend à confirmer la règle scientifique que, dans la nature, toute 

chose est attirée par son contraire, laquelle règle est 

conceptualisée par Leibniz à travers l’harmonie des contraires.      



 

106 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

On retrouve là une des caractéristiques les plus modernes 

de la guerre qui ne peut se terminer par la justice, et qu’on ne 

vide que par la force, par la voie des armes. « Le droit à la guerre 

ou droit de déclencher les hostilités est la manière licite pour un 

État de défendre au moyen de ses propres forces son droit contre 

un autre État » (E. Kant, 1986, p. 619). Dans ce contexte, il est, 

à proprement, évoqué le sens moderne de la guerre.  

Ce qui fait de la guerre l’un des importants moteurs de 

l’histoire des hommes, c’est précisément le règne de toutes 

formes d’injustice, des frustrations et de maux sociaux dont se 

nourrissent les guerres dans leur dessein d’y remédier. Si de 

toute l’histoire de l’humanité, les hommes ont toujours souffert 

de l’injustice, il va sans dire que la guerre est une activité 

permanente de rétablissement des droits humains. On peut donc 

en déduire que les conflits ou les heurts demeureront du fait de 

la nature humaine qui est injuste.  

Qui plus est, chez Freud, la discorde est inéluctable et 

récurrente dans les rapports interhumains, lesquels se dégradent 

à mesure que deux consciences se rencontrent. Ce fait réel prend 

tout son sens avec S. Freud (2010, p. 13) qui montre que : « 

L’homme n’est point cet être débonnaire, au cœur assoiffé 

d’amour, dont on dit qu’il se défend quand on l’attaque, mais un 

être au contraire qui doit porter au compte de ses données 

instinctives une bonne somme d’agressivité ». Cette thèse 

freudienne rend intelligible la connaturalité de l’instinct 

belliqueux en l’homme, puisque déterminé par l’agressivité, la 

violence, les pulsions, etc. Toute chose qui est de nature à 

attester la fameuse idée hobbesienne selon laquelle l’homme est 

un loup pour son prochain. Naturellement, l’ADN de la guerre, 

c’est-à-dire de l’adversité demeure dans les gènes de l’homme 

et celui-ci ne se prive d’occasionner à la manifester. L’homme 

ne semble pas être angoissé à l’idée d’un univers où tout conflit 

armé serait banni. 



 

107 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

Dans cette perspective, l’instinct guerrier semble 

inconsciemment exercer une certaine influence négative chargée 

de sentiments obscurs sur les hommes, activant en eux une forte 

attirance à aimer faire et à faire la guerre. Celle-ci en vient 

finalement à se constituer comme un argument de poids dans le 

processus de civilisation de l’homme et dans l’histoire des 

exploits des peuples. F. Cardini (1992, p. 416) dans La Culture 

de la Guerre nous apprend qu’à l’époque féodale « la guerre 

présentait relativement peu de risques, moins même que le 

tournoi où l’on mourait un peu trop souvent. Elle était le temps 

de la fête, du prestige et de l’abondance ». Il en ressort que la 

guerre constituait autrefois non seulement des moyens 

d’affirmation de la toute-puissance militaire, idéologique et 

scientifique d’une tribu, mais aussi un moyen stratégique pour 

amasser et augmenter sa richesse. Les hommes ont appris à vivre 

dans un tel environnement de conflit armé où ils ne voyaient que 

le bon côté de la guerre, ignorant ainsi son spectacle douloureux. 

Ils trouvaient une noblesse à la guerre malgré ses cruautés et ses 

destructions. Inhérente à la nature humaine, la guerre n’est telle 

pas une véritable menace pour la société ? 

 

2. La guerre et son caractère déshumanisant  
 

La guerre a un impact profondément déshumanisant sur 

ceux qui y participent et sur les sociétés qu’elle touche. Ce 

processus de déshumanisation se manifeste de plusieurs façons. 

Le cortège des destructions matérielles et en vie humaine, des 

dommages et des traumatismes qu’engendre les guerres 

inspirent aux consciences humaines un arrêt immédiat de tout 

conflit. En effet, la guerre se définit, selon A. V. Hély (1875, p. 

57) comme « l’état de gens vidant leurs différends par les voies 

de la force ». Il met en exergue la force au lieu de la raison ou le 

combat au lieu du débat. Sous cet angle, la guerre conduit à 

l’impiété, l’opprobre et l’oubli de la religion qui causent des 



 

108 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

malheurs. Elle est, par conséquent, l’une des choses les plus 

dangereuses qui soit contre l’homme. Toute chose qui permet de 

justifier les tueries, les misères, le désespoir, le délitement de la 

cohésion sociale comme conséquences les plus visibles de la 

guerre.   

La guerre expose non seulement les individus à des 

niveaux de violence et de brutalité extrêmes, mais surtout à une 

insensibilité émotionnelle et morale. Dans un tel état, les soldats, 

en particulier, peuvent devenir désensibilisés à la souffrance 

humaine, ce qui érode leur humanité. Dans cette veine, il ne peut 

que s’en suivre une série d’actes de violence déchaînée, 

démesurée et irrationnelle. Ne serait-ce que dans les 

communautés anciennes qui ne vivaient que de la chasse et de la 

cueillette, la destruction engendrée par les conflits, comme nous 

le racontent J. Guilaine et J. Zammit (2001, p. 148) était déjà 

considérable et atroce :  

 

Imaginez donc que vous vous trouvez au milieu de 

cohortes de barbares, d’armées bardées de fer, rangées en 

bataille, parmi le fracas et l’éclat effrayants des armes, 

mais plus malfaisants ; imaginez les clameurs folles, le 

choc furieux, la monstrueuse boucherie, la mort tour à 

tour cruellement donnée et reçue, les cadavres entassés, 

les plaines gorgées et les fleuves teints de sang humain.  

 

Tel est l’accablant passif de la guerre pour et par les êtres 

humains. Érasme quant à lui, (2017, p.70) invite les souverains, 

qui portent la responsabilité de rendre inévitable la guerre, à 

réfléchir au fruit de celle-ci : « si vous avez vu les villes ruinées, 

les villages réduits en cendres, les églises incendiées, les champs 

dévastés, et si ce spectacle vous semble aussi désolant qu’il l’est 

en réalité, dites-vous que c’est là le fruit de la guerre ». C’est 

dire qu’en temps de guerre, l’autorité des magistrats et la force 



 

109 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

des lois sont inefficaces pour imposer un certain frein à la 

volonté des combattants au milieu des armes.  

L’image décrite est susceptible d’interprétations à l’idée 

de la violence perpétrée sur des êtres humains. Il y a une espèce 

de déshumanisation de l’adversaire qui aide au passage à l’acte 

meurtrier. Des fouilles archéologiques ont mis à jour la barbarie 

observée naguère pendant la guerre. Partant de là, Guilaine et 

Zammit mettaient à nu le caractère hideux et déshumanisant de 

la guerre. Au regard de ce triste bilan, J. Chomarat (1974, p. 155) 

estime que la guerre est un mauvais calcul. Il s’imagine un 

tableau horrible de la guerre en ces termes :  

 

Imaginez donc que vous vous trouvez au milieu de 

cohortes de barbares, d’armées bardées de fer, rangées en 

bataille, parmi le fracas et l’éclat effrayants des armes, 

mais plus malfaisants ; imaginez les clameurs folles, le 

choc furieux, la monstrueuse boucherie, la mort tour à 

tour cruellement donnée et reçue, les cadavres entassés, 

les plaines gorgées et les fleuves teints de sang humain.  

 

Ce désolant décor émet en toile de fond un engagement 

à tout mettre en œuvre pour ne revivre une telle histoire atroce. 

C’est d’ailleurs ce que semble avoir appréhendé Érasme (2017, 

p.70) qui invite les souverains, portant la majeure responsabilité 

de rendre évitable la guerre, à réfléchir au fruit de celle-ci : « si 

vous avez vu les villes ruinées, les villages réduits en cendres, 

les églises incendiées, les champs dévastés, et si ce spectacle 

vous semble aussi désolant qu’il l’est en réalité, dites-vous que 

c’est là le fruit de la guerre ». C’est dire qu’en temps de guerre, 

l’autorité des magistrats et la force des lois sont inefficaces pour 

imposer un certain frein à la volonté des combattants au milieu 

des armes.  

Pendant la guerre, chaque belligérant se dote des moyens 

matériels et humains pour terroriser, réprimer, dans le sang, les 



 

110 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

populations civiles, allant parfois jusqu’au génocide comme ce 

fut le cas au Rwanda en 1994. Dans cette perspective, il devient 

difficile de construire le « vivre ensemble », de préserver le bien-

être ainsi que la sécurité des populations et des communautés. 

Les hommes, les femmes, les enfants ainsi que les personnes 

âgées, victimes d’exécutions sommaires et d’assassinats ciblés 

en raison de leur appartenance ethnique ou de leur identité 

religieuse, sont traumatisés et terrifiés. De tels méfaits de la 

guerre reposent sur le présupposé selon lequel les combattants 

sont moins respectueux des populations civiles. 

Ces personnes en situation de détresse, sont contraintes 

de fuir le théâtre des opérations afin de protéger leurs vies et 

leurs biens dans des espaces sécurisés. La situation de guerre fait 

que des familles sont dispersées ; des personnes sont portées 

disparues ou tuées. Le manque de sécurité des biens et des 

personnes, du fait de la guerre, suscite la peur chez les 

populations. Les éléments constitutifs de cette peur sont la 

délinquance, la haine à base ethnique, tribale, politique ou 

religieuse. Elle a pour effet de séparer les uns des autres, de les 

isoler, de disloquer le corps social, de rendre les individus 

étrangers à leur environnement ;   vulnérables donc faciles à 

manipuler à des fins politiques. 

Qui plus est, l’on assiste à la destruction d’infrastructures 

scolaire, hospitalière et administrative qui constituent des cadres 

d’épanouissement des populations en favorisant la résolution de 

certains problèmes de la vie sociale. Selon l’examen stratégique 

présenté à l’Assemblée générale de l’Organisation des Nations 

Unies en 2007, les attaques contre les établissements 

d’enseignement « ont considérablement augmenté au cours des 

dernières années ». On note par exemple, à en croire le rapport 

de cette Assemblée générale, qu’en Afghanistan, plus de cent 

(100) attaques ont été perpétrées contre des écoles en un an.  

Ces conflits armés ont pour conséquences non seulement 

la destruction des infrastructures scolaires, mais aussi les espoirs 



 

111 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

et les ambitions d’une génération d’enfants, de jeunes et 

d’adultes anéanties. Cela est « un obstacle majeur à la réalisation 

de l’objectif de l’éducation pour tous ». (UNESCO, 2000, p. 19). 

La guerre détruit souvent les structures et les valeurs sociales, 

menant à un effondrement de la solidarité, de la confiance et de 

la coopération au sein des communautés. Du coups les hommes 

deviennent méfiants et divisées, exacerbant les tensions et les 

conflits. Ces aspects de la guerre montrent comment elle peut 

réduire les individus à des comportements et des états 

émotionnels à leur nature fondamentale. C’est ce caractère 

déshumanisant de la guerre qui en fait une réalité si tragique et 

dévastatrice. 

Ce cheminement heuristique semble nous faire souscrire à 

la perspective jonassienne de l’heuristique de la peur qui invite 

moralement à tous d’œuvrer à éviter la réalisation ou l’activation 

de toute chose dont les conséquences sur la vie de l’espèce 

humaine et de l’environnement pourraient être lourdement 

graves, tragiques et irréparables. Cependant, G. Bouthoul (1961, 

p. 195) semble insinuer que le recours à l’hécatombe se pose 

souvent un moyen, aussi exécrable qu’il soit, pour parvenir à la 

paix ou au compromis. Il affirme que « la guerre se termine par 

l’écrasement et la désagrégation de l’un des adversaires. Mais, 

dans la plupart des cas, après une période de destructions et de 

massacres, le désir de paix réapparaît chez les belligérants ». 

L’évocation de ces faits, fait toujours craindre la guerre. La 

menace de guerre est le seul moyen d’expression clair et compris 

de tous. On est, par conséquent, disposé à accepter ce que l’on 

avait rejeté avec indignation, c’est-à-dire la paix. Les conflits 

armés n’apparaissent-elles pas alors comme une démarche en 

vue de la paix ? 

 

3. La guerre comme moyen de pacification de la société 

 

La guerre est souvent perçue comme un moyen de  



 

112 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

résolution de conflits ou de rétablissement de l'ordre. Toutefois, 

son rôle, en tant que moyen de pacification de la société, est 

complexe et souvent controversé. T. Hobbes (2000, p. 145) 

soutient que l'état de nature est un état de guerre perpétuelle. Il 

soutient que par la peur de la violence et du chaos « chacun doit 

s’efforcer à la paix aussi longtemps qu’il a l’espoir de 

l’atteindre ». Cette invitation pousse les individus à s'unir sous 

un pouvoir souverain, ce qui peut créer une forme d'ordre et de 

paix sociale. J.-J. Rousseau (2016, p. 98) évoque l'idée que la 

guerre, bien qu'elle soit destructrice, peut également éveiller la 

conscience civique et renforcer la solidarité entre les citoyens. 

Autrement dit, face à un ennemi commun, les individus peuvent 

mettre de côté leurs intérêts personnels et se rassembler pour 

défendre leur communauté. Cette situation peut favoriser 

l'émergence d'un sentiment d'appartenance et de solidarité. 

Depuis l’Antiquité grecque jusqu’à nos jours, la guerre, 

dans la conscience populaire, est l’image d’un fléau permanent 

et transhistorique du triomphe de la force aveugle qui détruit   

l’humain jusqu’atteindre des seuils inédits en ravageant tout sur 

son passage sans état d’âme. Toutefois, cette perception de la 

guerre mérite d’être dépassée afin de retrouver son véritable 

symbolisme. Ce dépassement devrait être envisagé à travers 

l’élaboration d’une législation ou d’un règlement de la guerre 

qui est expressément consigné dans le « droit de la guerre » (A. 

V. Hély, 1875, p, 2), mais également dans la notion du droit à la 

guerre. En effet, ce droit à la guerre décline un certain nombre 

de règles éthiques et humanitaires applicables pour mener une 

guerre à l’effet de réduire significativement les effets destructifs 

des actions de combat. Ce qui revient à reconnaître l’existence 

d’une guerre conventionnelle, une guerre qui a ses règles ou 

principes que les belligérants doivent strictement observer.  

Cette nouvelle approche règlementaire de la guerre 

remonte depuis l’adoption de la déclaration universelle des 

droits de l’homme le 10 décembre 1948. Depuis lors, elle ne se 



 

113 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

fait plus n’importe comment, elle obéit dorénavant à des règles 

et est faite de concessions. D’un point de vue analytique, cette 

forme actuelle se présenterait comme une forme corrective de 

celle qui était pratiquée au Moyen-âge avec l’Église qui peinait 

à juguler les guerres privées. Généralement, elle se contentait 

d’en diminuer la durée, en les permettant depuis le lundi matin 

jusqu’au mercredi soir.  

Cette règle conventionnelle et modératrice est admise par 

les conquérants. Ces concessions faites pour remédier à la guerre 

et ces règles sont une nécessité pour empêcher de détruire 

complètement l’adversaire. Dès lors, on confère à la guerre un 

visage humain, acceptable et attrayant. C’est fort de cela que G. 

Bouthoul (1961, p. 226) écrit : « La guerre pourra ainsi continuer 

d’exister, mais les destructions seront contenues dans des limites 

raisonnables ». Ce qui se dégage comme idée essentielle et 

saisissante, c’est le fait qu’à défaut d’en finir définitivement 

avec la guerre dans l’existence humaine, des efforts constants 

seront fournis pour rendre la guerre la moins destructible 

possible, la plus humaine possible. 

C’est pourquoi la règle actuelle du monde n’est plus 

d’interdire ou de prétendre supprimer la guerre. À défaut de 

l’empêcher, il est encouragé les efforts salutaires consistant à 

atténuer fortement les conséquences onéreuses de la guerre vers 

une guerre sans effet. Pour s’y prendre, la judiciarisation de la 

guerre en est sortie comme une solution idoine. Ce qui suppose 

que la guerre est désormais règlementée, en s’opérant 

naturellement sur la base du respect des normes. Ainsi, « on 

limitera les armements, on interdira les gaz et les bombes 

atomiques. Les guerres pourront continuer d’éclater, mais la 

capacité de nuire sera limitée » (G. Bouthoul, 1961, p. 229). En 

judiciarisant la guerre, il est mis en avant une politique des droits 

de l’homme qui est, avant tout, un combat pour la paix. Il s’agit 

là d’une politique de paix réaliste qui est dans l’intérêt des 

peuples et des nations. La paix est classiquement considérée 



 

114 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

comme la fin ultime de l’humanité. L’homme, paradoxalement, 

en faisant la guerre, recherche encore la paix. 

Bien qu’elle soit un facteur de désolation de la cité, la 

guerre est un fait social. G. Simmel, (1995, p. 9), « la guerre fait 

partie intégrante de la société ». De même, elle peut constituer 

un facteur essentiel susceptible de concourir à la construction 

d’organisations et d’associations au sein d’une société. Pour 

nous en rendre compte, il n’est qu’à penser aux États-Unis 

d’Amérique, de l’Union européenne et du Rwanda qui doivent 

en bonne partie leur organisation, leur développement aux 

leçons tirées des guerres qu’ils sont subies. Il n’est pas exclu que 

la quête de la cohésion et de l’harmonie de la société soit trouvée 

dans les conflits. En réalité, « sympathie et hostilité se mêlent 

sans cesse dans la vie des peuples comme dans celle des 

individus, au hasard des péripéties de l’histoire » (G. Simmel 

1995, p. 9). Autrement dit, le conflit contribue à la régulation 

sociale. 

 La guerre ne correspond pas à une activité débridée, 

sauvage, subissant l’effet dévastateur de la démesure. Elle 

répond à des règles précises et s’apparente à une forme de 

compétition organisée « excluant aussi bien la lutte à mort pour 

anéantir l’être social et religieux de l’ennemi que la conquête 

pour l’intégrer entièrement à soi ». (J.-P. Vernant, 1999, p. 21). 

Ce passage défend l’idée que la guerre, pour rester légitime, doit 

rester dans un cadre rationnel et limité : Elle n’est pas une guerre 

d’extermination. Tel est le caractère principal de « la guerre 

courtoise » (G. Bouthoul, 2018, p. 242), celle qui n’opte pas la 

vie aux combattants et aux personnes ne participant pas au 

conflit.  

 

 La paix est la finalité suprême de la guerre. Cette idée se 

reflète dans la Charte des Nations Unies, qui n’autorise que les 

guerres défensives ou les actions validées par le Conseil de 



 

115 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

sécurité pour la protection de la paix et de la sécurité 

internationales.  

 

Tous les membres des Nations Unies, afin de contribuer 

au maintien de la paix et de la sécurité internationale, 

s’engagent à mettre à la disposition du Conseil de 

Sécurité, sur son invitation et conformément à un accord 

spécial ou à des accords spéciaux, les forces armées, […] 

nécessaires au maintien de la paix et de la sécurité 

internationale. (Charte des Nations Unies, chapitre VII, 

article 43, 1). 

 

Les conflits armés révèlent souvent la nécessité de 

réinventer des structures sociales et politiques pour éviter que 

l’histoire sombre se répète. La Seconde Guerre mondiale est 

révélatrice. En effet, la création l’Organisation de Nations Unies 

(ONU) et les efforts du Conseil de sécurité, consécutifs à la 

guerre susmentionnée, indique clairement que la guerre est 

capable de maintenir ou de préserver la paix. C’est ce qui justifie 

l’intervention des casques bleus de l’ONU dans de nombreux 

pays d’Afrique, pour le maintien de la paix, notamment en 

République Démocratique du Congo, en Centrafrique, au 

Soudan et en Côte d’Ivoire. De même, la guerre froide a renforcé 

l'idée de la diplomatie comme instrument crucial pour prévenir 

les conflits. Tout se passe comme si sans ces initiatives de guerre 

de cette institution internationale, il n’y aurait pas de paix dans 

le monde. 

Dans certains cas, la guerre peut être le seul moyen 

d’instaurer une paix durable. Par exemple, si deux pays sont en 

conflit sur un territoire et qu’aucun des camps belligérants n’est 

disposé à faire des compromis, la guerre peut être le seul moyen 

de résoudre le conflit. De ce point de vue, la guerre peut être 

nécessaire pour établir un nouveau statu quo, qui pourrait alors 

constituer la base d’une pacification de la société. La quête de la 



 

116 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

paix comme conséquence de la guerre est un paradoxe fascinant. 

Chaque guerre laisse des cicatrices profondes, mais aussi des 

leçons cruciales.  

 

Conclusion 

 

La quête de la paix, bien que souvent issue des ravages 

des conflits armés, soulève des questions profondes sur la nature 

humaine et la dynamique des sociétés. L’homme semble être 

pris dans un présupposé instinctif de guerre, une impulsion de 

violence qui, dans certaines circonstances, semble émerger 

naturellement. Toutefois, cette propension à la guerre révèle 

surtout le caractère profondément deshumanisant de celle-ci. 

L'expérience de la guerre, avec ses souffrances et ses 

destructions, impose la nécessité d’une réévaluation de la 

violence comme moyen de résoudre les différends. 

Paradoxalement, l'après-guerre offre souvent une opportunité de 

pacification durable des sociétés, mais à un prix élevé. Après les 

dévastations, les sociétés sont forcées de repenser leur 

organisation et leurs relations, et la paix, bien qu’étant une 

conséquence des horreurs de la guerre, devient un objectif vital 

pour reconstruire et harmoniser les liens sociaux. Ainsi, la 

guerre, en dépit de son caractère destructeur, peut être perçue 

comme un catalyseur de changement, incitant à une quête plus 

profonde de justice et de stabilité. Néanmoins, la véritable paix 

ne pourra se concrétiser que lorsque l'humanité aura su dominer 

son instinct belliqueux et replacer la coopération et la 

compréhension mutuelle au cœur de ses relations internationales 

et intérieures. 

 

Références bibliographiques 

 

CHOMARAT Jacques, 1974, « Un ennemi de la guerre : 

Érasme », in Bulletin de l’association Guillaume Budé,  



 

117 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
r
e
 2

0
2

5
 

 

quatrième série, Numéro 4, Décembre, pp. 445-465. 

 CLAUSEWITZ Carl Von, 1955, De la guerre, Éditions 

de Minuit, Paris, 1000 p. 

ÉRASME, 2017, Complainte pour la paix, Folio Sagesses, 

Paris, 112 p. 

FREUD Sigmund, 2010, Malaise dans la civilisation, 

Payot, Paris, 176 p.  

BOUTHOUL Gaston, 2018, Sauver la guerre, Grasset, 

Paris, 256 p. 

GUILAINE Jean et ZAMMIT Jean, 2001, Le sentier de la 

guerre. Visage de la violence préhistorique, Dieppe, Paris, 371 

p. 

GROTIUS Hugo, 1999, Le droit de la guerre et de la paix, 

Presses universitaires de France, Paris, 864 p. 

HELY L’Abbé Victor, 1875, Étude sur le droit de la 

guerre de Grotius, Imprimerie Jules Le Clères, Paris, 268 p. 

HOBBES Thomas, 2000, Léviathan, Folio, Paris, 1024 p. 

HOBBES Thomas, 2017, Léviathan –Chapitre X-VIII et 

XXI, Flammarion, Paris, 240 p. 

KANT Emmanuel, 1981, Doctrine du droit, Gallimard, 

Paris, 606 p. 

KANT Emmanuel, 2009, pour la paix perpétuelle, 

Librairie Générale Française, Paris, 80 p. 

PLATON, 2011, « La République », in Œuvres 

Complètes, Flammarion, Paris, p. 1481-1792. 

ROUSSEAU Jean-Jacques, 2016, Du contrat social, Le 

livre de poche, Les classiques de la philosophie, Paris, 366 p. 

VERNANT Jean-Pierre, 1999, Problèmes de la guerre en 

Grèce ancienne, Éditions du Seuil, Paris, 244 p. 

 


