L’ITINERAIRE D’EL HADJ AHMAD BARRO
NDIEGUENE DU SALOUM A THIES POUR UNE
DIFFUSION DE L’ENSEIGNEMENT ARABO-
ISLAMIQUE ET DE LA TIJANIYYA

Babacar NIANE
Université Iba Der Thiam de Thies / Senégal
babacar.niane@univ-thies.sn

Résumé

Dans un contexte ou l’enseignement arabo-islamique était la chose la
mieux partagée dans les centres traditionnels religieux du Sénégal, il suffit
de comprendre que cette tache a été le propre de certains maitres appelés
sérifi daara en wolof. Le sujet a pour objectif d'examiner cet apprentissage a
travers une figure de proue en la personne d’El Hadj Ahmad Barro
Ndiéguene. Ce dernier, un natif du Saloum a subi une formation intellectuelle
solide en sciences islamiques et profanes a Rufisque (Cap-Vert) avant d’élire
domicile a Thies appelé a I’époque Diankhéne. La problématique de ce sujet
s articule autour de la question : quel est le réle de cet éducateur pour la
promotion de ['Islam et de la Tijaniyya a Thies (Cayor) ? Afin de comprendre
le role joué par ce maitre enseignant, nous avons opté pour une revue de
littérature basée sur des enquétes et complétée par des documents de
recherches et de publications scientifiques.

Le présent texte se propose, par une approche descriptive et analytique,
d’étudier le role d’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene dans la promotion de la
religion musulmane et de la Tijaniyya a Thies. Ce guide spirituel (cheikh) se
consacra, sa vie durant, a l’enseignement et a l’éducation, clé de voiite de
tout aspirant. Ainsi, cette étude permettra de cerner avec précisions les
fondements islamiques a la lumiére des enseignements de ['un des foyers les
plus populaires de la confiérie tidiane au Sénégal. Les ceddo et les colons
constituaient deux défis majeurs a la promotion de cette nouvelle école
religieuse.

Mots-clés : enseignement, éducation, soufisme, Tijjaniyya, disciple

Summary

In a context where Arab-Islamic teaching was the most widely shared
thing in Senegal’s traditional religious centers, it's enough to understand that

58

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025


mailto:babacar.niane@univ-thies.sn

this task was the preserve of certain teachers called sérini daara in wolof. The
subject aims to examine this learning through a leading figure in the person
of El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene. The latter, a native of the Saloum region,
had gone through a solid intellectual training in Islamic and secular sciences
in Rufisque (Cape Verde) before taking up residence in Thiées, then known as
Diankheéne. The problematic of this subject revolves around the following
question: what role did this educator play in promoting Islam and the
Tijaniyya in Thiés (Cayor)? In order to understand the role played by this
teacher, we have opted for a literature review based on surveys and
supplemented by research documents and scientific publications.

Using a descriptive and analytical approach, the present text sets out to
study the role of El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene in promoting the Muslim
religion and the Tijaniyya in Thiés. This spiritual guide (sheikh) devoted his
life to teaching and education, the keystone of every aspiring person. As such,
this study will provide a precise understanding of the islamic foundations of
the dynamics of one of the most popular centers of the tidiane community in
Senegal. The challenges were many, but there were two major obstacles are
the ceddos and the colonists.

Keywords: teaching, education, sufism, Tijaniyya, follower

Introduction

Depuis des siecles, de grands érudits sénégalais ont fait de
I’enseignement arabo-islamique un sacerdoce qui leur permet de
diffuser et d’asseoir les préceptes de la religion musulmane,
gage de paix, de solidarité, d’amour et de stabilité politique.
Cette religion née en Arabie depuis le Vlle siecle et révélée au
Prophete Muhammad (PSL) par ’entremise de 1’ange Gabriel
traversa I’Afrique subsaharienne avant de parvenir
successivement aux royaumes du Ghana, du Mali du Songhai et
enfin du Tekrour qui devint le Fouta Toro avant de traverser les
frontieres du Djolof pour parvenir au Centre du pays.

Méme si les Almoravides a I’instar de Abdallah ibn Yasin
ont joué un role prépondérant a la conversion des autochtones,
ces derniers ont embrassé cette nouvelle religion soit de maniere
persuasive soit de fagon coercitive. Si certains historiens pensent
que la pénétration a débuté avec les Almoravides, d’autres ont
avancé¢ le contraire affirmant qu’elle a débuté avec la conquéte

59

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



de ’Egypte par Amr El As, en I’an 640 (Diallo, 2000 : 197).
L’auteur de cette thése prouve dans ce méme article que 1’Islam
était trés présent au Ghana, en 1068 alors que les Almoravides
ne sont intervenus qu’en 1076. 1l dit : « Par conséquent, il parait
fort probable que I’Islam et la langue arabe furent introduits en
Afrique sub-saharienne (Ghana), par les commergants, bien
avant les Almoravides » (Diallo, 2000 : 198).

Par ailleurs, I’école de Pire Saniokhor dirigée par Khaly
Amar Fall, au XVlIle siécle, fut le soubassement de
I’enseignement arabo-islamique au Cayor. D’autres foyers
religieux ont, par la suite, essaimé a ’intérieur de cette localité
dans D'optique de véhiculer les préceptes de la religion
musulmane. Les cours ont été suivis aussi bien par les habitants
que par d’autres Sénégalais venus d’horizons divers. On peut en
citer I’école de Tivaouane dirigée par El Hadj Malick Sy qui a
joué un réle non négligeable dans la diffusion de 1’Islam. Il fut
un pdle incontestable de la Tariga tijjan au Cayor et un défenseur
du soufisme dans sa globalité en formant plusieurs générations
de talibés qui, a leur tour, ont participé massivement a la
vulgarisation de la culture arabo-islamique dans le pays. Ce
grand maitre incontesté du soufisme fut devancé dans cette
contrée géographique, historique et religieuse du Cayor par un
autre chantre de la 7ijaniyya qui avait déja balisé le terrain. Il
s’agit d’El Hadj (Muhammad) Mbacké Tandjan.' Sa famille,
installée aujourd’hui a Diourbel, assure la reléve.

Alors, on peut dire sans risque de nous tromper que I’école
de Maam Alaaji?> Ndjéguéne de Thiés est antérieure également a
celle d’El Hadj Malick Sy dans cette zone. Lieu de propension
du soufisme et de la Tijaniyya en particulier, Kér Maam Alaaji
(La Cité du grand-pere El Hadj) a été un temple du savoir
islamique. L’enseignement arabo-musulman, diffusé depuis des
siécles au Cayor, ne cesse d’y suivre son petit bonhomme de

! Entretien avec Birahim Tandjan a Dakar, le 11/08/2024. C’est un arriére-petit-fils
2 C’est un terme wolof qui signifie grand-pére El Hadj

60

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



chemin au début du XIXe siécle a Thiés. Beaucoup de
générations furent formées dans ce centre traditionnel
d’enseignement islamique. La reléve est assurée par les
descendants qui participent considérablement a la diffusion de la
religion musulmane ainsi que de la fariga tidiane.

Notre travail se veut une étude descriptive. C’est en ce sens
que nous avons privilégié I’approche qualitative parce qu’il
cherche a analyser I’approche éducative et mystique d’El Hadj
Ahmad Barro Ndiéguene a travers ses enseignements. Dans
I’optique de réaliser cette étude, nous avons procédé a la collecte
et a ’analyse des données avant d’entreprendre la recherche
documentaire. Nous avons, par la suite, consulté les références
généralisées et spécialisées. Vu la rareté des sources qui traitent
de maniere directe ou indirecte 1’hagiographie de ce guide
religieux, nous avons jugé utile de mener des enquétes afin de
mieux appréhender le sujet. Ce travail vise a montrer qu’El Hadj
Ahmad Barro Ndiéguene fut un maitre pour une ascension
spirituelle.

Donc, des interrogations peuvent étre posées: quels
enseignements peut-on tirer du rdle joué¢ par El Hadj Ahmad
Barro Ndiéguene a Thies sur les plans pédagogique et
¢ducationnel ? Quel est son role sur le plan social ? Quel est son
statut pour le développement de la pensée mystique au Cayor ?

Pour répondre a ces questionnements, nous allons
d’abord rappeler I’historique de la famille Ndiéguene au Saloum
avant de parler du parcours atypique d’El Hadj Ahmad Barro
Ndiéguene. Ensuite, nous traiterons de son installation a Thies
et du role qu’il a joué.

1. Saloum, un lieu de rencontre et d’osmose de la famille d’El
Hadj Ahmad Barro Ndiéguene

Cet ancien royaume du Sénégal fut a partir du XVlIlle siecle
un bastion de I’enseignement islamique grace aux foyers

61

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



religieux traditionnels qui essaimaient cette contrée
géographique. Le plus distingué fut celui d’Eli Bana Sall venu
du Nord du pays afin d’échapper au régime tyrannique et
despotique des Déniankobés. Au Saloum oriental, il fut suivi,
plus tard, par I’ancétre de la famille Ndiéguene.

1.1. L’historique du Saloum et du Ndoucoumane avant
Parrivée de la famille d’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene
Cette zone géographique dite Saloum fut un espace
politiquement structuré et controlé par un pouvoir sociopolitique
sous les auspices du Roi Mbégane Ndour a la fin du X Ve siécle
qui a régné de 1493 a 1513. Le Saloum est un ancien royaume
précolonial sérére ou cinquante-deux (52) rois se sont succédé.
11 fut connu sous le nom de Mbey. Plusieurs interprétations sont
faites sur le nom mais la plus célébre est celle qui consiste a dire
qu’il a été rebaptisé Saloum par Mbégane Ndour en [’honneur a
son marabout Saloum Souwaré. C’est dans ce contexte qu’on
peut lire : « Il aurait grandi et consolidé¢ le royaume a I’aide d’un
grand chef religieux Soninké du nom de Saloum Souaré. Avec
I’aide de ce marabout, il rebaptisa I’ancien nom sérere du pays
« Mbey » pour celui de « Saloum » » (Touré, A. L. et al, 2023 :
8).
Pour Rokhaya Fall Sokhna, quatre noms désignent les
espaces spécifiques qui parlent du Saloum : le Mbey, le Jonik, le
Sini et le Kaymor/Mandax. S’agissant du premier, elle déclare :

« Le Mbey s’étendait de part et d’autre des rives
nord et sud du moyen saloum. Nous verrons par la
suite que c’est la qu’a commencer la structuration
du territoire du Saalum. Ainsi, a la centralité du
Saalum en Sénégambie atlantique et subatlantique,
s’ajoute, dans le Saalum, celle de Mbey, par sa
position sur le cours moyen du saloum » (Fall. R,
2018 : 47).

62

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



Nous pouvons également dire que le Saloum tire son nom
traditionnel, Mbey, du nom de la princesse Gelwar Kino Mbey
qui vint du pays Gabou avec son frére Maysa Wali et sa sceur
Kulaaro Meo.

Grenier d’abondance, terre fertile de culture et de paturage
de ses ressources naturelles, lieu de paix conformément au nom
arabe salam, Saloum, étant un Eldorado, a connu la visite de
plusieurs personnalités religieuses. C’est en ce sens que Mbaye
Gueye avance « [...] le mouvement migratoire wolof conduisit
vers le Saloum, des groupes qui s’y sentaient plus en sécurité ou
qui pour aérer la pression démographique, prirent la direction
des immenses espaces encore incultes du Saloum oriental. »
(Gueye. M, 1981 : 177).

En retracant I’itinéraire de la famille Ndiéguene du Golfe
persique au Saloum, Assane Ndieguene remonte 1’histoire a leur
ancétre Cherif Souleymane missionnaire almoravide d’origine
hachémite en écrivant :

« Cherif Souleymane missionnaire almoravide
d’origine hachémite, serait entré en compagnie
d’autres  cherifs (descendants du  prophete
Mouhammad (PSL) en Afrique a travers 1’Ethiopie
par la ville de Yudum. Ensuite, de génération en
génération, la famille Ndieguene se serait installée
dans les différents grands empires et royaumes du
Tekrour, du Ghana, du Mali, Songhai et puis dans
I’empire toucouleur d’El Hadji Omar Tall »
(Ndieguene. A, 2019 : 47).

L’auteur de ces lignes continue en disant que 1’un des petits-

fils de Cherif Souleymane, Cheikh Ma Fatim Ndieguene, ainsi
qu’une partie de la famille se seraient déplacés et installés vers

63

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



le XlIlle siécle a Guidimakha, au sud de la Mauritanie avant
qu’une autre partie de cette famille ¢lise domicile, plus tard, dans
le Saloum oriental toujours dans la logique d’expansion de
I’Islam.

Méme si certains villages étaient fondés par les ascendants
d’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene entre Tambacounda et
Bakel, il faut comprendre que cette partie englobe une zone
appelée Boundou. L’étape du Boundu est importante dans cette
migration puisqu’elle a été retenue par la mémoire collective qui
I’a associée a un événement tout aussi important dans 1’histoire
de la région : il s’agit de la révolution menée par le marabout
Malick Si a la fin du XVlIle siecle (Ka. T, 89). L’expression
wolof « Bundu Kumba Ndaw, Bana bu Malik® » qui définit
I’identité¢ du Bundu montre que dans la structuration de 1’espace
bundunké, les Ndaw ont joué un certain role. C’est a partir du
Bundu que les Ndaw auraient essaimé dans les régions
environnantes comme le Wauli et le Ferlo. A partir de 13, par des
dynamiques et processus complexes, ils ont fini par s’emparer
du pouvoir au Namandiru et avant de relever de ’autorité du
Buurba Jolof. (Fall. R, 2018 : 163). IIs s’installérent enfin au
Saloum oriental plus précisément dans le Ndoucoumane ou ils
furent, plus tard, rejoins par la famille Ndiéguene en tant que
belle-famille. Méme si c¢’est a titre laudatif, kunda est collé au
patronyme Ndaw, ce terme signifie en socé, soninké, ou
manding : chez la famille Ndaw.

Le Saloum oriental riche en patrimoine, et composé de
plusieurs aires géographiques parmi lesquelles on peut citer le
Ndoucoumane qui fut le théatre de plusieurs événements
historiques et religieux. 1l fut la zone de prédilection de la
famille Ndiéguene et le lieu de naissance d’El Hadj Ahmad
Barro Ndiéguene.

3 Pour cette expression, si la terre du Boundou est considérée comme un puits, ¢’est Kumba Ndaw que la
tradition considére comme la descendante de Waly Mberi Mbacké Ndaw qui 1’a creusé et Malick Sy 1¢
construisit la margelle et a fait de la région une contrée islamique

64

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



1.2. Naissance et formation d’El hadj Ahmad Barro
Ndiéguene au Saloum
Issu d’une famille maraboutique trés imprégnée dans la
culture et ’enseignement arabo-islamiques au Sénégal, El Hadj
Ahmad Barro Ndiéguene naquit a Kassas vers 1825 méme si
d’autres versions ont été avancées sur sa date de naissance. C’est
dans cette perspective qu’Assane Ndieguene écrit : « De ['union
entre Médoune Ndieguene et la princesse Sokhna Fatoumata
Ndao naquit au Ndoucoumane vers 1825 Tafsir Ahmadou Barro
Ndieguene » (Ndieguene. A, 2019 : 61). Il importe de rappeler
que ses ancétres ont participé a I’expansion de I’Islam au Saloum
des le XVllIle siecle. Les plus connus sont Cheikh Ma Fatim et
Cheikh Malick qui avaient pour pere Cheikh Almamy
Ndieguene. Toutefois, nous allons nous focaliser sur la lignée de
Cheikh Ma Fatim, fondateur du village de Ndamboul situé dans
le Boulel, commune de Gniby dans I’actuelle région de Kaffrine.
A en croire Assane Ndieguene, c’est dans la communauté rurale
de Boulel que naquit vers le début du XVIlle siecle, le fils ainé
de Cheikh Ma Fatim Ndieguene, Cheikh Ma Atta (Maad) Amina
Ndieguene, qui est le pere Médoune Ndieguene, qui serait né
vers le milieu du XVlIIle siecle. (Ndieguene. A, 2019 : 48-49)
Famille réputée en matiére d’enseignement islamique d’une
génération a une autre, 1’arriére-grand-pere, Cheikh Ma Hatta
Amina fut un maitre incontest¢ sur le plan des sciences
exotériques (jurisprudence islamique ou figh, littérature,
grammaire, morphologie, rhétorique, logique, ...) et ésotériques
(soufisme et sciences occultes) dans cette partie du Saloum
oriental. Il était frere germain de Moussa Amina spécialisé dans
d’autres domaines tel que la mystique musulmane. Il quitta, plus
tard, Boulel apres la mort de son pere afin s’installer dans un
autre lieu, Bél¢ pour mieux se consacrer a son métier
d’enseignant et d’éducateur. Ce village, situé a quelques
encablures de Kassas, fut le lieu de naissance d’El Hadj Ahmad
Barro Ndiéguene qui fait objet de notre réflexion. Hormis

65

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



I’enseignement, les principales activités menées furent
I’agriculture et 1’¢levage.

Fils de Médoune et de Fatimata Ndao, Amady Ndieguene
plus connu sous le nom de Ahmad Barro Ndieguene serait né
vers 1825 a Kassas ou il fit ses humanités coraniques aupres de
son pere avant de les compléter quelques années apres aupres de
ses grands fréres qui lui assurérent la formation.* Selon toujours
notre informateur, El Hadj Ahmad Barro a vécu 111 ans et est
décédé le 30 Septembre 1936. 11 était le fils cadet de son pére qui
avait, entre autres fils, Hamath Marame, Samba Marame et Ibra
Marame et deux filles, Fatou Marame et Sokhna Marame. C’est
une famille dont les origines remontent au Golfe persique
(Arabie) et plus précisément de la lignée des Hachémites a
laquelle appartient le Prophéte Muhammad (PSL), d’aprés Asse
Ndiéguene®. 1l convient de signaler que cette descendance
réclamée par certaines familles religieuses est une vielle
tradition au Sénégal. Des lors, en relatant I’itinéraire de la
famille Ndieguene du Golfe persique au Saloum, Assane
Ndieguene déclare : « D’ailleurs, I’ancétre le plus €éloigné connu
de la famille Ndieguene (nom dérivé de Diagana, voire
Diagane), serait originaire de la ville de Komar, située a coté de
la Mecque (Arabie Saoudite) » (Ndieguene. A, 2019 : 45).
Ensuite, d’une génération a une autre les Dieguene Dieguene
suivirent leur bonhomme de chemin du nord du pays (Fouta Toro
appelé autre le Tekrour) avant d’arriver au Saloum.

Toutefois, il importe de rappeler que le Saloum oriental
fut visité par des familles religieuses parmi lesquelles on peut
citer Eli Bana Sall qui fut un contemporain de Mbégane Ndour.
Pour Paul Pélissier, Dabali, un des villages du Saloum aurait été
un des états vassaux, et aurait été fondé par des lieutenants d’Eli
Bana, le premier bour Saloum d’origine toucouleur (Pélissier. P,

“ Entretien avec Abdou Razakh Ndieguene & Thiés, le 25/04/2024
5 Entretien avec Asse Ndieguene a Thiés, le 25/04/2024

66

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



1966). D’aprés Imam Mouhamed Bamba Sall®, I’action d’Eli
Bana au Saloum était plutdt spirituelle que temporelle. Son
enseignement est relaté par Jean Boulegue lorsqu’il rapporte
qu'un seriii toucouleur originaire de la vallée du Sénégal
(Takrir) du nom de Eli Bana s’étaient installés a Kahone avec
ses talibés (Boulegue. J, 1968 : 163).

Par contre, pour Abdou Bouri Ba, I’islamisation du Saloum
oriental était plutot I’ceuvre d’Aly Eli Bana. En ce sens, il dit :

« A Kahone, régnait alors un chef toucouleur
musulman, Ali Eli Bana Sall, originaire de Guédé.
Sous le commandement de celui-ci, s’est constituée la
communauté des dyami- Kahone. A I’heure de la
priere, Ali Eli Bana demandait aux séréres de venir
adorer le Dieu unique, mais ceux-ci répondaient :
laisse-nous adorer notre arbre-idole, « Kahone »,
dont nous sommes les serviteurs, dyami » (Ba, A.
B,1976 : 830).

Cet ancien village historique sérére garde les plus belles
pages de I’histoire du Saloum. Celui-ci avait pour ancienne
capitale, Kahone ou quarante-neuf (49) rois se sont succédé et
détient des figures historiques et des sites patrimoniaux peu
connus du grand public. Nous pouvons donner en guise
d’illustration : Guy Njulli’.

Par ailleurs, Saloum fut le lieu de refuge de plusieurs
personnes venues d’horizons différents. A cause d’une instabilité
politique au nord du Sénégal, beaucoup de familles ont quitté
leur région natale pour se diriger vers cette contrée, centre du
pays afin de constituer des micro Etats théocratiques islamiques
comme ce fut le cas de la famille Ndieguene. C’est qui fait dire

5 Entretien avec Imam Mouhamed Bamba Sall 4 Dakar, le 25/072024. Homonyme de son arriére-grand-pére,
il est le porte de la famille Sall. Il habite a Dakar et plus exactement a Yoff Tonghor

7 Un baobab géant qui servait de refuge aux circoncis de la zone. C’est un patrimoine historique qui est
conservé minutieusement

67

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



aA. S. Diop : « Cette autorité n’a d’ailleurs été effective que sur
la rive droite du fleuve Saalum et a I’est du futur royaume du
Saalum, dans ce qui sera le Ndukumaan » (Diop. A. S, 1978 :
691). L’objectif des Ndieguene ainsi que des autres maitres
enseignants de la religion islamique a été signalé par Rokhaya
Fall lorsqu’elle écrit : « Les parties septentrionale et orientale
semblent avoir été, avant 1’émergence du royaume du Saalum,
une zone de prédilection des Pél a la recherche de paturage et
des familles musulmanes, en quéte de lieu d’exercice de leur
culte. » (Fall. R, 59). Ainsi, apres la formation du Saloum, un
Etat vassal fut créé sous la direction de la famille Ndaw, ce fut
le Ndoucoumane auquel appartient la mere El Hadj Ahmad
Barro. Ce fief historique et traditionnel dont les origines
remontent au Djolof, et plus précisément a Namandirou, fut
d’habitude sous les commandements d’un chef nommé Bélép.

Comme la plupart des talibés de sa génération, apres les
humanités coraniques au niveau du giron familial, EI Hadj
Ahmad Barro, animé d’une curiosité intellectuelle sans faille et
d’une détermination en bandouliére, entreprit un voyage
d’études en dehors de son Saloum natal. D¢s lors, il traversa
I’ancien royaume du Sine avant d’arriver au Cap-Vert, plus
précisément a Rufisque.

1.3. Sa formation a Rufisque

Apres avoir terminé ses études coraniques, pour certains ou
mémorisé le Saint Coran pour d’autres au Saloum, il entreprit un
long périple pour satisfaire sa curiosité intellectuelle. La
destination était Rufisque ou il devait rejoindre son oncle Tafsir
Birane Cissé dans le but de parachever ses ¢tudes en sciences
arabo-islamiques. Ce voyage d’étude, communément appelé
laxas en milieu wolof, est de vigueur jusqu’a nos jours. Il était
d’habitudes réservé aux talibés avancés en age afin de découvrir
d’autres talents ou d’autres spécialités. C’est dans ce sillage que
Christian Coulon écrit : « En outre, I’étudiant avancé s’initie aux

68

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



sciences juridiques (figh), si important dans la vie de la
communauté islamique » (Coulon. C, 1981 : 92). L’avantage de
cet enseignement est souligné également par cet auteur en ces
termes : « En diffusant les valeurs de base de [’Islam,
I’enseignement musulman est donc un agent de socialisation par
excellence dans un systéme social qui se réclame de la religion
du Prophete » (Coulon. C, 1981 : 92).

La jurisprudence ainsi que la théologie sont encore
enseignées dans les centres d’études appelés majalis® au Sénégal
et mahdzir en Mauritanie. Ce vocable est le nom de lieu du verbe
jalasa qui veut dire s’asseoir. Le maitre ainsi que les talibés
s’asseyaient et s’assoient encore 2 méme le sol. Comme nous
I’avons déja souligné, cet enseignement supérieur était réserveé a
un groupe de talibés, c'est-a-dire ceux qui ont terminé les études
coraniques. (Niane. B, Mbaye. M. A, 2022 : 456). Discipline trés
importante aux yeux du musulman, la jurisprudence islamique
permet aux pratiquants de la religion islamique de se conformer
aux exigences des pratiques cultuelles. D’aprés Mamadou
Ndiaye, cette matiere qui occupait une place primordiale au sein
de I’école coranique, rapprochait, plus que toutes les autres, les
populations de cette école, car elle traite des questions qui
touchent directement a la vie pratique des musulmans : la priere,
les partages successoraux, les ventes, les dispositions
testamentaires, le jeline, la zakdt, la pureté légale, etc... (Ndiaye.
M, 1985 : 58).

Selon Abdou Razakh Ndiéguene de Thies, aprés Saloum,
toute sa formation en sciences exotériques ou €sotériques a été
assurée par son maitre et oncle Tafsir Birane Cissé. Ce dernier
lui a transmis le wird de la Tijaniyya qu’il avait prise de Cheikh
Abdallah Samb qui 1’avait pris de Thierno Ndongo qui a été
initié par Cheikh Oumar Fouti a cette voie mystique. Apres avoir
passé vingt ans a Rufisque pour I’approfondissement de ses

8 Majalis est le pluriel de majlis qui signifie un centre d’études arabo-islamique traditionnel au Saloum voire
au Sénégal

69

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



connaissances en sciences arabo-islamiques et au service de son
maitre, il se déplaga ailleurs dans un endroit appelé Thies
Thiankhine dans le but de promouvoir le savoir islamique.

En abordant le passage d’El Hadj Abdoulaye Cissé dit
Borom Diamal au Cayor, Djim Dramé donne autre version en
disant :

« Ses talibés et lui continucrent leur
chemin en direction du Cayor. Arrivés a Kahone, pres

de Kaolack, un ses talibés qui 1’accompagnaient, en

I’occurrence Al-Housseynou Khodia Gueye, resta

pour y passer 1’hivernage. Un autre, Elimane Cissé

s’arréta a Kaolack, il informa soCn marabout de sa
décision d’aller plutot chercher de I’argent. Il alla sur

I’orientation d’El-Hadji Abdoulaye Cissé, s’installer

en Casamance, dans un lieu appelé Mam Balago, ou

il put jouer un réle important dans la diffusion de la

religion islamique dans cette zone. Ayant commencé

par le commerce, il termina en devenant un grand

marabout qui convertit beaucoup de monde a I’Islam.

Il resta trois personnes : Tafsir Abdou Cissé, Elimane

Sakho et Birane Hava Ndey Cissé, qui ont continué

leur chemin avec le marabout jusqu’a Thies. Arrivés

dans cette ville, Birane Hava Ndey y resta. D’ailleurs,

c’est lui qui initia au wird tidjaniyya la famille

Ndiéguene de Thies » (Dramé. D, 2024 : 45).

La version la plus plausible est celle avancée par les
membres de la famille et selon laquelle, aprés une longue
pérégrination a la recherche du savoir islamique, il déposa ses
baluchons a Rufisque auprés du grand maitre de 1’époque, Tafsir
Birane Ciss¢ avec qui, il entretenait des relations d’ordre
familial. IIs étaient tous deux originaires du Saloum. Ce fut sur
recommandation de son oncle Ndongo Ndiaye qu’il se rendit
difficilement a Rufisque. A son arrivée, il fut test¢ dans

70

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



différentes disciplines telles que le Saint Coran par le maitre du
lieu qui fut convaincu de son bon niveau et de sa détermination.
11 faut rappeler qu’a 1’époque ce maitre (Tafsir Birane Cissé),
imbu de savoir inhérent aux sciences arabo-musulmanes et
mystiques, était d’une grande réputation.

En fait, ayant recu 1’acceptation de Tafsir Birane Cissé, ce
dernier lui confia un groupe d’apprenants. Ainsi devint-il un
répétiteur qui assura dignement la tache qui lui fut assignée. A
en croire Cheikh Mounir, I’actuel calife de la famille, il y resta
vingt ans pendant lesquels il traversa tous les niveaux d’étude du
secondaire au supérieur. Son passage et son objectif a Rufisque
sont décrits par Assane Ndieguene de la sorte :

«L’un des plus grands représentants de Cheikh
Ahmed Tidjane, Tafsir Birane, était une référence
dans le domaine du savoir & son époque. Sa
prestigieuse et renommeée école coranique connue de
tous les Rufisquois était la réputée dans tout le Cap-
vert. Ahmadou Barro et ses compagnons trouverent
leur chemin sans trop de difficultés et se présenterent
devant Tafsir Birane Cissé en déclinant leur identité,
leur origine et le but de leur voyage » (Ndieguene. A,
2019 : 71).

Phénomene qui date de longtemps au Sénégal et appelé
laxas en milieu wolof, il permettait aux talibés de se déplacer
d’un endroit a un autre pour fréquenter des savants aguerris
selon la spécialité de chaque érudit. Cette fréquentation était et
est pour une initiation ou un perfectionnement a une discipline
bien donnée. Méme si le Daara de Bargny n’est nullement
mentionné par les chercheurs, il n’est pas exclu qu’il fréquentat
cette célebre école de Thierno Yoro Ndiaye trés populaire pour
I’enseignement des matieres jurisprudentielles (Ka, 2009 : 49).
Alors, Ahmadou Barro perfectionna son niveau dans le Cap-Vert

71

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



et dans d’autres zones a I’instar de Taiba Nianguéne®, situé prés
de Tivaouane, aupres du maitre, Abdou Faty Niang.

A la suite d’une formation intellectuelle et spirituelle trés
solide dans le Cap-Vert (Rufisque) aupres d’un maitre de renom,
El Hadj Ahmad Barro, symbole de 1’étendard du savoir
islamique, s’orienta vers Thies ou il s’installa définitivement
jusqu’a la mort.

2. L’installation de Tafsir Ahmadou Barro Ndieguene a
Thieés

Une des entités géographiques de I’ancien royaume du Cayor,
Thi¢s fut un fief ou la religion traditionnelle africaine battit son
plein. Animé par des pratiques paiennes pendant des siécles, les
activités  ancestrales  diminuérent drastiquement avec
I’installation d’El Hadj Ahmad Barro Ndieguene qui incarna une
nouvelle foi grace a ses bons offices. Son idéologie fut épousée
par les adeptes de cette religion africaine appelés ceddo en
milieu wolof. Ainsi, il propagea les enseignements de I’Islam et
de la Tijaniyya.

2.1. El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene et I’enseignement
arabo-islamique a Thiés
Enseignant de formation en sciences islamiques et
profanes, El Hadj Ahmad Barro Ndieguene acheva ses études
dans le Cap vert et plus précisément a Rufisque et environnants
avant de devenir un maitre incontesté du savoir arabo-islamique.
A Dlinstar de certains pensionnaires de Daara, Tafsir Birane
Cissé recommanda a son talibé de rejoindre Thies afin de créer
son école coranique et de se mettre au service de I’Islam et de la
Tijaniyya apres des études tres poussées. Si, pour certains, son
passage a Rufisque a duré 20 ans, pour d’autres, c’est plus de 20

9 A la différence de ce village situé dans le Cayor, il y a un autre situé dans le Saloum et plus précisément dans
I’actuelle commune de Ndiédieng. Celui-ci est fondé par Cheikh Ahmad Boucar Niang, un des maitres d’El
Hadj Abdoulaye Niasse, pére de Cheikh Ibrahima Niasse dit Baye Niasse

72

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



ans. Son déplacement est relaté par Assane Ndieguene en ces
termes : « Sentant sa formation parachevée, Tafsir Birane Cissé
appela Ahmadou Barro pour I’initier et I’¢élever au grade de
maitre dans la voie de la Tijania. Tafsir Birane Cissé avait été
initi¢ par Cheikh Abdallah Samb, qui lui, fut initié¢ par Cheikh
Ndongo, qui fut initi¢ par El Hadji Omar Tall a la litanie
Tidjane. » (Ndieguene. A, 2019 : 73-74).

Selon toujours notre informateur, Abdou Razakh
Ndiéguene, ce fut en 1885-1886 qu’il fonda Kér (Keur) Maam
Alaaji devenu, aujourd’hui, un quartier de Thi¢s appelé, a
I’époque, Diankhine ou Thieés Diankhine qui fut un fief de
séréres animistes. L’emplacement de sa premiere demeure lui
servait égalent de Daara (école coranique) afin de perpétuer son
souhait le plus ardent qui consistait a participer a la diffusion de
la religion musulmane et au rayonnement de 1’ceuvre de sa
descendance et de son maitre Tafsir Birane Cissé décédé, par la
suite, a la Mecque conformément a son souhait et ses pricres.

Au Sénégal, d’habitude, les talibés, une fois retournés au
bercail, ou une fois les études terminées, pensent
automatiquement a fonder un nouveau local, d’ou les nombreux
toponymes tels que kér (maison) ou saric (nouvelle demeure), en
milieu wolof. L’objectif est de se mettre au service de 1’Islam et
de la société. Dés lors, E1 Hadj Ahmad Barro Ndieguene n’a pas
été en reste, ce qui le poussa d’ailleurs a fonder son propre site
qui sera, plus tard, porté sur les fonts baptismaux de Kér Maam
Alaaji ou une école coranique et une mosquée ont été érigées
afin d’y implémenter ’enseignement et la culture arabo-
islamiques a Thi¢s ou le paganisme battait son plein avec des
pratiques malveillantes érigées en regle jeu: le pillage, le
libertinage, 1’alcool, le jeu aux hasards, etc. Appuyés par ses
disciples et des bonnes volontés de la localité, il construisit la
premiere Mosquée de Thies transformée en une grande
mosquée. On 1’appelle la grande mosquée du quartier
Moussanté.

73

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



En tant que prédicateur et maitre d’école coranique de son
¢tat a Thies, il convertit beaucoup de personnes a la religion
musulmane avec sagesse et persuasion conformément au verset
coranique qui stipule : « Appelle a la Voie de ton Seigneur avec
sagesse et par de persuasives exhortations. Sois modéré dans ta
discussion avec eux... » (Coran, Les Abeilles (An-Nahl), verset
125). Ainsi, El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene fut flexible avec
les nouveaux adeptes de la religion. Pour mener sa mission a bon
escient, deux obstacles majeurs se dressaient devant lui. Il s’agit
des ceddo®® (paiens) et des toubabs (colons). C’est dans ce
sillage qu’Assane déclare : « Malgré les contraintes coloniales
et une population principalement animiste, il sut transformer
pacifiquement les gens de cette localité en leur inculquant les
nobles valeurs de la religion musulmane » (Ndieguene. A,
2019, : 77).

Alors, la diplomatie en bandouliére, le lieu de débauche des
mécréants de sa localité fut transformé en lieu de culte afin de
passer a une islamisation avec une vitesse de croisiere apres
avoir obtenu un lieu idéal afin de faire valoir ses idées, son
métier d’enseignant et d’éducateur mais également d’agriculteur
pour subvenir aux besoins de sa famille biologique et adoptive
dans son nouveau fief. Ce peuple s’adonnait a des pratiques
folkloriques ou les chants, les danses le pillage étaient mélés.
C’est en sens qu’ Amar Samb écrit : « Tantot le désir ludique en
commande la manifestation, ... » (Samb, 1975 : 819)

A Dl’instar de tous les maitres d’enseignement islamique de
sa trempe, El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene fut a la fois
enseignant, éducateur, précheur, imam, cultivateur, médiateur ou
régulateur social, maitre de cérémonie sur le plan religieux et
social. Quelques temps apres, la cit¢é devint un lieu de

10 Le terme désigne généralement un guerrier wolof, un homme de parole et un soldat proche du pouvoir
politique des anciens royaumes du Sénégal. Il est adepte de la religion traditionnelle et réfractaire aux religions
importées (Islam et Christianisme). Pour les Peuls, il désigne I’homme de teint noir parlant une autre langue
que le pulaar comme le wolof, ¢’est-a-dire un wolof de race pure en référence a la noirceur d’ébéne de sa
peau. Son pluriel est sebbe. 11 est orthographié différemment : tiédo, cedo, ceddo, tiedo, tyedo.

74

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



convergence des férus du savoir islamique grace a son érudition,
sa bravoure, sa sagesse et ses dons divins. Ainsi, il pensa a la
construction d’un lieu de culte conformément aux
recommandations du Prophéte Muhammad qui dit : « Celui qui
construit une mosquée si petite qu’elle soit, Allah lui construira
maison au paradis. ». C’est dans ce sillage que Assane
Ndiéguene écrit : « Une fois bien installé dans la cité, il édifia
vers 1887 1'une des premicéres mosquées, batie avec I’argile
extraite dans la forét de Kagne, située dans la commune de Pout
(Thies). L’extraction et le transport de 1’argile furent facilités par
I’intervention du chef de province, Kouke Séne » (Ndieguene.
A, 2019 :77).

Ancien terroir sérére, Thiés ou Diankhine, avait comme
point de repére la forét dénommée allu Kaari, c’est-a-dire la forét
ou habite Kagne. Ce dernier fut un brigand qui a toujours semé
la zizanie en coupant la route aux passagers, aux commercants
et caravaniers en commettant des crimes qui ne disent pas leurs
noms. Alors, pour protéger la route qui reliait le Baol et le
comptoir commercial de Rufisque, un fort, ¢’est-a-dire un poste
de police dont la construction a débuté le 28 avril 1864 et a pris
fin le 15 mai 1864 a ét¢ érigeé. (Ly. K, 2024 : 2). Selon toujours
I’auteure de ces lignes, les Séréres du Diobass, les premiers
résidents de Thies menaient régulierement des attaques, ce qui
avait poussé les colons a construire également a Pout un poste
de police attaquée par les Séreres. Le poste de sécurité créé a
Thiés en mai 1864 fut fortifi¢ en 1879 dans le quartier 10°
RIAOM (Régiment d’infanterie d’Afrique et d’outre-mer) ex
camp militaire. Aujourd’hui, la région de Thies s’étend sur 6601
km? avec une population estimée a 1.176.654 habitants et
constitué de trois départements dont celui de Thies, de
Tivaouane et de Mbour. La ville de Thié€s, un carrefour routier et
ferroviaire regorge plusieurs centres d’enseignement islamique.
Sa position stratégique en fait d’elle le second centre
économique du pays aprés Dakar.

75

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



2.2. El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene, un pole de la
Tijaniyya a Thieés

Féru du savoir et déterminé pour la cause d’Allah, El Hadj
Ahmad Barro Ndiéguene, une fois installé a Thigs, s’est
consacré¢ a D’ascétisme pour la diffusion du soufisme et
particulierement de la Tijaniyya. Il y joua un rdle incontournable
avant méme 1’arrivée d’El Hadj Malick Sy au Cayor et plus
précisément a Tivaouane. D’aprés notre informateur, il a pris le
wird tidiane de son maitre Tafsir Birane Cissé a Rufisque ou il a
vécu 20 ans avant de se rendre a Thi¢s. Il incombe de rappeler
que la Tijdniyya est pratiquée par cette famille depuis les années
1830 parce qu’El Hadj Oumar Fouti Tall de retour de la Mecque
est passé par le Saloum ou il rencontra des dignitaires religieux
a qui, il donne le wird tidiane. En traitant du role joué par les
lieutenants de celui-ci au Saloum ou le Rip fut un Etat vassal,
Mbaye Gueye déclare : « En 1860 Maba Diakhou avait créé la
théocratie du Rip (Gueye, 1995 : 42).

En fait, Mame Médoune, fils ainé de Ma Hatta Hamina
Ndieguene était parti a la rencontre de Cheikh Oumar Fouti Tall
accompagné de son émissaire a Kassas. Arrivés sur place et
durant les premiers entretiens, il reconnait le haut niveau
d’érudition du fils, digne représentant de son pére. A la suite de
cette entrevue, il lui donna le wird et 1’éleva au grade de
Mugaddam ou vicaire pour la diffusion de la 7ijaniyya. Avant de
se séparer, ce grand marabout toucouleur du Fouta lui conseilla
de se déplacer pour s’installer, plus tard, dans cette localité afin
de bonifier leur rencontre. La bénédiction appelée barke ou
barkelu en wolof est une chose importante et trés sollicitée par
les adeptes du soufisme. De retour au village natal, Bél¢, son
pere déja agé et ne pouvant se déplacer prit le wird le premier de
son fils revenu avec un nouveau statut.

Conformément aux recommandations de Cheikh Oumar
Fouti et celles de son pére, Médoune déplaga le grand centre

76

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



religieux, a la mort de ce dernier, sur les lieux ou la rencontre a
eu lieu avec ses talibés et toute sa famille. Ayant vécu des
conditions désastreuses et difficiles, il quitta cette localité
dénommeée Kassas Aynou Madi (‘ayn Mdadr) pour élire domicile
a Kassas Ndiéguene. Sa notoriété, sur les plans religieux et
social, était sans conteste dans le Saloum oriental et plus
précisément dans le Ndoucoumane ou il s’est marié avec
Fatouma Ndao ou Fatoumata Bouya Ndao, une fille de Bélép.

Bélép est un titre porté par le chef du Ndoucoumane qui
avait un privilége incontestable sur les décisions prises au sein
de la royauté du Saloum. Les arriéres grands-péres seraient
venus dans cette région vers le XVIe siécle et le roi de 1’époque,
Lat Mengué Diélé Diagne accorda la résidence a deux fréres que
sont Diagaone Waly Ndao et Tagouthie Ndao qui créerent le
Ndoucoumane dont la capitale était Mbelbouk. Ce terroir
compos¢ de plusieurs localités devint une province
incontournable dans le Saloum. Il y a eu quarante-six (46)
successions entre le premier Bélép Tagouthie Waly Ndao vers le
milieu du XVle siecle, et le dernier Bélép, Kimitang ou Ibrahima
Ndao, dont le début de regne remonte a I’année 1902 comme le
souligne Assane Ndieguene.

Eu égard a son grand-pére, Médoune qui a participé a la
diffusion de I’Islam a travers les enseignements de la religion
musulmane et ceux de la Tijaniyya, El Hadj Ahmad Barro
Ndiéguene joua sa partition en suivant ses traces depuis
Rufisque jusqu’a Thigs. Cette voie mystique est une doctrine
dont les enseignements sont basés sur le Coran et la Sunna
comme [’affirme Cheikh Ibrahima Niasse dans son opuscule
intitulé Rih al-Adab lorsqu’il déclare :

Voici un conseil a vous donner trés chers freres.
Pratiquez la Tariga tidiane

77

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



Cet ordre mystique est d’une grande pureté et pleine
de grace. Il est exclusivement fondé sur la Sunna'? et
le Coran (Niasse, s.l : 1).

Donc, I’on conviendrait que cette famille a trés tot pratiqué
cette voie soufie dont le précurseur au Sénégal fut Cheikh
Oumar Fouti Tall (1797-1864). Ce dernier, en se rendant en
Mauritanie (a Tagan, a Tijigja, a Walata, ...) pour rendre visite
aux dignitaires de la Qddriyya, rencontra, en route, Cheikh
Abdoul Karim ibn Ahmad Naqil qui I’initia d’abord a la
Tijaniyya. Celui-ci fut initié par le grand savant mauritanien,
Cheikh Mawloud Fall qui fut initié par Cheikh Muhammad al-
Hafiz, disciple direct de Cheikh Ahmed Tidiane, fondateur de
cette obédience confrérique. Plus tard, pour se rendre a la
Mecque afin d’accomplir le pelerinage, Cheikh Oumar Fouti
perdit son maitre et compagnon Cheikh Abdoul Karim qui
décéda en cours de route. Ce grand de la foi en Dieu, toujours
décidé avec une conviction inébranlable, continue son chemin
avec son frére Aliou Tall et sa femme Aicha. A la Mecque, il
rencontra Cheikh Sidi Muhammad al-Gali, un fidéle compagnon
de Cheikh Ahmed Tidiane qui le nomma Khalife de la Tijaniyya
en Afrique occidentale (Soudan) aprés une formation mystique
de pres de trois mois (Robinson. R, 1998 : 97).

Alors, de retour de I’ Arabie, Cheikh Oumar Fouti participa
a la propagation de I’Islam et de la Tijaniyya en Afrique et
particulierement au Sénégal. Au Saloum, trois grosses pointures
ont été citées : il s’agit de Muhammad Sall, plus connu sous le
nom de Modou Bamba Sall, fondateur du fameux village
historique et religieux de Bamba Modou (Niane, 2010 :140) et
I’homonyme de Cheikh Ahmed Bamba Mbacké, de Maba
Diakhou Ba, I’Almamy du Rip au Nioro du Rip (Ka, 2002 : 162)
et Médoune (Mouhamad) Ndieguene a Kassas (Ndieguene,
2017: 51). A ces premiers dignitaires de 1'Ordre tidiane,

1 Les enseignements du Prophéte Muhammad PSL

78

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



s’ajoute Cheikh Muhammad Ibrahima Diallo, originaire du
Fouta Djallon qui donna le wird a El Hadj Abdoulaye Niasse,
pere d’El Hadj Muhammad Khalifa et de Cheikh Ibrahima
Niasse, Alpha Mayoro W¢lé, oncle d’El Hadj Malick Sy, fils de
Ousmane.

Maitre incontesté de la Tijaniyya, E1 Hadj Ahmad Barro
Ndiéguene avait érigé une zdwiya, un lieu de culte et de
propension des enseignements islamiques et de la doctrine
tidiane a I’image de tous les grands maitres de sa trempe et du
fondateur de cette voie mystique. C’est dans cette perspective
qu’Ahmed Khalifa Niasse en parlant du retour de son grand-
pere, El Hadj Abdoulaye Niasse de Fez écrit :

« Il séjourna pendant quelques mois chez le cadi
de la cité kaolackoise, El Hadji Hamidou Kane, qui
I’aida a édifier un nouveau domaine a Léona : il
batit sa célebre Zawiya dimensionnée sur celle de
Fez grice a un rouleau de cordes logées dans un
gros sac. Ce cordage avait ¢ét¢ utilis€ pour la
premiére fois pendant son transit & Thi¢s chez El
Hadji Amadou Barro Ndjéguene pour sa zawiya,
ensuite a Tivaouane ou il servit pour les contours
de la zawiya d’El Hadji Malick Sy » (Niasse. A. K,
2021 : 14).

Donc, ce fut I’opportunité de prouver qu’El Hadj Ahmad
Barro Ndiéguene entretenait de bonnes relations avec beaucoup
de chefs religieux sénégalais de son époque. C’est la raison pour
laquelle Assane Ndieguene déclare :

« Aidé par des amis, disciples et certains dignitaires
musulmans de la région de Thiées, il réussit a fonder
avec humilité et sagesse un foyer religieux repoussant
les limites de I’ignorance. Il deviendra le premier

79

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



imam de la célébre mosquée de Moussanté de Thics
devenant par la méme occasion une personne de
référence en matiére de sciences religieuses dans la
ville de Thi¢s mais également au Sénégal. 11 s’était li¢
d’amitié avec d’illustres chefs religieux du Sénégal
comme les descendants d’El Hadji Omar Tall, El
Hadji Malick Sy, Cheikh Ahmadou Bamba Mbacké,
El Hadji Abdoulaye Niasse, Seydina Limamou Laye,
Amary Ndack Seck, etc) » (Ndieguene. A, 2019 : 64
- 65)

En fait, c’est a Thies qu’El Hadj Malick Sy était venu pour
s’approvisionner en habillements qu’il a fait la connaissance
d’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene lorsqu’il a demandé a
rencontrer un dignitaire religieux de la ville. Ainsi, on le mit en
rapport avec celui-ci. Ils partirent ensemble au marché pour faire
leur emplette. De retour a la maison, ils se sont rendus compte
qu’il y avait un surplus du tissu appelé ndimo en wolof. Par
honnéteté, ils retourncerent sur leurs pas pour le remettre au
commercant. A ce dernier de rétorquer : je I’ai fait en guise de
cadeau a I’honneur de mon marabout Tafsir Ahmad Barro
d’apres notre informateur Abdou Razakh.

Conclusion

Méme si la migration est un phénoméne naturel, celle
relative aux études islamiques appelée /axas en milieu wolof a
poussé beaucoup de talibés a quitter leur village natal vers
d’autres horizons ou a se déplacer d’un lieu a un autre. Ce fut
dans ce contexte précis qu’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene
appelé affectueusement Tafsir Amadou Barro a quitté son
Saloum natal armé d’une volonté infaillible et d’une curiosité
intellectuelle sans commune mesure pour se rendre a Rufisque
chez le grand érudit aux vertus cardinales, Tafsir Birane Cissé

80

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



lui-méme, originaire du Saloum. Il entretenait avec lui des
relations parentales.

Lieu d’accueil d’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene ou il
passa une vingtaine d’années, Rufisque ainsi que Bargny furent
des foyers d’enseignement arabo-islamique de grande envergure
dans le Cap Vert. Il y paracheva ses études coraniques avant
d’entreprendre différentes spécialités parmi lesquelles nous
pouvons ¢énumérer : la jurisprudence (figh), la grammaire
(nahw), la littérature ("adab), la morphologie (sarf), I’exégése
coranique (fafsir), la biographie du Prophéte Muhammad (sira),
la rhétorique (baldga), le soufisme (tasawwuf), pour ne citer
ceux-la. A la suite d’une formation compléte en sciences
exotériques et ésotériques sanctionnée par des certifications
(ijdza) aussi bien en sciences islamiques qu’en Tijaniyya, il
décida, sur orientation de Cherif Sidy Muhammad, I’un de ses
maitres a Rufisque, de s’installer a Thiés comme endroit idéal
pour se mettre au service de la religion musulmane et perpétuer
I’ceuvre de ses ascendants.

A son arrivée a Thiés appelé Diankhéne et surnommé en
wolof, plus tard, benn dékk fiaar i gaar (une ville a deux gares),
zone principalement habitée par des Séreres animistes, il
s’installa, enfin, définitivement malgré les contraintes locales et
coloniales. Si les ceddo ou la frange de la population non
musulmane et réfractaire a I’Islam constituaient le blocage
majeur pour la promotion de cet enseignement arabo-islamique
au Sénégal, il faut également signaler qu’avant 1’indépendance,
1’autorité coloniale a usé de toute sa force afin de contraindre les
chefs religieux en essayant autant que possible d’étouffer leur
conviction doctrinale. Des lors, des écoles coraniques sont
dissoutes, des marabouts assassinés ou exilés. C’est ce que
Mamadou Youry Sall appelle: stratégie d’entrave au
développement de I’institution scolaire arabo-islamique (Sall.
M.Y, 2017 : 37).

81

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



Force est de constater qu’El Hadj Ahmad Barro Ndiéguene a
joué un role non négligeable a la diffusion des enseignements de
la religion musulmane et ceux de la Tijaniyya en faisant face aux
autorités coloniales et locales qui constituaient des obstacles
majeurs. En perspective, quel est ’engagement du fondateur de
Kér Maam Alaaji de Thies pour un développement du soufisme
authentique au fait de rompre les attaches avec tout ce qui est de
nature a entacher la pureté du cceur ? Cette mystique musulmane
qui est un réceptacle de la lumiére divine ne constitue-t-elle pas un
¢lément important pour un développement sur les plans religieux,
social et économique ?

Bibliographie

BA Abdou Bouri, 1976. Essai sur I’histoire du Saloum et
du Rip, In : Bulletin. IFAN, tome 38, Série, B, n° 4

BOULEGUE Jean, 1988. La Sénégambie du XIlle au XVlie
siecle, L’Harmattan, Paris

COULON Christian, 1983. Les Musulmans et le Pouvoir
en Afrique Noire, Karthala, Paris

DIALLO Ahmed Tidiany, 2000. Langues africaines face
aux emprunts arabes, In : Annales de le Faculté des Lettres et
Sciences Humaines, Université Cheikh Anta Diop de Dakar,
pp-197-207, UCAD, Dakar

DIALLO Ahmed Tidiany, 2000. Langues africaines face
aux emprunts arabes, In : Annales de le Faculté des Lettres et
Sciences Humaines, Université Cheikh Anta Diop de Dakar,
pp-197-207, UCAD, Dakar

DIOP A. S., 1978. « L’impact de la civilisation manding
au Sénégal, la genése de la royauté gelwar au Siin et au
Saalum », B. IFAN, série B, T. 40, n° 4.

DRAME Djim, 2024. Enseignement et Culture arabo-
islamique, Ecole de Diamal, Presses Universitaires de Dakar
(PUD)

82

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



FALL Rokhaya, 2018. Le Saalum (XVI-XIXe si¢cle) un
espace de rencontre, Presses Universitaires de Dakar

GUEYE Mbaye, 1995. Les exils de Cheikh Bamba au
Gabon et en Mauritanie (1895-1907), In Annales de la Faculté
des Lettres et Sciences Humaines, n° 25, pp 41-57

KA Thierno, 2002. Ecole de Pir Saniokhor : Histoire,
Enseignement et culture arabo-islamique au Sénégal du XVIle
au XXe siecle, GIA, Dakar

KA Thierno, 2009, Ecole de Ndiaye-Ndiaye wolof:
Histoire, enseignement et culture arabo-islamiques au Sénégal
(1890-1990), IFAN, UCAD, Dakar

LY Khadidiatou, 2023. Musée régional de Thi¢s, Projet de
Fin de Cycle (PFC), Filiere Lettres, Arts et Civilisations,
Université Iba Der Thiam de Thies

NDIEGUENE Assane, 2019. Tafsir Ahmadou Barro
Ndieguene Parcours atypique d’un missionnaire de la religion
musulmane, L’Harmattan, Dakar

PELISSIER Paul, 1966. Les paysans du Sénégal, Saint
Yrex, Paris

NIANE Babacar & MBAYE, Mame Alé, 2022. « Barham
Diop, un trait d’union entre le Sénégal et le Maroc pour une
diffusion de [D’enseignement et de la civilisation arabo-
islamique », Akofena, Revue Scientifique, du Langage, Lettres,
Langues et Communication, Université Félix Houphouét
Boigny, Cote d’Ivoire, pp 453-464

NIANE Babacar, 2010. L’école de Bamba Modou et son
influence sur 1’enseignement arabo-islamique au Sénégal et en
Gambie du XIXe au XXe siecle, Doctorat unique, Université
Gaston Berger de Saint-Louis

NIASSE Cheikh Ibrahima, s.d, Rih al-Adab (L Esprit de
la politesse), s.1

NIASSE Ahmed Khalifa, 2021. Le marabout et les
politiques, L harmattan, Dakar

83

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



ROBINSON David, 1998. La guerre sainte d’Al-Hajj
Umar, le Soudan occidental au milieu du XIXe siécle, Karthala,
Paris

SAMB Amar, 1975. Le folklore wolof du Sénégal, In
Bulletin de I'TFAN, T. 37, S.B, n°4, Université de Dakar, pp 817-
848

SALL Mamadou Youry, 2017. Mesure de [’arabophonie
du Sénégal, Presse universitaire de Dakar, Baajoordoo Centre de
Recherche, Dakar

TOURE, Amie Lucie Bichette et al., 2023. « Le site
patrimonial de « Guy Njulli de Kahone », Projet de Fin de Cycle,
Filiére Lettres, Arts et Civilisations, Université Iba Der Thiam
de Thigs

84

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 14 Septembre 2025



