
 

58 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

L’ITINERAIRE D’EL HADJ AḤMAD BARRO 

NDIEGUENE DU SALOUM A THIES POUR UNE 

DIFFUSION DE L’ENSEIGNEMENT ARABO-

ISLAMIQUE ET DE LA TIJANIYYA 

 

Babacar NIANE 

Université Iba Der Thiam de Thiès / Sénégal 

babacar.niane@univ-thies.sn  

 

Résumé 
 

       Dans un contexte où l’enseignement arabo-islamique était la chose la 

mieux partagée dans les centres traditionnels religieux du Sénégal, il suffit 

de comprendre que cette tâche a été le propre de certains maîtres appelés 

sëriñ daara en wolof. Le sujet a pour objectif d'examiner cet apprentissage à 

travers une figure de proue en la personne d’El Hadj Aḥmad Barro 

Ndiéguene. Ce dernier, un natif du Saloum a subi une formation intellectuelle 

solide en sciences islamiques et profanes à Rufisque (Cap-Vert) avant d’élire 

domicile à Thiès appelé à l’époque Diankhène. La problématique de ce sujet 

s’articule autour de la question : quel est le rôle de cet éducateur pour la 

promotion de l’Islam et de la Tijâniyya à Thiès (Cayor) ? Afin de comprendre 

le rôle joué par ce maître enseignant, nous avons opté pour une revue de 

littérature basée sur des enquêtes et complétée par des documents de 

recherches et de publications scientifiques.  

      Le présent texte se propose, par une approche descriptive et analytique, 

d’étudier le rôle d’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene dans la promotion de la 

religion musulmane et de la Tijâniyya à Thiès. Ce guide spirituel (cheikh) se 

consacra, sa vie durant, à l’enseignement et à l’éducation, clé de voûte de 

tout aspirant. Ainsi, cette étude permettra de cerner avec précisions les 

fondements islamiques à la lumière des enseignements de l’un des foyers les 

plus populaires de la confrérie tidiane au Sénégal. Les ceddo et les colons 

constituaient deux défis majeurs à la promotion de cette nouvelle école 

religieuse.  

Mots-clés : enseignement, éducation, soufisme, Tijjàniyya, disciple 

 

Summary 
 

      In a context where Arab-Islamic teaching was the most widely shared 

thing in Senegal's traditional religious centers, it's enough to understand that 

mailto:babacar.niane@univ-thies.sn


 

59 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

this task was the preserve of certain teachers called sëriñ daara in wolof. The 

subject aims to examine this learning through a leading figure in the person 

of El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene. The latter, a native of the Saloum region, 

had gone through a solid intellectual training in Islamic and secular sciences 

in Rufisque (Cape Verde) before taking up residence in Thiès, then known as 

Diankhène. The problematic of this subject revolves around the following 

question: what role did this educator play in promoting Islam and the 

Tijâniyya in Thiès (Cayor)? In order to understand the role played by this 

teacher, we have opted for a literature review based on surveys and 

supplemented by research documents and scientific publications.  

       Using a descriptive and analytical approach, the present text sets out to 

study the role of El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene in promoting the Muslim 

religion and the Tijâniyya in Thiès. This spiritual guide (sheikh) devoted his 

life to teaching and education, the keystone of every aspiring person. As such, 

this study will provide a precise understanding of the islamic foundations of 

the dynamics of one of the most popular centers of the tidiane community in 

Senegal. The challenges were many, but there were two major obstacles are 

the ceddos and the colonists.  

Keywords: teaching, education, sufism, Tijaniyya, follower 

   

Introduction  
 

         Depuis des siècles, de grands érudits sénégalais ont fait de 

l’enseignement arabo-islamique un sacerdoce qui leur permet de 

diffuser et d’asseoir les préceptes de la religion musulmane, 

gage de paix, de solidarité, d’amour et de stabilité politique. 

Cette religion née en Arabie depuis le VIIe siècle et révélée au 

Prophète Muhammad (PSL) par l’entremise de l’ange Gabriel 

traversa l’Afrique subsaharienne avant de parvenir 

successivement aux royaumes du Ghana, du Mali du Songhaï et 

enfin du Tekrour qui devint le Fouta Toro avant de traverser les 

frontières du Djolof pour parvenir au Centre du pays. 

         Même si les Almoravides à l’instar de Abdallah ibn Yasin 

ont joué un rôle prépondérant à la conversion des autochtones, 

ces derniers ont embrassé cette nouvelle religion soit de manière 

persuasive soit de façon coercitive. Si certains historiens pensent 

que la pénétration a débuté avec les Almoravides, d’autres ont 

avancé le contraire affirmant qu’elle a débuté avec la conquête 



 

60 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

de l’Egypte par Amr El As, en l’an 640 (Diallo, 2000 : 197). 

L’auteur de cette thèse prouve dans ce même article que l’Islam 

était très présent au Ghana, en 1068 alors que les Almoravides 

ne sont intervenus qu’en 1076. Il dit : « Par conséquent, il paraît 

fort probable que l’Islam et la langue arabe furent introduits en 

Afrique sub-saharienne (Ghana), par les commerçants, bien 

avant les Almoravides » (Diallo, 2000 : 198).    

         Par ailleurs, l’école de Pire Saniokhor dirigée par Khaly 

Amar Fall, au XVIIe siècle, fut le soubassement de 

l’enseignement arabo-islamique au Cayor. D’autres foyers 

religieux ont, par la suite, essaimé à l’intérieur de cette localité 

dans l’optique de véhiculer les préceptes de la religion 

musulmane. Les cours ont été suivis aussi bien par les habitants 

que par d’autres Sénégalais venus d’horizons divers. On peut en 

citer l’école de Tivaouane dirigée par El Hadj Malick Sy qui a 

joué un rôle non négligeable dans la diffusion de l’Islam. Il fut 

un pôle incontestable de la Tarîqa tijjân au Cayor et un défenseur 

du soufisme dans sa globalité en formant plusieurs générations 

de talibés qui, à leur tour, ont participé massivement à la 

vulgarisation de la culture arabo-islamique dans le pays. Ce 

grand maître incontesté du soufisme fut devancé dans cette 

contrée géographique, historique et religieuse du Cayor par un 

autre chantre de la Tijâniyya qui avait déjà balisé le terrain. Il 

s’agit d’El Hadj (Muḥammad) Mbacké Tandjan.1 Sa famille, 

installée aujourd’hui à Diourbel, assure la relève. 

         Alors, on peut dire sans risque de nous tromper que l’école 

de Maam Alaaji2 Ndjéguène de Thiès est antérieure également à 

celle d’El Hadj Malick Sy dans cette zone. Lieu de propension 

du soufisme et de la Tijâniyya en particulier, Kёr Maam Alaaji 

(La Cité du grand-père El Hadj) a été un temple du savoir 

islamique. L’enseignement arabo-musulman, diffusé depuis des 

siècles au Cayor, ne cesse d’y suivre son petit bonhomme de 

                                                           
1 Entretien avec Birahim Tandjan à Dakar, le 11/08/2024. C’est un arrière-petit-fils 
2 C’est un terme wolof qui signifie grand-père El Hadj 



 

61 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

chemin au début du XIXe siècle à Thiès. Beaucoup de 

générations furent formées dans ce centre traditionnel 

d’enseignement islamique. La relève est assurée par les 

descendants qui participent considérablement à la diffusion de la 

religion musulmane ainsi que de la tarîqa tidiane.  

        Notre travail se veut une étude descriptive. C’est en ce sens 

que nous avons privilégié l’approche qualitative parce qu’il 

cherche à analyser l’approche éducative et mystique d’El Hadj 

Aḥmad Barro Ndiéguene à travers ses enseignements. Dans 

l’optique de réaliser cette étude, nous avons procédé à la collecte 

et à l’analyse des données avant d’entreprendre la recherche 

documentaire. Nous avons, par la suite, consulté les références 

généralisées et spécialisées. Vu la rareté des sources qui traitent 

de manière directe ou indirecte l’hagiographie de ce guide 

religieux, nous avons jugé utile de mener des enquêtes afin de 

mieux appréhender le sujet. Ce travail vise à montrer qu’El Hadj 

Aḥmad Barro Ndiéguene fut un maître pour une ascension 

spirituelle.  

         Donc, des interrogations peuvent être posées : quels 

enseignements peut-on tirer du rôle joué par El Hadj Aḥmad 

Barro Ndiéguene à Thiès sur les plans pédagogique et 

éducationnel ? Quel est son rôle sur le plan social ? Quel est son 

statut pour le développement de la pensée mystique au Cayor ?      

           Pour répondre à ces questionnements, nous allons 

d’abord rappeler l’historique de la famille Ndiéguene au Saloum 

avant de parler du parcours atypique d’El Hadj Aḥmad Barro 

Ndiéguene. Ensuite, nous traiterons de son installation à Thiès 

et du rôle qu’il a joué. 

 

1. Saloum, un lieu de rencontre et d’osmose de la famille d’El 

Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene  

 

     Cet ancien royaume du Sénégal fut à partir du XVIIIe siècle 

un bastion de l’enseignement islamique grâce aux foyers 



 

62 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

religieux traditionnels qui essaimaient cette contrée 

géographique. Le plus distingué fut celui d’Eli Bana Sall venu 

du Nord du pays afin d’échapper au régime tyrannique et 

despotique des Déniankobés. Au Saloum oriental, il fut suivi, 

plus tard, par l’ancêtre de la famille Ndiéguene.   

 

    1.1. L’historique du Saloum et du Ndoucoumane avant 

l’arrivée de la famille d’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene  

         Cette zone géographique dite Saloum fut un espace 

politiquement structuré et contrôlé par un pouvoir sociopolitique 

sous les auspices du Roi Mbégane Ndour à la fin du XVe siècle 

qui a régné de 1493 à 1513. Le Saloum est un ancien royaume 

précolonial sérère où cinquante-deux (52) rois se sont succédé. 

Il fut connu sous le nom de Mbey. Plusieurs interprétations sont 

faites sur le nom mais la plus célèbre est celle qui consiste à dire 

qu’il a été rebaptisé Saloum par Mbégane Ndour en l’honneur à 

son marabout Saloum Souwaré. C’est dans ce contexte qu’on 

peut lire : « Il aurait grandi et consolidé le royaume à l’aide d’un 

grand chef religieux Soninké du nom de Saloum Souaré. Avec 

l’aide de ce marabout, il rebaptisa l’ancien nom sérère du pays 

« Mbey » pour celui de « Saloum » » (Touré, A. L. et al, 2023 : 

8). 

       Pour Rokhaya Fall Sokhna, quatre noms désignent les 

espaces spécifiques qui parlent du Saloum : le Mbey, le Jonik, le 

Sini et le Kaymor/Mandax. S’agissant du premier, elle déclare :  

 

« Le Mbey s’étendait de part et d’autre des rives 

nord et sud du moyen saloum. Nous verrons par la 

suite que c’est là qu’à commencer la structuration 

du territoire du Saalum. Ainsi, à la centralité du 

Saalum en Sénégambie atlantique et subatlantique, 

s’ajoute, dans le Saalum, celle de Mbey, par sa 

position sur le cours moyen du saloum » (Fall. R, 

2018 : 47).  



 

63 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

 

Nous pouvons également dire que le Saloum tire son nom 

traditionnel, Mbey, du nom de la princesse Gelwar Kino Mbey 

qui vint du pays Gabou avec son frère Maysa Wali et sa sœur 

Kulaaro Meo. 

        Grenier d’abondance, terre fertile de culture et de pâturage 

de ses ressources naturelles, lieu de paix conformément au nom 

arabe salâm, Saloum, étant un Eldorado, a connu la visite de 

plusieurs personnalités religieuses. C’est en ce sens que Mbaye 

Gueye avance « […] le mouvement migratoire wolof conduisit 

vers le Saloum, des groupes qui s’y sentaient plus en sécurité ou 

qui pour aérer la pression démographique, prirent la direction 

des immenses espaces encore incultes du Saloum oriental. » 

(Gueye. M, 1981 : 177).  

 

        En retraçant l’itinéraire de la famille Ndiéguene du Golfe 

persique au Saloum, Assane Ndieguene remonte l’histoire à leur 

ancêtre Cherif Souleymane missionnaire almoravide d’origine 

hachémite en écrivant :  

 

« Cherif Souleymane missionnaire almoravide 

d’origine hachémite, serait entré en compagnie 

d’autres cherifs (descendants du prophète 

Mouhammad (PSL) en Afrique à travers l’Ethiopie 

par la ville de Yudum. Ensuite, de génération en 

génération, la famille Ndieguene se serait installée 

dans les différents grands empires et royaumes du 

Tekrour, du Ghana, du Mali, Songhaï et puis dans 

l’empire toucouleur d’El Hadji Omar Tall » 

(Ndieguene. A, 2019 : 47). 

    

  L’auteur de ces lignes continue en disant que l’un des petits- 

fils de Cherif Souleymane, Cheikh Ma Fatim Ndieguene, ainsi 

qu’une partie de la famille se seraient déplacés et installés vers 



 

64 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

le XIIIe siècle à Guidimakha, au sud de la Mauritanie avant 

qu’une autre partie de cette famille élise domicile, plus tard, dans 

le Saloum oriental toujours dans la logique d’expansion de 

l’Islam.    

         Même si certains villages étaient fondés par les ascendants 

d’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene entre Tambacounda et 

Bakel, il faut comprendre que cette partie englobe une zone 

appelée Boundou. L’étape du Boundu est importante dans cette 

migration puisqu’elle a été retenue par la mémoire collective qui 

l’a associée à un évènement tout aussi important dans l’histoire 

de la région : il s’agit de la révolution menée par le marabout 

Malick Si à la fin du XVIIe siècle (Ka. T, 89). L’expression 

wolof « Bundu Kumba Ndaw, Bana bu Malik3 » qui définit 

l’identité du Bundu montre que dans la structuration de l’espace 

bundunké, les Ndaw ont joué un certain rôle. C’est à partir du 

Bundu que les Ndaw auraient essaimé dans les régions 

environnantes comme le Wuli et le Ferlo. À partir de là, par des 

dynamiques et processus complexes, ils ont fini par s’emparer 

du pouvoir au Namandiru et avant de relever de l’autorité du 

Buurba Jolof. (Fall. R, 2018 : 163). Ils s’installèrent enfin au 

Saloum oriental plus précisément dans le Ndoucoumane où ils 

furent, plus tard, rejoins par la famille Ndiéguene en tant que 

belle-famille. Même si c’est à titre laudatif, kunda est collé au 

patronyme Ndaw, ce terme signifie en socé, soninké, ou 

manding : chez la famille Ndaw.  

        Le Saloum oriental riche en patrimoine, et composé de 

plusieurs aires géographiques parmi lesquelles on peut citer le 

Ndoucoumane qui fut le théâtre de plusieurs évènements 

historiques et religieux. Il fut la zone de prédilection de la 

famille Ndiéguene et le lieu de naissance d’El Hadj Aḥmad 

Barro Ndiéguene. 

 

                                                           
3 Pour cette expression, si la terre du Boundou est considérée comme un puits, c’est Kumba Ndaw que la 

tradition considère comme la descendante de Waly Mberi Mbacké Ndaw qui l’a creusé et Malick Sy 1er 

construisit la margelle et a fait de la région une contrée islamique 



 

65 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

    1.2. Naissance et formation d’El hadj Aḥmad Barro 

Ndiéguene au Saloum 

        Issu d’une famille maraboutique très imprégnée dans la 

culture et l’enseignement arabo-islamiques au Sénégal, El Hadj 

Aḥmad Barro Ndiéguene naquit à Kassas vers 1825 même si 

d’autres versions ont été avancées sur sa date de naissance. C’est 

dans cette perspective qu’Assane Ndieguene écrit : « De l’union 

entre Médoune Ndieguene et la princesse Sokhna Fatoumata 

Ndao naquit au Ndoucoumane vers 1825 Tafsir Ahmadou Barro 

Ndieguene » (Ndieguene. A, 2019 : 61). Il importe de rappeler 

que ses ancêtres ont participé à l’expansion de l’Islam au Saloum 

dès le XVIIIe siècle. Les plus connus sont Cheikh Ma Fatim et 

Cheikh Malick qui avaient pour père Cheikh Almamy 

Ndieguene. Toutefois, nous allons nous focaliser sur la lignée de 

Cheikh Ma Fatim, fondateur du village de Ndamboul situé dans 

le Boulel, commune de Gniby dans l’actuelle région de Kaffrine. 

A en croire Assane Ndieguene, c’est dans la communauté rurale 

de Boulel que naquit vers le début du XVIIIe siècle, le fils aîné 

de Cheikh Ma Fatim Ndieguene, Cheikh Ma Atta (Maad) Amina 

Ndieguene, qui est le père Médoune Ndieguene, qui serait né 

vers le milieu du XVIIIe siècle. (Ndieguene. A, 2019 : 48-49) 

       Famille réputée en matière d’enseignement islamique d’une 

génération à une autre, l’arrière-grand-père, Cheikh Ma Hatta 

Amina fut un maître incontesté sur le plan des sciences 

exotériques (jurisprudence islamique ou fiqh, littérature, 

grammaire, morphologie, rhétorique, logique, …) et ésotériques 

(soufisme et sciences occultes) dans cette partie du Saloum 

oriental. Il était frère germain de Moussa Amina spécialisé dans 

d’autres domaines tel que la mystique musulmane. Il quitta, plus 

tard, Boulel après la mort de son père afin s’installer dans un 

autre lieu, Bélé pour mieux se consacrer à son métier 

d’enseignant et d’éducateur. Ce village, situé à quelques 

encablures de Kassas, fut le lieu de naissance d’El Hadj Aḥmad 

Barro Ndiéguene qui fait objet de notre réflexion. Hormis 



 

66 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

l’enseignement, les principales activités menées furent 

l’agriculture et l’élevage. 

       Fils de Médoune et de Fatimata Ndao, Amady Ndieguene 

plus connu sous le nom de Aḥmad Barro Ndieguene serait né 

vers 1825 à Kassas où il fit ses humanités coraniques auprès de 

son père avant de les compléter quelques années après auprès de 

ses grands frères qui lui assurèrent la formation.4 Selon toujours 

notre informateur, El Hadj Aḥmad Barro a vécu 111 ans et est 

décédé le 30 Septembre 1936. Il était le fils cadet de son père qui 

avait, entre autres fils, Hamath Marame, Samba Marame et Ibra 

Marame et deux filles, Fatou Marame et Sokhna Marame. C’est 

une famille dont les origines remontent au Golfe persique 

(Arabie) et plus précisément de la lignée des Hachémites à 

laquelle appartient le Prophète Muḥammad (PSL), d’après Asse 

Ndiéguene5. Il convient de signaler que cette descendance 

réclamée par certaines familles religieuses est une vielle 

tradition au Sénégal. Dès lors, en relatant l’itinéraire de la 

famille Ndieguene du Golfe persique au Saloum, Assane 

Ndieguene déclare : « D’ailleurs, l’ancêtre le plus éloigné connu 

de la famille Ndieguene (nom dérivé de Diagana, voire 

Diagâne), serait originaire de la ville de Komar, située à côté de 

la Mecque (Arabie Saoudite) » (Ndieguene. A, 2019 : 45). 

Ensuite, d’une génération à une autre les Dieguene Dieguene 

suivirent leur bonhomme de chemin du nord du pays (Fouta Toro 

appelé autre le Tekrour) avant d’arriver au Saloum. 

          Toutefois, il importe de rappeler que le Saloum oriental 

fut visité par des familles religieuses parmi lesquelles on peut 

citer Eli Bana Sall qui fut un contemporain de Mbégane Ndour. 

Pour Paul Pélissier, Dabali, un des villages du Saloum aurait été 

un des états vassaux, et aurait été fondé par des lieutenants d’Eli 

Bana, le premier bour Saloum d’origine toucouleur (Pélissier. P, 

                                                           
4 Entretien avec Abdou Razakh Ndieguene à Thiès, le 25/04/2024 
5 Entretien avec Asse Ndieguene à Thiès, le 25/04/2024 



 

67 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

1966). D’après Imam Mouhamed Bamba Sall6, l’action d’Eli 

Bana au Saloum était plutôt spirituelle que temporelle. Son 

enseignement est relaté par Jean Boulègue lorsqu’il rapporte 

qu’un seriñ toucouleur originaire de la vallée du Sénégal 

(Takrûr) du nom de Eli Bana s’étaient installés à Kahone avec 

ses talibés (Boulègue. J, 1968 : 163). 

         Par contre, pour Abdou Bouri Ba, l’islamisation du Saloum 

oriental était plutôt l’œuvre d’Aly Eli Bana. En ce sens, il dit :  

 

« À Kahone, régnait alors un chef toucouleur 

musulman, Ali Eli Bana Sall, originaire de Guédé. 

Sous le commandement de celui-ci, s’est constituée la 

communauté des dyami- Kahone. À l’heure de la 

prière, Ali Eli Bana demandait aux sérères de venir 

adorer le Dieu unique, mais ceux-ci répondaient : 

laisse-nous adorer notre arbre-idole, « Kahone », 

dont nous sommes les serviteurs, dyami » (Ba, A. 

B,1976 : 830).  

 

Cet ancien village historique sérère garde les plus belles 

pages de l’histoire du Saloum. Celui-ci avait pour ancienne 

capitale, Kahone où quarante-neuf (49) rois se sont succédé et 

détient des figures historiques et des sites patrimoniaux peu 

connus du grand public. Nous pouvons donner en guise 

d’illustration : Guy Njulli7.      

        Par ailleurs, Saloum fut le lieu de refuge de plusieurs 

personnes venues d’horizons différents. A cause d’une instabilité 

politique au nord du Sénégal, beaucoup de familles ont quitté 

leur région natale pour se diriger vers cette contrée, centre du 

pays afin de constituer des micro États théocratiques islamiques 

comme ce fut le cas de la famille Ndieguene. C’est qui fait dire 

                                                           
6 Entretien avec Imam Mouhamed Bamba Sall à Dakar, le 25/072024. Homonyme de son arrière-grand-père, 

il est le porte de la famille Sall. Il habite à Dakar et plus exactement à Yoff Tonghor  
7 Un baobab géant qui servait de refuge aux circoncis de la zone. C’est un patrimoine historique qui est 

conservé minutieusement  



 

68 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

à A. S. Diop : « Cette autorité n’a d’ailleurs été effective que sur 

la rive droite du fleuve Saalum et à l’est du futur royaume du 

Saalum, dans ce qui sera le Ndukumaan » (Diop. A. S, 1978 : 

691). L’objectif des Ndieguene ainsi que des autres maîtres 

enseignants de la religion islamique a été signalé par Rokhaya 

Fall lorsqu’elle écrit : « Les parties septentrionale et orientale 

semblent avoir été, avant l’émergence du royaume du Saalum, 

une zone de prédilection des Pël à la recherche de pâturage et 

des familles musulmanes, en quête de lieu d’exercice de leur 

culte. » (Fall. R, 59). Ainsi, après la formation du Saloum, un 

État vassal fut créé sous la direction de la famille Ndaw, ce fut 

le Ndoucoumane auquel appartient la mère El Hadj Aḥmad 

Barro. Ce fief historique et traditionnel dont les origines 

remontent au Djolof, et plus précisément à Namandirou, fut 

d’habitude sous les commandements d’un chef nommé Bëlëp.  

Comme la plupart des talibés de sa génération, après les 

humanités coraniques au niveau du giron familial, El Hadj 

Aḥmad Barro, animé d’une curiosité intellectuelle sans faille et 

d’une détermination en bandoulière, entreprit un voyage 

d’études en dehors de son Saloum natal. Dès lors, il traversa 

l’ancien royaume du Sine avant d’arriver au Cap-Vert, plus 

précisément à Rufisque. 

   

1.3. Sa formation à Rufisque 

       Après avoir terminé ses études coraniques, pour certains ou 

mémorisé le Saint Coran pour d’autres au Saloum, il entreprit un 

long périple pour satisfaire sa curiosité intellectuelle. La 

destination était Rufisque où il devait rejoindre son oncle Tafsir 

Birane Cissé dans le but de parachever ses études en sciences 

arabo-islamiques. Ce voyage d’étude, communément appelé 

laxas en milieu wolof, est de vigueur jusqu’à nos jours. Il était 

d’habitudes réservé aux talibés avancés en âge afin de découvrir 

d’autres talents ou d’autres spécialités. C’est dans ce sillage que 

Christian Coulon écrit : « En outre, l’étudiant avancé s’initie aux 



 

69 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

sciences juridiques (fiqh), si important dans la vie de la 

communauté islamique » (Coulon. C, 1981 : 92). L’avantage de 

cet enseignement est souligné également par cet auteur en ces 

termes : « En diffusant les valeurs de base de l’Islam, 

l’enseignement musulman est donc un agent de socialisation par 

excellence dans un système social qui se réclame de la religion 

du Prophète » (Coulon. C, 1981 : 92).        

       La jurisprudence ainsi que la théologie sont encore 

enseignées dans les centres d’études appelés majâlis8 au Sénégal 

et mahâżir en Mauritanie. Ce vocable est le nom de lieu du verbe 

jalasa qui veut dire s’asseoir. Le maître ainsi que les talibés 

s’asseyaient et s’assoient encore à même le sol. Comme nous 

l’avons déjà souligné, cet enseignement supérieur était réservé à 

un groupe de talibés, c'est-à-dire ceux qui ont terminé les études 

coraniques. (Niane. B, Mbaye. M. A, 2022 : 456). Discipline très 

importante aux yeux du musulman, la jurisprudence islamique 

permet aux pratiquants de la religion islamique de se conformer 

aux exigences des pratiques cultuelles. D’après Mamadou 

Ndiaye, cette matière qui occupait une place primordiale au sein 

de l’école coranique, rapprochait, plus que toutes les autres, les 

populations de cette école, car elle traite des questions qui 

touchent directement à la vie pratique des musulmans : la prière, 

les partages successoraux, les ventes, les dispositions 

testamentaires, le jeûne, la zakât, la pureté légale, etc… (Ndiaye. 

M, 1985 : 58). 

Selon Abdou Razakh Ndiéguene de Thiès, après Saloum, 

toute sa formation en sciences exotériques ou ésotériques a été 

assurée par son maître et oncle Tafsir Birane Cissé. Ce dernier 

lui a transmis le wird de la Tijâniyya qu’il avait prise de Cheikh 

Abdallah Samb qui l’avait pris de Thierno Ndongo qui a été 

initié par Cheikh Oumar Fouti à cette voie mystique. Après avoir 

passé vingt ans à Rufisque pour l’approfondissement de ses 

                                                           
8 Majâlis est le pluriel de majlis qui signifie un centre d’études arabo-islamique traditionnel au Saloum voire 

au Sénégal  



 

70 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

connaissances en sciences arabo-islamiques et au service de son 

maître, il se déplaça ailleurs dans un endroit appelé Thiès 

Thiankhine dans le but de promouvoir le savoir islamique. 

         En abordant le passage d’El Hadj Abdoulaye Cissé dit 

Borom Diamal au Cayor, Djim Dramé donne autre version en 

disant :  

« Ses talibés et lui continuèrent leur 

chemin en direction du Cayor. Arrivés à Kahone, près 

de Kaolack, un ses talibés qui l’accompagnaient, en 

l’occurrence Al-Housseynou Khodia Guèye, resta 

pour y passer l’hivernage. Un autre, Elimane Cissé 

s’arrêta à Kaolack, il informa soCn marabout de sa 

décision d’aller plutôt chercher de l’argent. Il alla sur 

l’orientation d’El-Hadji Abdoulaye Cissé, s’installer 

en Casamance, dans un lieu appelé Mâm Balago, où 

il put jouer un rôle important dans la diffusion de la 

religion islamique dans cette zone. Ayant commencé 

par le commerce, il termina en devenant un grand 

marabout qui convertit beaucoup de monde à l’Islam. 

Il resta trois personnes : Tafsir Abdou Cissé, Elimane 

Sakho et Birane Hava Ndey Cissé, qui ont continué 

leur chemin avec le marabout jusqu’à Thiès. Arrivés 

dans cette ville, Birane Hava Ndey y resta. D’ailleurs, 

c’est lui qui initia au wird tidjaniyya la famille 

Ndiéguene de Thiès » (Dramé. D, 2024 : 45).  

 

             La version la plus plausible est celle avancée par les 

membres de la famille et selon laquelle, après une longue 

pérégrination à la recherche du savoir islamique, il déposa ses 

baluchons à Rufisque auprès du grand maître de l’époque, Tafsir 

Birane Cissé avec qui, il entretenait des relations d’ordre 

familial. Ils étaient tous deux originaires du Saloum. Ce fut sur 

recommandation de son oncle Ndongo Ndiaye qu’il se rendit 

difficilement à Rufisque. A son arrivée, il fut testé dans 



 

71 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

différentes disciplines telles que le Saint Coran par le maître du 

lieu qui fut convaincu de son bon niveau et de sa détermination. 

Il faut rappeler qu’à l’époque ce maître (Tafsir Birane Cissé), 

imbu de savoir inhérent aux sciences arabo-musulmanes et 

mystiques, était d’une grande réputation. 

     En fait, ayant reçu l’acceptation de Tafsir Birane Cissé, ce 

dernier lui confia un groupe d’apprenants. Ainsi devint-il un 

répétiteur qui assura dignement la tâche qui lui fut assignée. À 

en croire Cheikh Mounir, l’actuel calife de la famille, il y resta 

vingt ans pendant lesquels il traversa tous les niveaux d’étude du 

secondaire au supérieur. Son passage et son objectif à Rufisque 

sont décrits par Assane Ndieguene de la sorte :  

 

« L’un des plus grands représentants de Cheikh 

Ahmed Tidjane, Tafsir Birane, était une référence 

dans le domaine du savoir à son époque. Sa 

prestigieuse et renommée école coranique connue de 

tous les Rufisquois était la réputée dans tout le Cap-

vert. Ahmadou Barro et ses compagnons trouvèrent 

leur chemin sans trop de difficultés et se présentèrent 

devant Tafsir Birane Cissé en déclinant leur identité, 

leur origine et le but de leur voyage » (Ndieguene. A, 

2019 : 71).    

 

        Phénomène qui date de longtemps au Sénégal et appelé 

laxas en milieu wolof, il permettait aux talibés de se déplacer 

d’un endroit à un autre pour fréquenter des savants aguerris 

selon la spécialité de chaque érudit. Cette fréquentation était et 

est pour une initiation ou un perfectionnement à une discipline 

bien donnée. Même si le Daara de Bargny n’est nullement 

mentionné par les chercheurs, il n’est pas exclu qu’il fréquentât 

cette célèbre école de Thierno Yoro Ndiaye très populaire pour 

l’enseignement des matières jurisprudentielles (Ka, 2009 : 49). 

Alors, Ahmadou Barro perfectionna son niveau dans le Cap-Vert 



 

72 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

et dans d’autres zones à l’instar de Taïba Nianguène9, situé près 

de Tivaouane, auprès du maître, Abdou Faty Niang.    

    A la suite d’une formation intellectuelle et spirituelle très 

solide dans le Cap-Vert (Rufisque) auprès d’un maître de renom, 

El Hadj Aḥmad Barro, symbole de l’étendard du savoir 

islamique, s’orienta vers Thiès où il s’installa définitivement 

jusqu’à la mort. 

  

2. L’installation de Tafsir Ahmadou Barro Ndieguene à 

Thiès 

 

     Une des entités géographiques de l’ancien royaume du Cayor, 

Thiès fut un fief où la religion traditionnelle africaine battit son 

plein. Animé par des pratiques païennes pendant des siècles, les 

activités ancestrales diminuèrent drastiquement avec 

l’installation d’El Hadj Aḥmad Barro Ndieguene qui incarna une 

nouvelle foi grâce à ses bons offices. Son idéologie fut épousée 

par les adeptes de cette religion africaine appelés ceddo en 

milieu wolof. Ainsi, il propagea les enseignements de l’Islam et 

de la Tijaniyya.    

 

    2.1. El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene et l’enseignement 

arabo-islamique à Thiès 

         Enseignant de formation en sciences islamiques et 

profanes, El Hadj Aḥmad Barro Ndieguene acheva ses études 

dans le Cap vert et plus précisément à Rufisque et environnants 

avant de devenir un maître incontesté du savoir arabo-islamique. 

À l’instar de certains pensionnaires de Daara, Tafsir Birane 

Cissé recommanda à son talibé de rejoindre Thiès afin de créer 

son école coranique et de se mettre au service de l’Islam et de la 

Tijaniyya après des études très poussées. Si, pour certains, son 

passage à Rufisque a duré 20 ans, pour d’autres, c’est plus de 20 

                                                           
9 A la différence de ce village situé dans le Cayor, il y a un autre situé dans le Saloum et plus précisément dans 

l’actuelle commune de Ndiédieng. Celui-ci est fondé par Cheikh Ahmad Boucar Niang, un des maîtres d’El 

Hadj Abdoulaye Niasse, père de Cheikh Ibrahima Niasse dit Baye Niasse  



 

73 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

ans. Son déplacement est relaté par Assane Ndieguene en ces 

termes : « Sentant sa formation parachevée, Tafsir Birane Cissé 

appela Ahmadou Barro pour l’initier et l’élever au grade de 

maître dans la voie de la Tijânia. Tafsir Birane Cissé avait été 

initié par Cheikh Abdallah Samb, qui lui, fut initié par Cheikh 

Ndongo, qui fut initié par El Hadji Omar Tall à la litanie 

Tîdjâne. » (Ndieguene. A, 2019 : 73-74). 

         Selon toujours notre informateur, Abdou Razakh 

Ndiéguene, ce fut en 1885-1886 qu’il fonda Kër (Keur) Maam 

Alaaji devenu, aujourd’hui, un quartier de Thiès appelé, à 

l’époque, Diankhine ou Thiès Diankhine qui fut un fief de 

sérères animistes. L’emplacement de sa première demeure lui 

servait égalent de Daara (école coranique) afin de perpétuer son 

souhait le plus ardent qui consistait à participer à la diffusion de 

la religion musulmane et au rayonnement de l’œuvre de sa 

descendance et de son maître Tafsir Birane Cissé décédé, par la 

suite, à la Mecque conformément à son souhait et ses prières.    

        Au Sénégal, d’habitude, les talibés, une fois retournés au 

bercail, ou une fois les études terminées, pensent 

automatiquement à fonder un nouveau local, d’où les nombreux 

toponymes tels que kër (maison) ou sañc (nouvelle demeure), en 

milieu wolof. L’objectif est de se mettre au service de l’Islam et 

de la société. Dès lors, El Hadj Aḥmad Barro Ndieguene n’a pas 

été en reste, ce qui le poussa d’ailleurs à fonder son propre site 

qui sera, plus tard, porté sur les fonts baptismaux de Kër Maam 

Alaaji où une école coranique et une mosquée ont été érigées 

afin d’y implémenter l’enseignement et la culture arabo-

islamiques à Thiès où le paganisme battait son plein avec des 

pratiques malveillantes érigées en règle jeu : le pillage, le 

libertinage, l’alcool, le jeu aux hasards, etc. Appuyés par ses 

disciples et des bonnes volontés de la localité, il construisit la 

première Mosquée de Thiès transformée en une grande 

mosquée. On l’appelle la grande mosquée du quartier 

Moussanté. 



 

74 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

        En tant que prédicateur et maître d’école coranique de son 

état à Thiès, il convertit beaucoup de personnes à la religion 

musulmane avec sagesse et persuasion conformément au verset 

coranique qui stipule : « Appelle à la Voie de ton Seigneur avec 

sagesse et par de persuasives exhortations. Sois modéré dans ta 

discussion avec eux… » (Coran, Les Abeilles (An-Nahl), verset 

125). Ainsi, El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene fut flexible avec 

les nouveaux adeptes de la religion. Pour mener sa mission à bon 

escient, deux obstacles majeurs se dressaient devant lui. Il s’agit 

des ceddo10 (païens) et des toubabs (colons). C’est dans ce 

sillage qu’Assane déclare : « Malgré les contraintes coloniales 

et une population principalement animiste, il sut transformer 

pacifiquement les gens de cette localité en leur inculquant les 

nobles valeurs de la religion musulmane » (Ndieguene. A, 

2019, : 77).  

       Alors, la diplomatie en bandoulière, le lieu de débauche des 

mécréants de sa localité fut transformé en lieu de culte afin de 

passer à une islamisation avec une vitesse de croisière après 

avoir obtenu un lieu idéal afin de faire valoir ses idées, son 

métier d’enseignant et d’éducateur mais également d’agriculteur 

pour subvenir aux besoins de sa famille biologique et adoptive 

dans son nouveau fief. Ce peuple s’adonnait à des pratiques 

folkloriques où les chants, les danses le pillage étaient mêlés. 

C’est en sens qu’Amar Samb écrit : « Tantôt le désir ludique en 

commande la manifestation, … » (Samb, 1975 : 819) 

         A l’instar de tous les maîtres d’enseignement islamique de 

sa trempe, El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene fut à la fois 

enseignant, éducateur, prêcheur, imam, cultivateur, médiateur ou 

régulateur social, maître de cérémonie sur le plan religieux et 

social. Quelques temps après, la cité devint un lieu de 

                                                           
10 Le terme désigne généralement un guerrier wolof, un homme de parole et un soldat proche du pouvoir 

politique des anciens royaumes du Sénégal. Il est adepte de la religion traditionnelle et réfractaire aux religions 

importées (Islam et Christianisme). Pour les Peuls, il désigne l’homme de teint noir parlant une autre langue 

que le pulaar comme le wolof, c’est-à-dire un wolof de race pure en référence à la noirceur d’ébène de sa 

peau. Son pluriel est sebbe. Il est orthographié différemment : tiédo, cedo, ceddo, tièdo, tyedo.  

 



 

75 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

convergence des férus du savoir islamique grâce à son érudition, 

sa bravoure, sa sagesse et ses dons divins. Ainsi, il pensa à la 

construction d’un lieu de culte conformément aux 

recommandations du Prophète Muḥammad qui dit : « Celui qui 

construit une mosquée si petite qu’elle soit, Allah lui construira 

maison au paradis. ». C’est dans ce sillage que Assane 

Ndiéguene écrit : « Une fois bien installé dans la cité, il édifia 

vers 1887 l’une des premières mosquées, bâtie avec l’argile 

extraite dans la forêt de Kagne, située dans la commune de Pout 

(Thiès). L’extraction et le transport de l’argile furent facilités par 

l’intervention du chef de province, Kouke Sène » (Ndieguene. 

A, 2019 : 77).  

          Ancien terroir sérère, Thiès ou Diankhine, avait comme 

point de repère la forêt dénommée allu Kaañ, c’est-à-dire la forêt 

où habite Kagne. Ce dernier fut un brigand qui a toujours semé 

la zizanie en coupant la route aux passagers, aux commerçants 

et caravaniers en commettant des crimes qui ne disent pas leurs 

noms. Alors, pour protéger la route qui reliait le Baol et le 

comptoir commercial de Rufisque, un fort, c’est-à-dire un poste 

de police dont la construction a débuté le 28 avril 1864 et a pris 

fin le 15 mai 1864 a été érigé. (Ly. K, 2024 : 2). Selon toujours 

l’auteure de ces lignes, les Sérères du Diobass, les premiers 

résidents de Thiès menaient régulièrement des attaques, ce qui 

avait poussé les colons à construire également à Pout un poste 

de police attaquée par les Sérères. Le poste de sécurité créé à 

Thiès en mai 1864 fut fortifié en 1879 dans le quartier 10e 

RIAOM (Régiment d’infanterie d’Afrique et d’outre-mer) ex 

camp militaire.  Aujourd’hui, la région de Thiès s’étend sur 6601 

km2 avec une population estimée à 1.176.654 habitants et 

constitué de trois départements dont celui de Thiès, de 

Tivaouane et de Mbour. La ville de Thiès, un carrefour routier et 

ferroviaire regorge plusieurs centres d’enseignement islamique. 

Sa position stratégique en fait d’elle le second centre 

économique du pays après Dakar.   



 

76 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

 

    2.2. El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene, un pôle de la 

Tijâniyya à Thiès 

    Féru du savoir et déterminé pour la cause d’Allah, El Hadj 

Aḥmad Barro Ndiéguene, une fois installé à Thiès, s’est 

consacré à l’ascétisme pour la diffusion du soufisme et 

particulièrement de la Tijâniyya. Il y joua un rôle incontournable 

avant même l’arrivée d’El Hadj Malick Sy au Cayor et plus 

précisément à Tivaouane. D’après notre informateur, il a pris le 

wird tidiane de son maître Tafsir Birane Cissé à Rufisque où il a 

vécu 20 ans avant de se rendre à Thiès. Il incombe de rappeler 

que la Tijâniyya est pratiquée par cette famille depuis les années 

1830 parce qu’El Hadj Oumar Fouti Tall de retour de la Mecque 

est passé par le Saloum où il rencontra des dignitaires religieux 

à qui, il donne le wird tidiane. En traitant du rôle joué par les 

lieutenants de celui-ci au Saloum où le Rip fut un Etat vassal, 

Mbaye Gueye déclare : « En 1860 Maba Diakhou avait créé la 

théocratie du Rip (Gueye, 1995 : 42).   

    En fait, Mame Médoune, fils aîné de Ma Hatta Hamina 

Ndieguene était parti à la rencontre de Cheikh Oumar Fouti Tall 

accompagné de son émissaire à Kassas. Arrivés sur place et 

durant les premiers entretiens, il reconnait le haut niveau 

d’érudition du fils, digne représentant de son père. À la suite de 

cette entrevue, il lui donna le wird et l’éleva au grade de 

Muqaddam ou vicaire pour la diffusion de la Tijâniyya. Avant de 

se séparer, ce grand marabout toucouleur du Fouta lui conseilla 

de se déplacer pour s’installer, plus tard, dans cette localité afin 

de bonifier leur rencontre. La bénédiction appelée barke ou 

barkelu en wolof est une chose importante et très sollicitée par 

les adeptes du soufisme. De retour au village natal, Bélé, son 

père déjà âgé et ne pouvant se déplacer prit le wird le premier de 

son fils revenu avec un nouveau statut.  

         Conformément aux recommandations de Cheikh Oumar 

Fouti et celles de son père, Médoune déplaça le grand centre 



 

77 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

religieux, à la mort de ce dernier, sur les lieux où la rencontre a 

eu lieu avec ses talibés et toute sa famille. Ayant vécu des 

conditions désastreuses et difficiles, il quitta cette localité 

dénommée Kassas Aynou Madi (cayn Mâḍî) pour élire domicile 

à Kassas Ndiéguene. Sa notoriété, sur les plans religieux et 

social, était sans conteste dans le Saloum oriental et plus 

précisément dans le Ndoucoumane où il s’est marié avec 

Fatouma Ndao ou Fatoumata Bouya Ndao, une fille de Bëlëp.  

        Bëlëp est un titre porté par le chef du Ndoucoumane qui 

avait un privilège incontestable sur les décisions prises au sein 

de la royauté du Saloum. Les arrières grands-pères seraient 

venus dans cette région vers le XVIe siècle et le roi de l’époque, 

Lat Mengué Diélé Diagne accorda la résidence à deux frères que 

sont Diagaone Waly Ndao et Tagouthie Ndao qui créèrent le 

Ndoucoumane dont la capitale était Mbelbouk. Ce terroir 

composé de plusieurs localités devint une province 

incontournable dans le Saloum. Il y a eu quarante-six (46) 

successions entre le premier Bëlëp Tagouthie Waly Ndao vers le 

milieu du XVIe siècle, et le dernier Bëlëp, Kimitang ou Ibrahima 

Ndao, dont le début de règne remonte à l’année 1902 comme le 

souligne Assane Ndieguene. 

         Eu égard à son grand-père, Médoune qui a participé à la 

diffusion de l’Islam à travers les enseignements de la religion 

musulmane et ceux de la Tijâniyya, El Hadj Aḥmad Barro 

Ndiéguene joua sa partition en suivant ses traces depuis 

Rufisque jusqu’à Thiès. Cette voie mystique est une doctrine 

dont les enseignements sont basés sur le Coran et la Sunna 

comme l’affirme Cheikh Ibrahima Niasse dans son opuscule 

intitulé Rûh al-Adab lorsqu’il déclare : 

 

Voici un conseil à vous donner très chers frères. 

Pratiquez la Ṭarîqa tidiane  



 

78 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

Cet ordre mystique est d’une grande pureté et pleine 

de grâce. Il est exclusivement fondé sur la Sunna11  et 

le Coran (Niasse, s.l : 1).  

 

        Donc, l’on conviendrait que cette famille a très tôt pratiqué 

cette voie soufie dont le précurseur au Sénégal fut Cheikh 

Oumar Fouti Tall (1797-1864). Ce dernier, en se rendant en 

Mauritanie (à Tagan, à Tijigja, à Walata, …) pour rendre visite 

aux dignitaires de la Qâdriyya, rencontra, en route, Cheikh 

Abdoul Karim ibn Aḥmad Naqîl qui l’initia d’abord à la 

Tijâniyya. Celui-ci fut initié par le grand savant mauritanien, 

Cheikh Mawloud Fall qui fut initié par Cheikh Muḥammad al-

Hâfiż, disciple direct de Cheikh Ahmed Tidiane, fondateur de 

cette obédience confrérique. Plus tard, pour se rendre à la 

Mecque afin d’accomplir le pèlerinage, Cheikh Oumar Fouti 

perdit son maître et compagnon Cheikh Abdoul Karim qui 

décéda en cours de route. Ce grand de la foi en Dieu, toujours 

décidé avec une conviction inébranlable, continue son chemin 

avec son frère Aliou Tall et sa femme Aïcha. À la Mecque, il 

rencontra Cheikh Sidi Muḥammad al-Ġâlî, un fidèle compagnon 

de Cheikh Ahmed Tidiane qui le nomma Khalife de la Tijâniyya 

en Afrique occidentale (Soudan) après une formation mystique 

de près de trois mois (Robinson. R, 1998 : 97).  

         Alors, de retour de l’Arabie, Cheikh Oumar Fouti participa 

à la propagation de l’Islam et de la Tijâniyya en Afrique et 

particulièrement au Sénégal. Au Saloum, trois grosses pointures 

ont été citées : il s’agit de Muḥammad Sall, plus connu sous le 

nom de Modou Bamba Sall, fondateur du fameux village 

historique et religieux de Bamba Modou (Niane, 2010 :140) et 

l’homonyme de Cheikh Ahmed Bamba Mbacké, de Maba 

Diakhou Ba, l’Almamy du Rip au Nioro du Rip (Ka, 2002 : 162) 

et Médoune (Mouhamad) Ndieguene à Kassas (Ndieguene, 

2017 : 51). À ces premiers dignitaires de l’Ordre tidiane, 

                                                           
11 Les enseignements du Prophète Muḥammad PSL 



 

79 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

s’ajoute Cheikh Muḥammad Ibrahima Diallo, originaire du 

Fouta Djallon qui donna le wird à El Hadj Abdoulaye Niasse, 

père d’El Hadj Muḥammad Khalifa et de Cheikh Ibrahima 

Niasse, Alpha Mayoro Wélé, oncle d’El Hadj Malick Sy, fils de 

Ousmane.  

        Maître incontesté de la Tijâniyya, El Hadj Aḥmad Barro 

Ndiéguene avait érigé une zâwiya, un lieu de culte et de 

propension des enseignements islamiques et de la doctrine 

tidiane à l’image de tous les grands maîtres de sa trempe et du 

fondateur de cette voie mystique. C’est dans cette perspective 

qu’Ahmed Khalifa Niasse en parlant du retour de son grand-

père, El Hadj Abdoulaye Niasse de Fez écrit :  

 

« Il séjourna pendant quelques mois chez le cadi 

de la cité kaolackoise, El Hadji Hamidou Kane, qui 

l’aida à édifier un nouveau domaine à Léona : il 

bâtit sa célèbre Zawiya dimensionnée sur celle de 

Fez grâce à un rouleau de cordes logées dans un 

gros sac. Ce cordage avait été utilisé pour la 

première fois pendant son transit à Thiès chez El 

Hadji Amadou Barro Ndjéguène pour sa zawiya, 

ensuite à Tivaouane où il servit pour les contours 

de la zawiya d’El Hadji Malick Sy » (Niasse. A. K, 

2021 : 14).        

 

         Donc, ce fut l’opportunité de prouver qu’El Hadj Aḥmad 

Barro Ndiéguene entretenait de bonnes relations avec beaucoup 

de chefs religieux sénégalais de son époque. C’est la raison pour 

laquelle Assane Ndieguene déclare :  

 

« Aidé par des amis, disciples et certains dignitaires 

musulmans de la région de Thiès, il réussit à fonder 

avec humilité et sagesse un foyer religieux repoussant 

les limites de l’ignorance. Il deviendra le premier 



 

80 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

imam de la célèbre mosquée de Moussanté de Thiès 

devenant par la même occasion une personne de 

référence en matière de sciences religieuses dans la 

ville de Thiès mais également au Sénégal. Il s’était lié 

d’amitié avec d’illustres chefs religieux du Sénégal 

comme les descendants d’El Hadji Omar Tall, El 

Hadji Malick Sy, Cheikh Ahmadou Bamba Mbacké, 

El Hadji Abdoulaye Niasse, Seydina Limamou Laye, 

Amary Ndack Seck, etc) » (Ndieguene. A, 2019 : 64 

- 65)        

 

     En fait, c’est à Thiès qu’El Hadj Malick Sy était venu pour 

s’approvisionner en habillements qu’il a fait la connaissance 

d’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene lorsqu’il a demandé à 

rencontrer un dignitaire religieux de la ville. Ainsi, on le mit en 

rapport avec celui-ci. Ils partirent ensemble au marché pour faire 

leur emplette. De retour à la maison, ils se sont rendus compte 

qu’il y avait un surplus du tissu appelé ndimo en wolof. Par 

honnêteté, ils retournèrent sur leurs pas pour le remettre au 

commerçant. A ce dernier de rétorquer : je l’ai fait en guise de 

cadeau à l’honneur de mon marabout Tafsir Aḥmad Barro 

d’après notre informateur Abdou Razakh. 

  

Conclusion 

 

       Même si la migration est un phénomène naturel, celle 

relative aux études islamiques appelée laxas en milieu wolof a 

poussé beaucoup de talibés à quitter leur village natal vers 

d’autres horizons ou à se déplacer d’un lieu à un autre. Ce fut 

dans ce contexte précis qu’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene 

appelé affectueusement Tafsir Amadou Barro a quitté son 

Saloum natal armé d’une volonté infaillible et d’une curiosité 

intellectuelle sans commune mesure pour se rendre à Rufisque 

chez le grand érudit aux vertus cardinales, Tafsir Birane Cissé 



 

81 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

lui-même, originaire du Saloum. Il entretenait avec lui des 

relations parentales.    

        Lieu d’accueil d’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene où il 

passa une vingtaine d’années, Rufisque ainsi que Bargny furent 

des foyers d’enseignement arabo-islamique de grande envergure 

dans le Cap Vert. Il y paracheva ses études coraniques avant 

d’entreprendre différentes spécialités parmi lesquelles nous 

pouvons énumérer : la jurisprudence (fiqh), la grammaire 

(nahw), la littérature (’adab), la morphologie (sarf), l’exégèse 

coranique (tafsîr), la biographie du Prophète Muḥammad (sîra), 

la rhétorique (balâġa), le soufisme (taṣawwuf), pour ne citer 

ceux-là. À la suite d’une formation complète en sciences 

exotériques et ésotériques sanctionnée par des certifications 

(ijâza) aussi bien en sciences islamiques qu’en Tijâniyya, il 

décida, sur orientation de Cherif Sidy Muḥammad, l’un de ses 

maîtres à Rufisque, de s’installer à Thiès comme endroit idéal 

pour se mettre au service de la religion musulmane et perpétuer 

l’œuvre de ses ascendants.  

        À son arrivée à Thiès appelé Diankhène et surnommé en 

wolof, plus tard, benn dëkk ñaar i gaar (une ville à deux gares), 

zone principalement habitée par des Sérères animistes, il 

s’installa, enfin, définitivement malgré les contraintes locales et 

coloniales. Si les ceddo ou la frange de la population non 

musulmane et réfractaire à l’Islam constituaient le blocage 

majeur pour la promotion de cet enseignement arabo-islamique 

au Sénégal, il faut également signaler qu’avant l’indépendance, 

l’autorité coloniale a usé de toute sa force afin de contraindre les 

chefs religieux en essayant autant que possible d’étouffer leur 

conviction doctrinale. Dès lors, des écoles coraniques sont 

dissoutes, des marabouts assassinés ou exilés. C’est ce que 

Mamadou Youry Sall appelle : stratégie d’entrave au 

développement de l’institution scolaire arabo-islamique (Sall. 

M.Y, 2017 : 37). 



 

82 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

     Force est de constater qu’El Hadj Aḥmad Barro Ndiéguene a 

joué un rôle non négligeable à la diffusion des enseignements de 

la religion musulmane et ceux de la Tijaniyya en faisant face aux 

autorités coloniales et locales qui constituaient des obstacles 

majeurs. En perspective, quel est l’engagement du fondateur de 

Kër Maam Alaaji de Thiès pour un développement du soufisme 

authentique au fait de rompre les attaches avec tout ce qui est de 

nature à entacher la pureté du cœur ? Cette mystique musulmane 

qui est un réceptacle de la lumière divine ne constitue-t-elle pas un 

élément important pour un développement sur les plans religieux, 

social et économique ? 

 

Bibliographie  

 

BA Abdou Bouri, 1976. Essai sur l’histoire du Saloum et 

du Rip, In : Bulletin. IFAN, tome 38, Série, B, n° 4 

BOULEGUE Jean, 1988. La Sénégambie du XIIIe au XVIe 

siècle, L’Harmattan, Paris 

COULON Christian, 1983. Les Musulmans et le Pouvoir 

en Afrique Noire, Karthala, Paris  

DIALLO Ahmed Tidiany, 2000. Langues africaines face 

aux emprunts arabes, In : Annales de le Faculté des Lettres et 

Sciences Humaines, Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 

pp.197-207, UCAD, Dakar 

DIALLO Ahmed Tidiany, 2000. Langues africaines face 

aux emprunts arabes, In : Annales de le Faculté des Lettres et 

Sciences Humaines, Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 

pp.197-207, UCAD, Dakar 

DIOP A. S., 1978. « L’impact de la civilisation manding 

au Sénégal, la genèse de la royauté gelwar au Siin et au 

Saalum », B. IFAN, série B, T. 40, n° 4. 

DRAME Djim, 2024. Enseignement et Culture arabo-

islamique, Ecole de Diamal, Presses Universitaires de Dakar 

(PUD)  



 

83 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

FALL Rokhaya, 2018. Le Saalum (XVI-XIXe siècle) un 

espace de rencontre, Presses Universitaires de Dakar   

GUEYE Mbaye, 1995. Les exils de Cheikh Bamba au 

Gabon et en Mauritanie (1895-1907), In Annales de la Faculté 

des Lettres et Sciences Humaines, n° 25, pp 41-57 

KA Thierno, 2002. Ecole de Pir Saniokhor : Histoire, 

Enseignement et culture arabo-islamique au Sénégal du XVIIe 

au XXe siècle, GIA, Dakar 

KA Thierno, 2009, Ecole de Ndiaye-Ndiaye wolof : 

Histoire, enseignement et culture arabo-islamiques au Sénégal 

(1890-1990), IFAN, UCAD, Dakar  

LY Khadidiatou, 2023. Musée régional de Thiès, Projet de 

Fin de Cycle (PFC), Filière Lettres, Arts et Civilisations, 

Université Iba Der Thiam de Thiès  

NDIEGUENE Assane, 2019. Tafsir Ahmadou Barro 

Ndieguene Parcours atypique d’un missionnaire de la religion 

musulmane, L’Harmattan, Dakar 

PELISSIER Paul, 1966. Les paysans du Sénégal, Saint 

Yrex, Paris 

 NIANE Babacar & MBAYE, Mame Alé, 2022. « Barham 

Diop, un trait d’union entre le Sénégal et le Maroc pour une 

diffusion de l’enseignement et de la civilisation arabo-

islamique », Akofena, Revue Scientifique, du Langage, Lettres, 

Langues et Communication, Université Félix Houphouët 

Boigny, Côte d’Ivoire, pp 453-464 

NIANE Babacar, 2010. L’école de Bamba Modou et son 

influence sur l’enseignement arabo-islamique au Sénégal et en 

Gambie du XIXe au XXe siècle, Doctorat unique, Université 

Gaston Berger de Saint-Louis  

NIASSE Cheikh Ibrahima, s.d, Rûh al-Adab (L’Esprit de 

la politesse), s.l  

NIASSE Ahmed Khalifa, 2021. Le marabout et les 

politiques, L’harmattan, Dakar  



 

84 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

 C
O

L
L

E
C

T
IO

N
 R

E
C

H
E

R
C

H
E

S
 &

 R
E

G
A

R
D

S
 D

’A
F

R
IQ

U
E

  
  
 V

O
L

 4
 N

 °
 1

4
 S

e
p

te
m

b
re

 2
0

2
5

 

ROBINSON David, 1998. La guerre sainte d’Al-Hajj 

Umar, le Soudan occidental au milieu du XIXe siècle, Karthala, 

Paris 

SAMB Amar, 1975. Le folklore wolof du Sénégal, In 

Bulletin de l’IFAN, T. 37, S.B, n°4, Université de Dakar, pp 817-

848 

SALL Mamadou Youry, 2017. Mesure de l’arabophonie 

du Sénégal, Presse universitaire de Dakar, Baajoordoo Centre de 

Recherche, Dakar  

TOURE, Amie Lucie Bichette et al., 2023. « Le site 

patrimonial de « Guy Njulli de Kahone », Projet de Fin de Cycle, 

Filière Lettres, Arts et Civilisations, Université Iba Der Thiam 

de Thiès 


