LA DIGNITE DE LA PERSONNE HUMAINE,
FONDEMENT DES DROITS DE L’HOMME : UN
POSTULAT CONSACRE PAR LA DOCTRINE ET PAR
LES TEXTES.

Firmin Wilfried ORO

Ecole Normale Supérieure d’Abidjan

Département des Arts et Lettres/Sections philosophie-EDHC
Spécialité : Philosophie politique, Morale et Droits de |’Homme
wiloro2019@gmail.com

Résumé :

Le fondement éthique des Droits de I’Homme est la notion de dignité
humaine. Ainsi, la notion de « droits inaliénables » de [’homme est incluse
dans la notion de dignité humaine. Si la notion de dignité humaine est
recevable comme guide de la pensée morale, comme premiere grille de
lecture morale des faits sociaux, alors est reconnu a tout homme le droit a
tout ce qui est nécessaire pour que jamais il ne soit traité comme pur moyen,
pour que toute activité humaine ait comme but ultime la promotion de
I’homme. En méme temps que tout étre humain est une dignité, en méme
temps personne n’en a moins que les autres. C’est pourquoi elle est a la fois
un droit et un devoir.

Mots clés : Dignité - Personne humaine - Droits de |’Homme - Postulat -
Doctrine - Texte.

Abstract:

The ethical foundation of Human Rights is the notion of human dignity. Thus,
the notion of ‘inalienable human rights’ is included in the notion of human
dignity. If the notion of human dignity can be accepted as a guide to moral
thought, as the first grid for the moral reading of social facts, then every
human being is recognised as having the right to all that is necessary to
ensure that he or she is never treated as a mere means, so that the ultimate
aim of all human activity is the promotion of man. At the same time as every
human being has dignity, no one has less than others. That is why it is both a
right and a duty.

Key word : Dignity - Human person - Human rights - Postulate - Doctrine -
Text.

180

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025


mailto:wiloro2019@gmail.com

Introduction

Dans le champ complexe des Droits de ’'Homme, en
proie a toutes sortes de conflits entre les droits des uns et des
autres, entre les droits de 1’individu et ceux du groupe, entre les
droits du pouvoir, qui en assure la cohésion, traversé aussi par
divers courants de pensée et familles idéologiques qui en
proposent des interprétations divergentes voire contradictoires,
un concept s’impose de plus en plus et se propose comme un
repere pour concilier les aspirations au respect des droits
humains, c’est celui de la dignité de la personne humaine. Le
mot, apparu vers 1155 selon le Dictionnaire historique de la
langue frangaise, dirigé par A. Rey, vient du latin « dignitas » et
a deux sens principaux : une fonction ou charge qui donne a
quelqu’un un rang éminent ; le respect, la considération, que
mérite quelqu’un ou quelque chose. On retrouve en droit les
deux sens : celui de la dignité des fonctions : « Tous les citoyens
étant égaux a ses yeux sont également admissibles a toutes
dignités, places et emplois publics »', et le sens de dignité de la
personne humaine ou dignité humaine, qui renvoie au respect
qui doit étre accord¢ a I’étre humain.

C’est, d’ailleurs, a cette dignité que sont consacrés les
premiers mots de la Déclaration Universelle des Droits de
I’Homme. Le préambule dit considérer que, la liberté, la justice
et la paix dans le monde trouvent leur fondement dans « la
reconnaissance de la dignité inhérente a tous les membres de la
famille humaine ». Et un peu plus loin, toujours dans le
préambule, I’Assemblée Générale des Nations Unies tient a
redire et a « proclamer a nouveau sa foi dans la dignité et la
valeur de la personne humaine ». Et si ’article premier déclare
que «tous les étres humains naissent libres et égaux...en
droits », il précise qu’ils le sont d’abord «en dignité »,
avant d’ajouter qu’ils sont doués de raison et de conscience, et

1 Cf. art. 6 de la Déclaration des Droits de I'Homme et du Citoyen de 1789.

181

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



sont appelés a agir les uns envers les autres, dans un esprit de
fraternité. Plus loin, dans ’article 22, il sera encore question de
la dignit¢é de I’homme et du libre développement de sa
personnalité. La Déclaration Universelle propose donc de
trouver dans la foi en la dignité de toute personne humaine et sa
reconnaissance par tous la conception commune des Droits et
Libertés de I’'Homme, qui est « de la plus haute importance »
pour que soit respecté¢ 1’engagement des Nations Unies d’en
assurer le respect universel et effectif.

Le sens du mot dignité n’est pas immédiatement évident,
il exige nécessairement des précisions, et le méme préambule
évoque aussi ses contraires : la barbarie, la terreur et la misére
qui bafouent la dignité humaine, qui se sont donné libre cours et
ont été a Iorigine de la seconde guerre mondiale, et qui sont
toujours, aujourd’hui comme hier, les causes majeures des
désordres qui affectent tant la vie intérieure de nombreuses
sociétés particulieres que celle de la communauté internationale
appelée a se constituer « en famille humaine vivant d’esprit de
fraternité ». 11 était jadis plus souvent question - et il est encore
souvent question - des « dignités » diverses s’attachant a des
fonctions, des charges ou des titres que la société considérait
comme éminents et ne conférait qu’a ceux de ses membres ayant
fait preuve de talents ou de mérites particuliers, et jugés a tort ou
a raison, comme « les meilleurs ». Ces personnes constituaient
comme un corps aristocratique de dignitaires, par définition peu
nombreux, au sommet de toutes les hiérarchies administratives,
militaires, politiques et religieuses. Mais, la Déclaration
Universelle nous invite a avoir aujourd’hui une compréhension
certainement plus démocratique et a considérer la dignité
inhérente a toute personne humaine et a tous les humains,
indistinctement, sans considération de race, de sexe, de langue,
de religion et d’opinion.

Au regard des exigences et objectifs de la Déclaration
Universelle, et surtout, en raison de nombreuses crises qui

182

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



menacent actuellement la paix et la cohésion mondiale, le
combat pour le respect des Droits de ’Homme sera lui aussi
d’actualité !

La problématique que suscite cette réflexion est celle de
savoir en quoi la dignité de la personne humaine préside-t-elle
au fondement des Droits de ’Homme ? Mieux, quelles en sont
les différentes justifications doctrinales et textuelles ? A partir de
ces préoccupations, notre objectif sera de montrer I’importance
de la dignit¢é humaine, cette valeur intrinséque qui, en la
personne humaine, force au respect ; et en quoi le respect de
celle-ci est un critere fondamental de considération et de
valorisation de I’Homme pour une meilleure défense de ses
droits. En effet, au cceur des valeurs et des dispositions
normatives qui magnifient et sacralisent la personne humaine se
trouve la dignité. Si la notion de dignité humaine est recevable
comme guide de la pensée morale, comme premiere grille de
lecture morale des faits sociaux, alors est reconnu a tout homme
le droit a tout ce qui est nécessaire pour que jamais il ne soit
traité comme pur moyen, pour que toute activit¢é humaine ait
comme but dernier la promotion de I’homme. La dignité de la
personne s’impose au droit, parce qu’elle constitue 1’'un de ses
fondements et I’une de ses finalités.

La méthodologie utilisée est guidée par cet objectif
susmentionné. Trois points doivent étre abordés ici. Dans le
premier point nous tenterons d’identifier la dignit¢ de la
personne humaine comme un postulat qui préside au fondement
des Droits de ’Homme. Son analyse se découvre dans 1’histoire
de la philosophie et la rattache ontologiquement a la nature
méme de I’homme. Dans le deuxieme point il s’agira de voir
comment ledit postulat a été consacré par la doctrine. C’est une
notion dont les spécialistes n’ont de cesse de relever la
complexité, 1’ambivalence, 1’équivocité et la polysémie en
raison de la pluralité et de la diversité des domaines qui la
portent, I’habillent et I'utilisent. Ce sont, entre autres : le droit,

183

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



la psychologie, la religion, la philosophie, etc. Par-la, elle se
trouve aussi directement liée a la question des Droits de
I’Homme. Dans le troisi¢éme point, il sera question de mettre en
exergue sa consécration par les textes sans lesquels aucun
respect et protection des Droits de ’Homme n’est possible. Les
différents instruments protecteurs des Droits de I’Homme
consacrent le postulat de la dignité comme fondement desdits
droits. Sans la consécration, la dignité¢ humaine resterait au stade
d’une proclamation abondante, d’une protection insuffisante. La
ou une application suffisante des textes, c’est-a-dire le respect
effectif de la dignité, a travers des droits proclamés et garantis
s’impose, pour le bien-&tre de I’humanité.

1. Le postulat de la dignité humaine en Droits de ’Homme

A la vérité, les Droits de I’'Homme, a tout le moins, les
droits élémentaires et les libertés fondamentales, sont
consubstantiels a la personne humaine, c’est-a-dire, inhérents a
I’homme. En d’autres termes, les libertés et droits fondamentaux
font partie intégrante de 1’homme. Que lui reste-t-il ou que
devient-il, lorsqu’on lui a 6té son droit a la vie ou lorsqu’il est
condamné a la prison a vie ou encore soumis a I’esclavage, au
servage... ?

L’on comprend des lors pourquoi il est fait appel a la
dignit¢ humaine pour servir de fondement aux Droits de
I’Homme. La dignité humaine comme fondement des Droits de
I’Homme est ainsi amplement consacrée et confere aux Droits
de ’'Homme certains caractéres. Il convient de préciser, a cet
effet, que la dignité humaine sur laquelle repose les Droits de
I’Homme est un simple postulat et, partant, un fondement extra
juridique.

Le Cardinal Jean Marie Lustiger pose ce postulat en ces
termes, « Tout étre humain  congu de [’homme et de la femme
est une personne, sujet de droit et de devoir, et donc

184

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



égale aux autres en dignité ». Et le Prélat prend soin de
préciser : « Je dis qu’il s’agit d’un postulat, car il nous
faut ériger en principe ce qui est d’abord un fait. Et ce principe

nous oblige a accorder la dignité d’étre ». J.M Lustiger
(1990, p. 106).

Ce postulat de la dignité humaine a été consacré autant
par la doctrine que par les textes. La dignité étant le fondement
le plus profond du droit ¢’est-a-dire son horizon le plus élevé, il
n’est cependant pas évident de le transformer en un concept
juridique. Car la dignité de la personne humaine est d’une nature
radicalement différente des autres concepts juridiques et n’entre
dans aucune des catégories classiques telles que les droits
subjectifs ni méme les Droits de ’'Homme. La dignité¢ de la
personne humaine est, en effet, comme un axiome
indémontrable et indérogeable et sans doute méme aussi
indicible. M. Fabre-Magnan (vol. 58, pp. 6-7).

2. La consécration doctrinale du concept de dignité humaine

Sur le plan doctrinal, le postulat de la dignit¢ humaine
bénéficie du suffrage unanime de tous les courants de pensée,
les philosophies, les morales et les religions. L’on retiendra trois
exemples tirés des religions chrétiennes, musulmanes et
bouddhistes. Le premier exemple est tir¢é de la religion
chrétienne et se référe au livre de la Genese (Genese 1 et 2 Sainte
Bible, Ancien Testament ), relatif a la création du monde. Le
deuxiéme exemple est fourni par la religion musulmane. Le
Coran y consacre également la dignit¢ humaine en mettant
I’accent sur le principe de 1’égalité entre les hommes. Quelques
passages peuvent étre cités en ce sens : « I/ nous a créés d’un
seul étre (IX, 1) ; les croyants sont freres » (XL, X, 10) ; « Celui
qui tue une ame qui n’a pas tué est comme s’il avait tué tous les
hommes ». M.A Sinaceur (1990, pp. 149 et 163) . Le troisiéme

185

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025


https://www.cairn.info/publications-de-Muriel-Fabre-Magnan--61309.htm

exemple se trouve dans la philosophie bouddhiste, qui opte pour
I’égalitarisme dans une conception extensive de 1’Etre. Elle
pose, en effet, que tous les €tres sont égaux en dignité et en
valeur, ceux-ci ne se limitant pas aux seuls étres humains, c’est-
a-dire les hommes. Et elle prend soin de prescrire « qu il faut
eviter de faire quelque mal que ce soit a quel qu’étre que ce
soit ». V.D Rimpoche> (1990, pp. 178-179). Ghandi, 1’apotre de
la non-violence, apportant une précision dans ce sens déclare :

« Nous sommes tous taillés dans le méme patron ; mépriser un

seul étre humain, c’est mépriser le divin qui est en nous »°,

L’argument doctrinal largement adopté est celui que
nous avons évoqués plus haut, c’est-a-dire celui qui justifie les
Droits de ’'Homme par 1’affirmation selon laquelle les étres
humains sont égaux en dignité ou en valeur. Ainsi, la Déclaration
Universelle des Droits de ’Homme du 10 décembre 1948,
comme il nous a été déja donné de le souligner en d’autres
endroits, stipule, dans son article premier que, « Tous les étres
humains naissent libres et égaux en dignité et en droits ».

La doctrine peut se comprendre de plusieurs maniéres et
signifier que tous les humains ont des droits simplement en
raison de leur dignité, ou parce que ces droits sont nécessaires
au maintien de celle-ci ou a sa protection. Dans les deux cas, les
droits possederaient, d’une part, une valeur intrinseéque et,
d’autre part, une valeur opérationnelle dans leur rapport avec la
dignité. Dans chaque cas I’accent est mis sur les caractéristiques
que montrent, en tant que sujets de droits, les étres humains, et
qui justifient leur possession de droits.

Il nous faut examiner davantage le sens de « la dignité »
et les modalités de son rapport aux droits. Dire que tous les étres
humains sont doués de dignité ne signifie probablement pas que

2 Rapporté par M. Bedjaoui, (1989), « La difficile avancée des Droits de |'Homme vers ['universalité »,
Revue Universelle des Droits de 'Homme (R.U.D.H), p.9.

186

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



la dignité constitue une caractéristique empirique, de la maniere
dont la possession d’intérét ou la capacité de ressentir une
douleur physique se prétent a une appréciation empirique. A.
Gewirth (1987, p. 28). La signification du terme « dignité », dont
on attribue a tous les étres humains la possession sur un pied
d’égalité, n’est pas identique a celle que I’on donne en disant de
quelqu’un qu’il manque de dignité ou se conduit sans dignité, ou
I’on veut dire qu’il manque de distinction, se montre
excessivement désagréable ou obséquieux ou n’est pas
«digne ». Ce type de dignité est celui qu’il arrive aux étres
humains, dans certaines circonstances, de montrer, de manifester
insuffisamment ou de perdre ; tandis que la dignité censée
appartenir également a tous les étres humains constitue une
caractéristique que chaque homme, en tant que tel, possede de
maniére permanente et intrinséque (Ibidem, pp. 28-29).

Un probléme posé par 1’effort fait pour déduire
I’existence des Droits de ’Homme de cette dignité intrinseque
tient a ce que les deux expressions « A posséde des droits
naturels » et « A possede une dignité intrinseque » peuvent
apparaitre comme équivalentes, de sorte que la seconde se borne
a répéter la premicre (Idem, p. 29). Ainsi, pour Maritain,
I’expression, « la dignité de la personne humaine », ne veut rien
dire si elle ne signifie pas qu’en vertu du droit naturel la
personne humaine a le droit d’étre respectée, est le sujet de droit,
possede des droits. J. Maritain (1942, p.143). Toutefois, si les
deux expressions ont donc le méme sens, la reconnaissance de
la dignité n’ajoute aucun élément substantiel a 1’attribution de
droits, et qui s’interroge sur celle-ci, s’ interrogera également sur
celle-1a. Des lors, ’argumentation en faveur des droits qui se
fonde sur la dignité inhérente ne répond pas jusque-la a
I’exigence de cohérence.

Aussi est-il essentiel d’étudier si Dattribution d’une
dignité¢ inhérente peut avoir un statut indépendant de
I’attribution de droits et logiquement antérieur a celle-ci. Kant a

187

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



¢laboré une doctrine importante de ce type, en fondant sa
reconnaissance de la dignité sur I’autonomie ou la liberté¢ de
I’étre rationnel, sa capacité de 1égiférer pour soi, d’agir selon les
lois qu’il se donne E. Kant (1993, p. 113). Certes, Kant a soutenu
qu’une telle autonomie ne constitue pas une caractéristique
empirique, car elle ne s’applique qu’a des étres rationnels, en
tant que choses en soi, échappant, par conséquent, aux lois
déterministes des phénomenes naturels. Toutefois, cette doctrine
se heurte a toutes les difficultés que suscite la distinction entre
les phénomeénes et les noumeénes, et, notamment, a
I’impossibilité de donner a ces derniers une réalité cognitive.
Cependant, nous pouvons faire abstraction de cet aspect
de la doctrine de Kant et la réinterpréter selon le schéma de la
conception de 1’action exposé dans nombre d’essais. L’action
humaine, en tant que phénomeéne empiriquement perceptible, se
caractérise intrinséquement par le libre arbitre (qui améne
I’acteur a maitriser son comportement au moyen de son libre
choix en connaissant la situation en cause) et la résolution (le
conduisant a poursuivre certains objectifs qu’il veut atteindre et
pouvant influer sur son but). En raison du caractére volontaire
de ses initiatives, I’acteur possede une sorte d’autonomie ou de
liberté. En outre, comme ses actions sont orientées vers des
objectifs, ceux-ci lui apparaissent bons, valables. Le concept et
le contexte méme de 1’action humaine intentionnelle comportent
donc un €élément de valeur nécessaire. Ladite action ne constitue
pas simplement un ensemble désordonné d’épisodes ou
d’événements., mais s’ordonne du fait de son orientation vers un
but., lequel lui confére sa valeur, son sens. De méme, si I’action
est menée pour elle-méme et constitue, de ce fait, son propre
objectif. Dans I’un ou I’autre cas, le but ou la fin possédent pour
I’acteur, la valeur d’une cible qu’il lui faut, de maniére réfléchie,
choisir, poursuivre et atteindre. Et cette valeur n’a pas un simple
caractere opérationnel ; elle caractérise au moins certains des

188

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



objectifs mémes de I’acteur, tels que celui-ci les congoit et
cherche a les atteindre.

Cela étant, il existe un itinéraire direct qui va du bien-
fondé des objectifs de I’acteur a sa valeur ou dignité propre. En
effet, ’acteur est a la fois I’acteur le lieu géométrique général de
tous les objectifs spécifiques qu’il se fixe et la source de
I’évaluation qu’il leur donne. Comme il est ce lieu géométrique
et cette source, la valeur qu’il attribue a ses objectifs est a fortiori
son affaire. Les buts sont les siens, et ils méritent d’étre atteints
parce qu’il mérite soutien et accomplissement, afin d’éprouver
un sentiment justifié de fierté, de valeur individuelle. En outre,
il poursuit ses objectifs, non sous forme d’une réaction
instinctive non controlée a des stimuli, mais plutot parce qu’il
les a choisis apres avoir réfléchi aux autres options ; méme s’il
ne réfléchit pas toujours, son choix peut étre réfléchi et 1’est au
minimum dans certains cas. Tout homme agissant est, en tant
que tel, apte a le faire. Aussi P’acteur est-il un étre qui, a la
différence des autres étres naturels, n’est pas exclusivement
soumis, dans la mesure ou il agit aux forces extérieures de la
nature ; il peut décider, et le fait effectivement, a partir de la
perception propre qu’il tire de sa réflexion. Du fait des
caractéristiques ainsi présentées par son action, 1’acteur possede
valeur ou dignité.

Cette attribution de dignité se préte a une interprétation
dialectique et affirmative. Sur un plan dialectique,
I’argumentation signifie que tout agent doit s’attribuer de la
valeur ou de la dignité, puisqu’elle est le lieu géométrique et la
source de 1’évaluation qu’il fait des objectifs qui fondent son
action ? Sur un plan affirmatif, elle signifie qu’indépendamment
de la valeur ou du mérite spécifique d’un quelconque de ses
objectifs, tout acteur possede la valeur ou la dignité que lui
confére son aptitude a maitriser son comportement et a agir pour
des fins qu’il choisit de maniere réfléchie.

189

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



La séquence qui va de la dignité aux droits peut, de facon
semblable, s’établir selon I’un ou 1’autre de deux schémas. L’un,
de schéma dialectique analysé ci-dessus, amene 1’acteur a étoffer
sa theése, qui fait de la liberté et du bien-€tre les biens nécessaires
de son action, par I’affirmation qu’il doit posséder ces biens, non
seulement en tant qu’acteur, mais comme individu auquel son
action confere dignité ou valeur. L argumentation, modifiée par
cette confirmation, se développe autrement selon les inclinations
qui précédent. Sa conclusion est que chaque acteur doit agir
conformément aux droits de ses assujettis comme aux siens ; si
bien qu’il lui faut respecter ceux-la et se respecter lui-méme.
L’autre schéma est affirmatif. Comme chaque acteur est dou¢ de
dignité, son statut d’acteur doit bénéficier d’un soutien et d’une
protection. En effet, la dignité constitue un attribut ou un trait
qui, en tant que tels, méritent le respect et obligent soutenir 1’étre
qui la possede. En outre, ce caractére obligatoire ou « devoir »
est strict, car il est corollaire du droit dont jouit I’acteur doué de
dignité. De la sorte, la dignité suppose des droits.

Comme on peut le constater, c’est a Kant qu’il faut
revenir pour trouver 1’idée d’une dignité humaine de valeur
invariable, universelle et directement référée a la personne,
d’une dignité qui ne puisse se perdre ni avec le crime ni avec la
déchéance des droits civiques. T. Pech (N°2/2001, p. 5). Pour lui,
méme coupable de graves délits, méme étrangére a toute
citoyenneté, une personne ne peut se voir priver de tout respect
en tant qu’étre humain (Idem).

C’est dans les Fondements de la métaphysique des
meeurs que cette idée de dignité prend toute sa mesure avec Kant.
L’agir moral découle de «1’idée de la dignité d’un étre
raisonnable qui n’obéit a d’autre loi que celle qu’il institue en
méme temps lui-méme ». E. Kant (1993, p. 113). Dans le
« regne des fins tout a un prix ou une dignité. Ce qui a un prix
eut étre aussi bien remplacé par quelque chose d’autre, a titre
d’équivalent ; au contraire, ce qui est supérieur a tout prix, ce

190

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



qui par suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une
dignité » (Idem). Ce qui se rapporte aux inclinations et aux
besoins généraux de I’homme, cela a un prix marchand ; ce qui,
méme sans supposer de besoin, correspond a un certain gout,
c’est-a-dire a la satisfaction que nous procure un simple jeu sans
but de nos facultés mentales, cela a un prix de sentiment ; mais
« ce qui constitue la condition qui seule eut faire que quelque
chose est une fin en soi, cela n’a pas seulement une valeur
relative, c’est-a-dire un prix, mais une valeur intrinseque, c’est-
a-dire une dignité » (Idem).

Or, la moralité, poursuit le philosophe prussien du XVIII®
siecle, est la condition sous laquelle seulement un étre
raisonnable peut étre une fin en soi, car ¢’est par elle uniquement
qu’il est possible d’étre un membre législateur dans le régne des
fins. « La moralité, ainsi que [’humanité, en tant qu’elle est
capable de moralité, c’est donc la ce qui seul a de la dignité ».
E. Kant (1993, p. 113). La fidélit¢ a ses promesses, la
bienveillance qui procede de principes, ont une valeur
intrinseque. Celle-ci « consiste, non dans les effets qui en
résultent, non dans l’avantage et le profit qu’elle constituent,
mais dans les intentions, c’est-a-dire dans les maximes de la
volonté qui sont prétent a se traduire ainsi en actions, alors
méme que l’issue ne leur serait pas favorable » (Ibidem, pp.
113-114). Une telle disposition d’esprit a la dignité a une dignité
qui la met infiniment au-dessus de tout prix. La 1égislation qui
détermine toute valeur doit avoir précisément pour cela une
dignité, c’est-a-dire «une valeur inconditionnée,
incomparable » (Ibidem, pp. 114-115).

L’autonomie est donc pour Kant, « /e principe de la
dignité de la nature humaine et de toute nature raisonnable » E.
Kant (op. cit., p. 115). Seule la « dignité de I’humanité, en tant
que nature raisonnable » (Ibidem, p. 119), indépendamment de
toute autre fin a atteindre (...), et par suite « le respect pour une
simple idée » (Idem) sert de prescription morale. La personne

191

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



qui remplit tous ses devoirs (...) a « une certaine sublimité et
une certaine dignité » (Ibidem, p. 120) dans la mesure ou elle est
législatrice pour elle-méme. La dignité de I’humanité consiste
précisément dans cette « faculté qu’elle a d’établir les lois
universelles, a la condition toutefois d’étre en méme temps
soumise elle-méme a cette législation » (Idem). La dignité est
cette « valeur intérieure absolue » par laquelle I’homme force
au respect de lui-méme «toutes les autres créatures
raisonnables » E. Kant (1994, p. 291). L’humanité elle-méme,
poursuit le philosophe prussien, est «une dignité »; car
I’homme ne peut étre utilisé¢ par aucun homme (ni par d’autres,
ni méme par lui) simplement comme moyen, mais il faut
toujours qu’il le soit en méme temps comme fin, et c’est en cela
précisément que consiste sa dignité (Ibidem, p. 333).

En un mot, selon Kant, «s’étre donner pour maxime
supréme la véracité dans I’intériorité de 1’aveu a soi-
méme et en méme temps dans la conduite a 1’égard de
tout autre, est 'unique preuve de la conscience qu’ un
homme peut avoir de posséder du caractére ; et comme
posséder du caractere est le minimum que 1’on puisse
exiger d’un homme raisonnable, mais aussi, en méme
temps, aussi le maximum de la valeur intérieure (de la
dignité¢ humaine), étre un homme de principes (avoir un
caractere déterminé) doit €tre possible pour la raison
humaine la plus commune et doit I’emporter par la en
dignité sur le plus grand des talents ». E. Kant (1993, p.
274).

C’est aussi a I’éducation de souligner que 1’homme
posseéde au fond de lui-méme une certaine dignité qui 1’ennoblit
au regard de toutes les autres créatures, et ¢’est son devoir de ne
point renier cette dignité de 1’humanité en sa personne. Les
devoirs envers soi-méme.

192

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



IIs ne consistent pas a se procurer un habillement
magnifique, a donner des splendites repas etc., quoique
dans DI’habillement et dans le repas il faille rechercher la
propreté. Ils ne consistent pas non plus a chercher a
satisfaire ses désirs et ses penchants, car on doit au contraire se
montrer trés mesuré et trés réservé, mais a conserver dans
son intérieur une certaine dignité, celle qui fait de [’homme
une créature plus noble que toutes les autres. C’est en effet le
devoir de ’homme de ne pas méconnaitre dans sa propre
personne cette dignité de ’humanité. E. Kant (1981, pp. 75-76).

Le devoir envers soi-méme consiste, comme il a été dit,
a « conserver la dignité de [’humanité dans sa propre personne.
L’homme se censure, en fixant ses regards sur [’ldée de
["humanité. 1l trouve dans cette ldée un original auquel il se
compare » (Ibidem, p. 76).

Vu ce qui précede, on peut dire que la définition ou
I’appréhension de la dignité est délicate et que son contenu
releve d’une interprétation casuistique et évolutive ; elle varie
d’ailleurs d’un pays a un autre. Mais ces difficultés de
qualification sont le lot de multiples autres notions juridiques, et
ne sont certainement pas une raison suffisante pour son rejet. La
notion de dignité de la personne humaine ne requiert pas
d’esquisser une définition juridique de I’étre humain, ni de
déterminer, ontologiquement, la valeur d’un étre humain ; tout
cela supposerait de connaitre, ce qui ne se peut, 1’essence de
I’homme et le sens de la vie.

Le principe de dignité permet en revanche de poser
juridiquement la valeur des étres humains, et d’énoncer
comment il faut les traiter et comment il ne faut pas les traiter.
Dignement pour un étre humain signifie « humainement », c’est-
a-dire comme un €tre humain, ni plus (comme un dieu), ni moins
(comme une chose ou un animal ; un animal ne doit pas étre
trait¢ de facon cruelle, mais il ne doit pas non plus étre traité
comme un étre humain). Certes, c’est parce que 1’étre humain

193

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



est un « animal parlant », et donc un « animal métaphysique »,
qu’il y a des conditions d’institution de son humanité au-dela de
sa simple venue au monde et au cceur desquelles on trouve la
dignité de la personne humaine. La dignité rend ainsi compte de
ce que ’humanité de I’homme n’est pas seulement un donné
inscrit dans le biologique, mais qu’elle doit aussi se construire.
Selon le mot célébre d’Erasme dans son Traité de I'éducation
des enfants de 1529 : « L homme ne nait homme, il le devient ».
Tous les étres humains sans exception doivent étre traités
dignement, qu’ils soient malades ou mourants, meurtriers ou
terroristes. « Chaque homme porte la forme entiere de [ ’humaine
condition » disait Montaigne (Essais, III, 2), et a travers chaque
personne c’est I’humanité entiére qui peut étre atteinte et donc
tous les autres ; réciproquement, la représentation de sa propre
humanité est liée a ’humanité de tous les autres.

Certaines décisions de jurisprudence peuvent des lors
étre critiquées en ce qu’elles font une utilisation abusive de la
notion de dignité, la mobilisant alors qu’il ne s’agit pas de
protéger 1’étre humain en général, mais seulement une catégorie
de personne. Ce n’est pas a dire que ces intéréts ne pourraient
étre protégés juridiquement, mais uniquement dans les limites
plus étroites des notions telles que 1’atteinte a I’honneur et a la
considération, ou encore a 1’ordre public ou aux bonnes meeurs.
Cependant, traiter de facon indigne une catégorie particuliere
d’étres humains, notamment en raison de leurs défaillances
physiques ou psychiques, c’est portée atteinte a la dignité de la
personne humaine en général.

Concretement, le principe de dignité exige de
sauvegarder la personne humaine contre toute forme
d’asservissement et de dégradation. La dignité implique que la
personne reste maitresse de son corps et d’elle-méme, ce qui
suppose qu’elle ne soit pas aliénée et asservie a des fins
étrangeres qu’a elle-méme. Ne pas traiter la personne humaine
simplement comme un moyen. La dignit¢é de la personne

194

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



humaine implique, selon I’impératif kantien, que la personne ne
soit jamais utilisée comme un moyen, mais toujours en méme
temps comme une fin. Kant 1’atteste clairement en ces mots :

L’homme, et en général tout étre raisonnable, existe
comme fin en soi, et non pas simplement comme moyen
dont telle ou telle volonté puisse user a son gré ; dans
toutes ses actions, aussi bien dans celles qui le
concernent lui-méme que dans celles qui concernent
d’autres étres raisonnables, il doit toujours étre considéré
en méme temps comme fin. E. Kant (1993, p. 104).

La personne humaine doit demeurer libre, et sa vie ne
doit pas étre dictée et instrumentalisée par autrui. Le principe de
dignité interdit ainsi de réifier I’étre humain en I’utilisant comme
une chose, c’est-a-dire en 1’asservissant entiérement a une autre
fin que lui-méme. L’impératif pratique sera donc celui-ci:
« Agis de telle sorte que tu traites [’humanité aussi bien dans ta
personne que dans la personne de tout autre, toujours en méme
temps comme fin, et jamais simplement comme un moyen »
(Ibidem, p. 105). La personne humaine doit étre reconnue
comme une personne juridique, dotée de volonté, et non pas
exploitée et avilie. Nul ne peut donc valablement consentir a ce
que lui soient portées des atteintes contraires a cette dignité, si
bien qu’un tel consentement n’aurait aucune valeur juridique.

Le principe de dignité implique d’abord de ne pas traiter
I’homme comme un animal ou un objet. On a, depuis trés
longtemps, songé a utiliser I’homme pour sa force de travail,
lorsque 1’on n’avait pas sous la main des animaux suffisamment
intelligents pour accomplir certaines tiches et lorsque la
technique n’avait pas encore inventé les machines aptes a les
remplacer. L’esclavage est historiquement I’une des plus graves
atteintes a la dignit¢ de la personne humaine. Certaines
conditions de travail conduisent également a un traitement

195

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



indigne de la personne humaine. Il en résulte que si certaines
conditions de travail pourront porter atteinte a la dignité de la
personne humaine, le droit a un travail décent participera tout
autant du principe de dignité.

Le principe de dignité implique encore de ne pas traiter
I’homme comme un réservoir de pieces détachées ou de
matériaux biologiques. Tout objet de la bioéthique a été de
limiter et d’encadrer la possibilité¢ de se servir des organes et
produits du corps humain, aujourd’hui des cellules et des
embryons, comme de simples matériaux (des matériaux
biologiques) que I’on pourrait puiser. Certes, depuis les les
découvertes de la médecine, de nombreux organes et produits
humains peuvent servir a d’autres étres humains, et certaines de
ces utilisations doivent &étre admises. Mais réduire un étre
humain a ce seul potentiel en ’asservissant ainsi au besoin
d’autrui est contraire a la dignité de la personne humaine.

Assurer les besoins vitaux de la personne humaine. Il est
en général facilement pergu que le principe de dignité implique
de ne pas réduire I’homme a son corps en le traitant comme un
objet ; on voit moins que ce principe exige également de ne pas
le traiter comme un pur esprit. La personne est un étre incarné et
son corps a des besoins qui doivent étre assouvis pour qu’elle
soit préservée contre 1’asservissement et la dégradation. On le
percoit éventuellement lorsque la personne est malade ou
mourante. On oublie, d’ailleurs, que le corps, méme en bonne
santé, entraine des besoins physiologiques, car ceux-ci semblent
ramener ’homme a des choses bassement matérielles et le
rappeler a sa condition d’étre humain. Le droit doit par
conséquent prendre acte de cette condition humaine, pour
I’adoucir et tenter de 1’en libérer, et non pas la nier. La dignité
de la personne implique ainsi le droit a un travail décent ; elle
implique également le droit a un logement décent.

La dignit¢ de la personne humaine est devenue un
concept juridique qui se décline en plusieurs formes juridiques.

196

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Elle n’est pas en elle-méme un droit subjectif, une prérogative
qui serait attribuée aux individus, mais elle peut requérir que de
tels droits soient octroyés a ces derniers : un droit a un travail
décent, par exemple, ou encore le droit & un logement décent. La
dignité est d’abord un droit de I’homme, un droit que I’on dit
parfois « de la troisieme génération ». En effet, apres les droits
civils et politiques (droits de la premicre génération), les droits
¢conomiques, sociaux et culturels (droits de la deuxieéme
génération, dits droits-créances en ce qu’ils requiérent souvent
pour leur mise en ceuvre une intervention positive des Etats), est
apparu la nécessité de nouveaux droits fondamentaux qui ne
soient plus centrés sur 1’individu. L’apparition de ce concept
coincide avec 1’émergence des notions juridiques d’humanité ou
d’espece humaine.

La dignité est également un principe que 1’on peut
opposer a quiconque y porterait atteinte, fut-ce dans 1’exercice
d’un autre droit ou liberté. Elle prime méme sur tous les autres
libertés et droits fondamentaux et est ainsi un principe
indérogeable. La dignité est enfin également un devoir et une
charge. « L’humanité de I’homme est assimilable a une charge
confiée », disait Ricceur, mais une charge dont on ne pourrait ni
étre dispensé ni se dispenser, une dignité qui, comme en son sens
premier, ne meurt jamais. P. Ricoeur (1999, p. 314).

3. La consécration textuelle du concept de dignité humaine

La dignit¢ de la personne humaine est apparue
récemment en tant que concept de droit positif. Le terme

«ne figurait pas dans les déclarations adoptées par les
Etats-Unis et la France a la fin du XVIII®  siécle et  pas
davantage dans les textes postérieurs durant pres de deux siecles.

Traditionnellement, les Chartes et déclarations des droits
se fondaient plus sur les notions de liberté et d’égalité que sur
celle de dignité ». G. Braibant (2001, p. 88).

197

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



La dignité imprégnait, cependant, depuis toujours les
droits occidentaux (le décret Schoelcher du 27 avril 1848
abolissant I’esclavage énoncait déja « que I’esclavage est un
attentat contre la dignité humaine »), méme si la conscience, et
surtout, le besoin de I’exprimer n’appartient qu’au lendemain
des atrocités de la deuxieme guerre mondiale. La loi
fondamentale pour la République fédérale d’Allemagne du 23
mai 1949 inscrivit ainsi, dés le premier alinéa de son article 1,
que «la dignité de [’étre humain est intangible. Tous les
pouvoirs publics ont [’'obligation de la respecter et de la
protéger ». La plupart des grandes déclarations internationales
postérieures a la deuxieme guerre mondiale affirmerent
I’impératif de dignité de la personne humaine. La Convention
pour la protection des Droits de ’Homme et de la dignité de
I’étre humain a 1’égard des applications de la biologie et de la
médecine adoptée a Oviedo le 04 avril 1997 en fait méme son
principal objectif.

C’est dans la perspective de renforcer la valeur juridique
de la consécration textuelle de la dignité que les différents
instruments protecteurs des Droits de ’Homme consacrent
expressément le postulat de la dignité comme fondement desdits
droits. Il en va ainsi des instruments universels, régionaux et
méme nationaux.

Sur le plan universel, les instruments protecteurs des
Droits de I’Homme sont clairs et sans équivoque. L’on en
retiendra que trois principaux. La Déclaration Universelle des
Droits de ’'Homme (R. Dégni-Ségui, 2015, p. 16), adoptée par
I’ Assemblée Générale des Nations Unies, le 10 décembre 1948
adhére pleinement a cette conception de la dignité humaine
comme fondement des Droits de ’Homme. C’est, en effet, ce
qu’affirme solennellement son préambule en ces termes :

« Consideérant que la reconnaissance de la dignité humaine a
tous les membres de la famille humaine et de leurs droits égaux

198

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



et inaliénables constitue le fondement de la liberté, de la justice
et de la paix dans le monde... ».J. Herch (1999, p. 35). Les deux
Pactes internationaux, datés du 16 décembre 1966 et relatifs
respectivement aux droits civils et politiques d’une part, et
d’autre part, aux droits économiques, sociaux et culturels,
reprennent intégralement dans leur préambule la formule de
celui de la Déclaration Universelle. R. Dégni-Ségui (2015, p.
16). L’on y lit : « Considérant que, conformément aux principes
énoncés dans la Charte des Nations Unies, la reconnaissance de
la dignité inhérente a tous les membres de la famille humaine et
de leurs droits égaux et inaliénables constitue le fondement de
la liberté, de la justice et de la paix dans le monde ». Et, comme
pour insister, les hautes parties contractantes y ajoutent :
« Reconnaissant que ces droits découlent de la dignité inhérente
a la personne ».

Sur le plan régional, les instruments régionaux, sans
reprendre la méme formule, consacrent non moins clairement la
conception précitée. R. Dégni-Ségui (2015, p. 16). 1l en va
particulierement ainsi des instruments américains et africains.
La Convention américaine des Droits de I’'Homme du 22
novembre 1969, reprenant dans son préambule celui de la
déclaration des droits et devoirs, datée du 2 mai 1988, fait
reposer les droits fondamentaux de ’homme sur « les attributs
de la personne humaine ». Le préambule n’est pas moins net. Il
est ainsi libellé : « Reconnaissant que les droits fondamentaux
de I’homme ne découlent pas de son appartenance a un Etat
donné, mais reposent sur les attributs de la personne
humaine... ». La Charte africaine des Droits de I’Homme et des
peuples du 28 juin 1981 reprend, avec quelques nuances
rédactionnelles, la méme formule dans son préambule. Les
Hautes Parties contractantes y reconnaissent que « les droits
fondamentaux de 1’étre humain sont fondés sur les attributs de
la personne humaine... ».

199

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



La Cour Européenne des Droits de ’Homme a cependant
reconnu depuis, dans plusieurs arréts, que « la dignité comme la
liberté, est de I’essence méme de la Convention » (deux arréts
du 22 nov. 1995, C.R. ¢/ Royaume-Uni et S. W. ¢/ Royaume-
Uni, a propos du viol d’une femme d’une femme d’une femme
par son époux, ou encore Pretty ¢/ Royaume-Uni, 29 avril.
2002). En France, c’est en 1994 que le principe de dignité fut
inscrit dans le Code civil par I'une des lois dites «de
bioéthique » ; I’article 16 dispose ainsi désormais que « la loi
assure la primauté de la personne, interdit toute atteinte a la
dignité de celle-ci et garantit le respect de I’étre humain des le
commencement de sa vie ». Le Conseil Constitutionnel, dans
une décision du 27 juillet 1994 rendue a propos de ces lois, lui
reconnut une valeur constitutionnelle en énoncant que «/la
sauvegarde de la personne humaine contre toute forme
d’asservissement et de dégradation est un principe a valeur
constitutionnelle ».

Sur le plan national, les instruments juridiques nationaux
ne se prononcent pas explicitement sur le postulat de dignité
humaine. Mais, ils se contentent de renvoyer aux Déclarations
des textes universels ou régionaux, tout en tirant les
conséquences (Ibidem, p. 17). Nombre de Lois fondamentales
africaines proclament, en effet, «sacrés » et «inviolables »
aussi bien la personne humaine que les droits a la vie et a la
liberté. Ainsi, la constitution béninoise du 10 décembre 1990
prescrit, en son article 8 : « la personne humaine est sacrée et
inviolable ». De méme, la Constitution ivoirienne du 1¢ aout
2000 dispose tout aussi clairement, en son article 2: «la
personne humaine est sacrée » et « ...les droits de la personne
humaine sont inviolables ». De méme encore, la Constitution
nigérienne du 25 novembre 2010 n’est pas moins claire. Elle
dispose, en son article 11 : « la personne humaine est sacrée ».
Aussi, met-elle a la charge de 1’Etat « ['obligation absolue de la
respecter et de la protéger ».

200

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Ce postulat, invariant majeur qu’est la dignité humaine,
confere aux Droits de ’Homme au moins deux caracteres bien
distincts. R. Dégni-Ségui (op. cit, p. 17). Ce sont des droits a la
fois universels et fondamentaux. Les Droits de I"’Homme et les
libertés sont universels. Ils ont vocation a protéger 1’étre humain,
I’Homme en tant qu’il appartient a la race humaine. Doivent de
ce fait bénéficier de leur protection tous les étres humains, sans
discrimination aucune, et sans considération de 1’espace et du
temps, autant que du régime politique adopté.

C’est cette conception universaliste des Droits de
I’Homme qu’incarne la Déclaration onusienne de 1948, qui se
proclame « comme [’idéal commun a atteindre par tous les
peuples et toutes les nations ». Mais, universalisme ne doit
nullement signifier uniformisme ni unanimisme. Il n’est pas
exclusif de pluralisme ou de relativisme culturel. Il doit s’en
accommoder pour tenir diiment compte des particularismes
locaux, linguistiques, culturels ou religieux. G. Cohen-Jonathan
(1999 p. 48). Les Droits de ’'Homme sont également des droits
fondamentaux. C’est la dignité humaine qui confére a ces droits
le caractére fondamental.

Le juge Mohamed Bedjaoui explicite ce caractere en
notant qu’il s’agit des droits primaires, de droits premiers, qui
préexistent a toute formation sociale, a tout droit. R. Dégni-
Ségui (2015, p. 18). Ces droits fondamentaux sont donc des
droits invariants, impératifs. Ils s’imposent de ce fait a I’Etat qui
se doit de les proclamer et en assurer la garantie et le respect. Il
existe méme un « noyau dur » (Idem) de droits fondamentaux,
ayant valeur impérative ou de jus cogens et qui, de fait, ne doit
souffrir aucune dérogation et, ce, méme en temps de guerre.
Mais, nonobstant le caractére fondamental des Droits de
I’Homme, I’Etat en confisque ’exercice et les viole, de sorte que
les hommes sont contraints a lutter de manicre continue pour
conquérir leurs propres droits.

201

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Les normes juridiques abordent la dignité de la personne
humaine pour sanctionner « fout acte d’avilissement et de
dégradation de ’homme ». Car la dignité renvoie au respect
inconditionnel réservé a tout étre humain, quel que soit 1’age, le
sexe, la santé physique ou mentale, la religion, la condition
sociale etc. par la dignit¢é humaine, 1’on veut, en fait, protéger
toute la famille humaine, dans son essence, son existence et sa
permanence. Voila pourquoi il faudra en faire une éducation.
Dans un contexte géopolitique difficile ou des groupes ethniques
s’entredéchirent, des militaires surarmés imposent leur loi, la
fissure du tissu social s’agrandit, la question de la dignité se pose
avec beaucoup d’acuité et 1’éducation a la dignité devient un
impératif, car rien d’humain ne peut se faire sans éducation.

Eduquer a la dignité, c’est transmettre et enraciner dans
les consciences individuelles et collectives des valeurs comme
la tolérance, la solidarité, I’intégrité, le respect de la vie etc., en
vue de construire une « culture d’humanité », commune a toute
existence humaine, et de garantir le vivre ensemble des peuples.
Cette €ducation implique a la fois la culture de la paix et
I’éducation a la citoyenneté ; elle vise la transmission des
valeurs socio-culturelles nécessaires au renforcement des
libertés fondamentales. En effet, 1’éducation a la dignité nous
renvoie fondamentalement au respect de la personne humaine et
aux conditions permettant de vivre, de s’épanouir et d’exercer
ses droits a la citoyenneté. L exigence de la dignité implique le
rejet de toute forme de discrimination ethnique, sociale,
religieuse, politique, sexuelle et surtout les différentes formes
d’exploitation humaine.

Eduquer a la dignité ! Cette formule sibylline est a la fois
une interpellation et une invitation qui s’adresse a tout homme.
Elle continue de mobiliser 1’énergie de personnes et
d’associations qui ont compris que la reconnaissance de la
dignité, dans toutes ses dimensions, demeure le premier pas de
la marche mondiale vers la recherche de la paix.

202

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Conclusion

La dignité humaine est le principe éthique le plus
fondamental. On peut le résumer avec la formule célebre du
philosophe des Lumiéres Emmanuel Kant : « Toute personne
existe comme une fin en elle-méme, et non
pas simplement comme un moyen dont on pourrait user a son
gré ». La dignité humaine implique la révérence, le respect et la
protection envers chague personne, comme un étre libre et doté
d’une histoire toujours unique.

La dignit¢ humaine n’est donc pas relative au statut
social ni a la performance physique ou intellectuelle. Parmi les
lois les plus anciennes de I’humanité, on reconnaissait déja ce
principe. La Charte universelle des Droits de I’ Homme reconnait
aussi ce principe en affirmant que toute personne possede des
droits du seul fait de son humanité. C’est ce qu’on appelle
la dignité intrinseque, qui ne dépend d’aucun facteur exterieur.
Une personne ne perd jamais sa dignité. Méme la maladie la plus
grave ou la condition la plus servile ne peut rendre un étre
humain indigne. Il peut, bien sdr, y avoir des atteintes a la
dignité, comme 1’exploitation, le meurtre ou I’abandon, mais
toujours une personne conservera sa dignité fondamentale, qui
fonde ses droits humains. C’est pourquoi 1’expression « Mourir
dans la dignité » est trompeuse, puisqu’elle sous-entend qu’une
personne puisse perdre sa dignité avec la maladie ou la
vulnérabilite.

La premiére  obligation qui  découle de
la dignité humaine est de préserver la vie des personnes, et d'en
assurer la sécurité. La deuxiéme est d'ceuvrer a I'épanouissement
humain de toute personne, de lui reconnaitre une personnalité
unique et une participation a la communauté. La dignité ne peut
pas rester une idee, elle doit étre reconnue : c'est le respect qui
est I'expression de la dignité. « Je » reconnais la dignité non pas

203

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



parce que « je le veux bien » (comme si elle était une « option »,
basée sur la générosité ou l'utilitarisme), mais parce que « je le
dois ».

Le respect et la promotion de la dignité humaine de facon
générale sont devenus une mission quasi unanime que la
communauté internationale s’est donnée. Elle contient 1’idée
d’universalité qui exige que on n’écrase pas quiconque
revendique le caractére d’humain. Il faut rejeter tout ce qui est
négateur et destructeur de la dignité humaine. Que nul ne fasse
de son semblable un simple moyen en le réduisant au rang d’une
chose. Chacun dans son semblable est une fin en soi.

En vertu de la reconnaissance de la dignité en chaque étre
humain, il est impératif que des moyens soient dégagés et
promus pour sauvegarder et promouvoir cette dignité humaine.
Ces moyens sont normatifs, politiques, sociaux et culturels. Des
dispositions a la fois théoriques et pratiques sont indispensables
pour que la dignité soit une réalité quotidiennement vécue.

C’est en cela que les différents passages de la
Déclaration traduisent de prendre grand soin de ’homme. Pour
la simple raison que les Droits de ’Homme sont des prérogatives
minimales qui sont rattachées a la nature de chaque étre humain.
Ils dessinent au tour de lui une sphere infrangible qui prescrit la
sacralité de son étre.

Bibliographie

Article 6 de la Déclaration des Droits de [’Homme et du
Citoyen de 1789.

Bedjaoui M. (1989), « La difficile avancée des Droits de
I’Homme vers ['universalité », Revue Universelle de Droits de
I’Homme (R.U.D.H), VL.

Braibant G. (2001). La Charte des droits fondamentaux de
[’Union européenne, Paris : Le Seuil. (Collection Points). 317 p.

204

ISBN : 978-2-493659-12-5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Cohen-Jonathan G. (1999). « Universalité et indivisibilité
des Droits de [’Homme », in la Déclaration Universelle des
Droits de 'Homme (1948-1998), Paris: La documentation
francaise.

Cresson A. (1963). Kant, sa vie, son ceuvre, Paris : PUF,
134 p.

Dégni-Ségui R. (2015). Les Droits de [’ Homme en Afrique
noire francophone, théories et réalités, Abidjan : Les Editions
du CERAP (3¢ Edition), 432 p.

Edelman B. (1992). « L ’ennemi dans les déclarations sur
les droits de [’homme », Droits, n°16.

Gewirth A. (1987). Droits de [I’Homme, défense et
illustrations, trad. Bruno Baron-Renault, Paris : Cerf/Nouveaux
Horizons, 355 p.

Ghandi M. (1990). Tous les hommes sont freres, Paris :
Editions Gallimard. (Collection Folio/Essais), 313 p.

Herch J. (1999). « Les fondements des Droits de |’Homme
dans la conscience universelle », in la Déclaration universelle
des Droits de I’'Homme, 1948-1998. Paris : La documentation
frangaise.

Kant E. (1993). Fondements de la métaphysique des
meeurs, trad., Victor Delbos, Paris : Le Livre de Poche, Les
Classiques de la Philosophie, Librairie Générale Francgaise, 209
p.

Kant E. (1994), Meétaphysique des mceurs, Vol. 1I:
Doctrine de la vertu, Deuxiéme Section § 11, III, trad. Alain
Renaut. Paris : GF Flammarion, 399 p.

Kant E. (1961), Traité de pédagogie, ceuvres et opuscules
philosophiques, trad. J. Barni. Paris : Hachette Education, 89 p.

Kant E. (1993), Anthropologie du point de vue
pragmatique, trad. Alain Renaut. Paris : GF-Flammarion, 345 p.

Lustiger J-M. (1990), Dieu Merci, les Droits de |’ Homme :
Paris, Criterion. (Collection Bibliothéque du Cerf), 480 p.

205

12 Juin 2025

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N °



Maritain J. (1942). Les Droits de I’Homme et la loi
naturelle. New-York : Editions de la Maison francaise, Inc.

Maugenest D. (2012). Vivre ensemble malgré tout.
Abidjan : Les Editions du CERAP, 378 p.

Ricceur P. (1999). « Ethique et philosophie de la biologie
chez Hans Jonas », in : Lectures 2. La contrée des philosophes.
Paris : Le Seuil, p. 304.

Sainte Bible, Ancien Testament, Genése 1 et 2.

Sinaceur M. A (1990). Islam et Droits de I’Homme, in les
dimensions universelles des droits de I’homme, UNESCO,
Bruxelles : Bruylant.

Rimpoche V. D (1990). Les Droits de I’Homme vus par un
bouddhiste, in les dimensions universelles des Droits de
I’Homme, UNESCO, Bruxelles : Bruylant.

Vaneigem R. (2001). Déclaration des droits de 1’étre
Humain, De la souveraineté de la vie comme dépassement des
droits de ’homme. Paris : Le Cherche midi éditeur, 200 p.

Webographie

Muriel F-M. (2025). La dignité en droit: un
axiome, Revue interdisciplinaire d'études juridiques 2007/1
(Volume 58), pp. 6-7. [Consulté le 28/03/25].
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-
juridiques-2007-1-page-1.htm
Thierry P. (2025). « La dignité humaine. Du droit a I’éthique de
la relation» in Ethique de la magistrature, le droit en
mouvement, Vol. 3 N°2/2001, p. 5. [Consulté le 26/03/25].
https://journals.oenedition.org/ethquepublique/2526

206

12 Juin 2025

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N °


https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1-page-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1-page-1.htm
https://journals.oenedition.org/ethquepublique/2526

