
 

180 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

LA DIGNITE DE LA PERSONNE HUMAINE, 

FONDEMENT DES DROITS DE L’HOMME : UN 

POSTULAT CONSACRE PAR LA DOCTRINE ET PAR 

LES TEXTES. 

 
Firmin Wilfried ORO 

École Normale Supérieure d’Abidjan 

Département des Arts et Lettres/Sections philosophie-EDHC 

Spécialité : Philosophie politique, Morale et Droits de l’Homme  

wiloro2019@gmail.com  

 

Résumé :  
 

Le fondement éthique des Droits de l’Homme est la notion de dignité 

humaine. Ainsi, la notion de « droits inaliénables » de l’homme est incluse 

dans la notion de dignité humaine. Si la notion de dignité humaine est 

recevable comme guide de la pensée morale, comme première grille de 

lecture morale des faits sociaux, alors est reconnu à tout homme le droit à 

tout ce qui est nécessaire pour que jamais il ne soit traité comme pur moyen, 

pour que toute activité humaine ait comme but ultime la promotion de 

l’homme. En même temps que tout être humain est une dignité, en même 

temps personne n’en a moins que les autres. C’est pourquoi elle est à la fois 

un droit et un devoir. 

Mots clés : Dignité - Personne humaine - Droits de l’Homme - Postulat - 

Doctrine - Texte. 

 

Abstract:  
 

The ethical foundation of Human Rights is the notion of human dignity. Thus, 

the notion of ‘inalienable human rights’ is included in the notion of human 

dignity. If the notion of human dignity can be accepted as a guide to moral 

thought, as the first grid for the moral reading of social facts, then every 

human being is recognised as having the right to all that is necessary to 

ensure that he or she is never treated as a mere means, so that the ultimate 

aim of all human activity is the promotion of man. At the same time as every 

human being has dignity, no one has less than others. That is why it is both a 

right and a duty. 

Key word : Dignity - Human person - Human rights - Postulate - Doctrine - 

Text. 

mailto:wiloro2019@gmail.com


 

181 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Introduction 

 

Dans le champ complexe des Droits de l’Homme, en 

proie à toutes sortes de conflits entre les droits des uns et des 

autres, entre les droits de l’individu et ceux du groupe, entre les 

droits du pouvoir, qui en assure la cohésion, traversé aussi par 

divers courants de pensée et familles idéologiques qui en 

proposent des interprétations divergentes voire contradictoires, 

un concept s’impose de plus en plus et se propose comme un 

repère pour concilier les aspirations au respect des droits 

humains, c’est celui de la dignité de la personne humaine. Le 

mot, apparu vers 1155 selon le Dictionnaire historique de la 

langue française, dirigé par A. Rey, vient du latin « dignitas » et 

a deux sens principaux : une fonction ou charge qui donne à 

quelqu’un un rang éminent ; le respect, la considération, que 

mérite quelqu’un ou quelque chose. On retrouve en droit les 

deux sens : celui de la dignité des fonctions : « Tous les citoyens 

étant égaux à ses yeux sont également admissibles à toutes 

dignités, places et emplois publics »1, et le sens de dignité de la 

personne humaine ou dignité humaine, qui renvoie au respect 

qui doit être accordé à l’être humain.  

C’est, d’ailleurs, à cette dignité que sont consacrés les 

premiers mots de la Déclaration Universelle des Droits de 

l’Homme. Le préambule dit considérer que, la liberté, la justice 

et la paix dans le monde trouvent leur fondement dans « la 

reconnaissance de la dignité inhérente à tous les membres de la 

famille humaine ». Et un peu plus loin, toujours dans le 

préambule, l’Assemblée Générale des Nations Unies tient à 

redire et à « proclamer à nouveau sa foi dans la dignité et la 

valeur de la personne humaine ». Et si l’article premier déclare 

que « tous les êtres humains naissent libres et égaux…en 

droits », il précise qu’ils le sont d’abord « en dignité », 

avant d’ajouter qu’ils sont doués de raison et de conscience, et 

                                                           
1 Cf. art. 6 de la Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen de 1789. 



 

182 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

sont appelés à agir les uns envers les autres, dans un esprit de 

fraternité. Plus loin, dans l’article 22, il sera encore question de 

la dignité de l’homme et du libre développement de sa 

personnalité. La Déclaration Universelle propose donc de 

trouver dans la foi en la dignité de toute personne humaine et sa 

reconnaissance par tous la conception commune des Droits et 

Libertés de l’Homme, qui est « de la plus haute importance » 

pour que soit respecté l’engagement des Nations Unies d’en 

assurer le respect universel et effectif. 

Le sens du mot dignité n’est pas immédiatement évident, 

il exige nécessairement des précisions, et le même préambule 

évoque aussi ses contraires : la barbarie, la terreur et la misère 

qui bafouent la dignité humaine, qui se sont donné libre cours et 

ont été à l’origine de la seconde guerre mondiale, et qui sont 

toujours, aujourd’hui comme hier, les causes majeures des 

désordres qui affectent tant la vie intérieure de nombreuses 

sociétés particulières que celle de la communauté internationale 

appelée à se constituer « en famille humaine vivant d’esprit de 

fraternité ». Il était jadis plus souvent question - et il est encore 

souvent question - des « dignités » diverses s’attachant à des 

fonctions, des charges ou des titres que la société considérait 

comme éminents et ne conférait qu’à ceux de ses membres ayant 

fait preuve de talents ou de mérites particuliers, et jugés à tort ou 

à raison, comme « les meilleurs ». Ces personnes constituaient 

comme un corps aristocratique de dignitaires, par définition peu 

nombreux, au sommet de toutes les hiérarchies administratives, 

militaires, politiques et religieuses. Mais, la Déclaration 

Universelle nous invite à avoir aujourd’hui une compréhension 

certainement plus démocratique et à considérer la dignité 

inhérente à toute personne humaine et à tous les humains, 

indistinctement, sans considération de race, de sexe, de langue, 

de religion et d’opinion. 

Au regard des exigences et objectifs de la Déclaration 

Universelle, et surtout, en raison de nombreuses crises qui 



 

183 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

menacent actuellement la paix et la cohésion mondiale, le 

combat pour le respect des Droits de l’Homme sera lui aussi 

d’actualité ! 

La problématique que suscite cette réflexion est celle de 

savoir en quoi la dignité de la personne humaine préside-t-elle 

au fondement des Droits de l’Homme ? Mieux, quelles en sont 

les différentes justifications doctrinales et textuelles ? A partir de 

ces préoccupations, notre objectif sera de montrer l’importance 

de la dignité humaine, cette valeur intrinsèque qui, en la 

personne humaine, force au respect ; et en quoi le respect de 

celle-ci est un critère fondamental de considération et de 

valorisation de l’Homme pour une meilleure défense de ses 

droits. En effet, au cœur des valeurs et des dispositions 

normatives qui magnifient et sacralisent la personne humaine se 

trouve la dignité. Si la notion de dignité humaine est recevable 

comme guide de la pensée morale, comme première grille de 

lecture morale des faits sociaux, alors est reconnu à tout homme 

le droit à tout ce qui est nécessaire pour que jamais il ne soit 

traité comme pur moyen, pour que toute activité humaine ait 

comme but dernier la promotion de l’homme. La dignité de la 

personne s’impose au droit, parce qu’elle constitue l’un de ses 

fondements et l’une de ses finalités. 

La méthodologie utilisée est guidée par cet objectif 

susmentionné. Trois points doivent être abordés ici. Dans le 

premier point nous tenterons d’identifier la dignité de la 

personne humaine comme un postulat qui préside au fondement 

des Droits de l’Homme. Son analyse se découvre dans l’histoire 

de la philosophie et la rattache ontologiquement à la nature 

même de l’homme. Dans le deuxième point il s’agira de voir 

comment ledit postulat a été consacré par la doctrine. C’est une 

notion dont les spécialistes n’ont de cesse de relever la 

complexité, l’ambivalence, l’équivocité et la polysémie en 

raison de la pluralité et de la diversité des domaines qui la 

portent, l’habillent et l’utilisent. Ce sont, entre autres : le droit, 



 

184 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

la psychologie, la religion, la philosophie, etc. Par-là, elle se 

trouve aussi directement liée à la question des Droits de 

l’Homme. Dans le troisième point, il sera question de mettre en 

exergue sa consécration par les textes sans lesquels aucun 

respect et protection des Droits de l’Homme n’est possible. Les 

différents instruments protecteurs des Droits de l’Homme 

consacrent le postulat de la dignité comme fondement desdits 

droits. Sans la consécration, la dignité humaine resterait au stade 

d’une proclamation abondante, d’une protection insuffisante. Là 

où une application suffisante des textes, c’est-à-dire le respect 

effectif de la dignité, à travers des droits proclamés et garantis 

s’impose, pour le bien-être de l’humanité. 

 

 1. Le postulat de la dignité humaine en Droits de l’Homme 

 

A la vérité, les Droits de l’Homme, à tout le moins, les 

droits élémentaires et les libertés fondamentales, sont 

consubstantiels à la personne humaine, c’est-à-dire, inhérents à 

l’homme. En d’autres termes, les libertés et droits fondamentaux 

font partie intégrante de l’homme. Que lui reste-t-il ou que 

devient-il, lorsqu’on lui a ôté son droit à la vie ou lorsqu’il est 

condamné à la prison à vie ou encore soumis à l’esclavage, au 

servage… ? 

L’on comprend dès lors pourquoi il est fait appel à la 

dignité humaine pour servir de fondement aux Droits de 

l’Homme. La dignité humaine comme fondement des Droits de 

l’Homme est ainsi amplement consacrée et confère aux Droits 

de l’Homme certains caractères. Il convient de préciser, à cet 

effet, que la dignité humaine sur laquelle repose les Droits de 

l’Homme est un simple postulat et, partant, un fondement extra 

juridique.  

Le Cardinal Jean Marie Lustiger pose ce postulat en ces 

termes, « Tout être humain  conçu de l’homme et de la femme 

est une personne, sujet de droit et de devoir, et donc 



 

185 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 égale aux autres en dignité ». Et le Prélat prend soin de 

préciser : « Je dis qu’il s’agit  d’un postulat, car il nous 

faut ériger en principe ce qui est d’abord un fait. Et ce principe 

 nous oblige à accorder la dignité d’être ». J.M Lustiger 

(1990, p. 106).  

 

Ce postulat de la dignité humaine a été consacré autant 

par la doctrine que par les textes. La dignité étant le fondement 

le plus profond du droit c’est-à-dire son horizon le plus élevé, il 

n’est cependant pas évident de le transformer en un concept 

juridique. Car la dignité de la personne humaine est d’une nature 

radicalement différente des autres concepts juridiques et n’entre 

dans aucune des catégories classiques telles que les droits 

subjectifs ni même les Droits de l’Homme. La dignité de la 

personne humaine est, en effet, comme un axiome 

indémontrable et indérogeable et sans doute même aussi 

indicible. M. Fabre-Magnan (vol. 58, pp. 6-7).  

 

2. La consécration doctrinale du concept de dignité humaine  
 

Sur le plan doctrinal, le postulat de la dignité humaine 

bénéficie du suffrage unanime de tous les courants de pensée, 

les philosophies, les morales et les religions. L’on retiendra trois 

exemples tirés des religions chrétiennes, musulmanes et 

bouddhistes. Le premier exemple est tiré de la religion 

chrétienne et se réfère au livre de la Genèse (Genèse 1 et 2 Sainte 

Bible, Ancien Testament ), relatif à la création du monde. Le 

deuxième exemple est fourni par la religion musulmane. Le 

Coran y consacre également la dignité humaine en mettant 

l’accent sur le principe de l’égalité entre les hommes. Quelques 

passages peuvent être cités en ce sens : « Il nous a créés d’un 

seul être (IX, I) ; les croyants sont frères » (XL, X, 10) ; « Celui 

qui tue une âme qui n’a pas tué est comme s’il avait tué tous les 

hommes ». M.A Sinaceur (1990, pp. 149 et 163) . Le troisième 

https://www.cairn.info/publications-de-Muriel-Fabre-Magnan--61309.htm


 

186 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

exemple se trouve dans la philosophie bouddhiste, qui opte pour 

l’égalitarisme dans une conception extensive de l’Être. Elle 

pose, en effet, que tous les êtres sont égaux en dignité et en 

valeur, ceux-ci ne se limitant pas aux seuls êtres humains, c’est-

à-dire les hommes. Et elle prend soin de prescrire « qu’il faut 

éviter de faire quelque mal que ce soit à quel qu’être que ce 

soit ». V.D Rimpoche, (1990, pp. 178-179). Ghandi, l’apôtre de 

la non-violence, apportant une précision dans ce sens déclare :  

 

« Nous sommes tous taillés dans le même patron ; mépriser un 

seul être humain, c’est mépriser le divin qui est en nous »2. 

 

L’argument doctrinal largement adopté est celui que 

nous avons évoqués plus haut, c’est-à-dire celui qui justifie les 

Droits de l’Homme par l’affirmation selon laquelle les êtres 

humains sont égaux en dignité ou en valeur. Ainsi, la Déclaration 

Universelle des Droits de l’Homme du 10 décembre 1948, 

comme il nous a été déjà donné de le souligner en d’autres 

endroits, stipule, dans son article premier que, « Tous les êtres 

humains naissent libres et égaux en dignité et en droits ».  

La doctrine peut se comprendre de plusieurs manières et 

signifier que tous les humains ont des droits simplement en 

raison de leur dignité, ou parce que ces droits sont nécessaires 

au maintien de celle-ci ou à sa protection. Dans les deux cas, les 

droits possèderaient, d’une part, une valeur intrinsèque et, 

d’autre part, une valeur opérationnelle dans leur rapport avec la 

dignité. Dans chaque cas l’accent est mis sur les caractéristiques 

que montrent, en tant que sujets de droits, les êtres humains, et 

qui justifient leur possession de droits. 

Il nous faut examiner davantage le sens de « la dignité » 

et les modalités de son rapport aux droits. Dire que tous les êtres 

humains sont doués de dignité ne signifie probablement pas que 

                                                           
2 Rapporté par M. Bedjaoui, (1989), « La difficile avancée des Droits de l’Homme vers l’universalité », 

Revue Universelle des Droits de l’Homme (R.U.D.H), p.9.  



 

187 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

la dignité constitue une caractéristique empirique, de la manière 

dont la possession d’intérêt ou la capacité de ressentir une 

douleur physique se prêtent à une appréciation empirique. A. 

Gewirth (1987, p. 28). La signification du terme « dignité », dont 

on attribue à tous les êtres humains la possession sur un pied 

d’égalité, n’est pas identique à celle que l’on donne en disant de 

quelqu’un qu’il manque de dignité ou se conduit sans dignité, où 

l’on veut dire qu’il manque de distinction, se montre 

excessivement désagréable ou obséquieux ou n’est pas 

« digne ». Ce type de dignité est celui qu’il arrive aux êtres 

humains, dans certaines circonstances, de montrer, de manifester 

insuffisamment ou de perdre ; tandis que la dignité censée 

appartenir également à tous les êtres humains constitue une 

caractéristique que chaque homme, en tant que tel, possède de 

manière permanente et intrinsèque (Ibidem, pp. 28-29).  

Un problème posé par l’effort fait pour déduire 

l’existence des Droits de l’Homme de cette dignité intrinsèque 

tient à ce que les deux expressions « A possède des droits 

naturels » et « A possède une dignité intrinsèque » peuvent 

apparaître comme équivalentes, de sorte que la seconde se borne 

à répéter la première (Idem, p. 29). Ainsi, pour Maritain, 

l’expression, « la dignité de la personne humaine », ne veut rien 

dire si elle ne signifie pas qu’en vertu du droit naturel la 

personne humaine a le droit d’être respectée, est le sujet de droit, 

possède des droits. J. Maritain (1942, p.143). Toutefois, si les 

deux expressions ont donc le même sens, la reconnaissance de 

la dignité n’ajoute aucun élément substantiel à l’attribution de 

droits, et qui s’interroge sur celle-ci, s’interrogera également sur 

celle-là. Dès lors, l’argumentation en faveur des droits qui se 

fonde sur la dignité inhérente ne répond pas jusque-là à 

l’exigence de cohérence. 

Aussi est-il essentiel d’étudier si l’attribution d’une 

dignité inhérente peut avoir un statut indépendant de 

l’attribution de droits et logiquement antérieur à celle-ci. Kant a 



 

188 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

élaboré une doctrine importante de ce type, en fondant sa 

reconnaissance de la dignité sur l’autonomie ou la liberté de 

l’être rationnel, sa capacité de légiférer pour soi, d’agir selon les 

lois qu’il se donne E. Kant (1993, p. 113). Certes, Kant a soutenu 

qu’une telle autonomie ne constitue pas une caractéristique 

empirique, car elle ne s’applique qu’à des êtres rationnels, en 

tant que choses en soi, échappant, par conséquent, aux lois 

déterministes des phénomènes naturels. Toutefois, cette doctrine 

se heurte à toutes les difficultés que suscite la distinction entre 

les phénomènes et les noumènes, et, notamment, à 

l’impossibilité de donner à ces derniers une réalité cognitive. 

Cependant, nous pouvons faire abstraction de cet aspect 

de la doctrine de Kant et la réinterpréter selon le schéma de la 

conception de l’action exposé dans nombre d’essais. L’action 

humaine, en tant que phénomène empiriquement perceptible, se 

caractérise intrinsèquement par le libre arbitre (qui amène 

l’acteur à maitriser son comportement au moyen de son libre 

choix en connaissant la situation en cause) et la résolution (le 

conduisant à poursuivre certains objectifs qu’il veut atteindre et 

pouvant influer sur son but). En raison du caractère volontaire 

de ses initiatives, l’acteur possède une sorte d’autonomie ou de 

liberté. En outre, comme ses actions sont orientées vers des 

objectifs, ceux-ci lui apparaissent bons, valables. Le concept et 

le contexte même de l’action humaine intentionnelle comportent 

donc un élément de valeur nécessaire. Ladite action ne constitue 

pas simplement un ensemble désordonné d’épisodes ou 

d’événements., mais s’ordonne du fait de son orientation vers un 

but., lequel lui confère sa valeur, son sens. De même, si l’action 

est menée pour elle-même et constitue, de ce fait, son propre 

objectif. Dans l’un ou l’autre cas, le but ou la fin possèdent pour 

l’acteur, la valeur d’une cible qu’il lui faut, de manière réfléchie, 

choisir, poursuivre et atteindre. Et cette valeur n’a pas un simple 

caractère opérationnel ; elle caractérise au moins certains des 



 

189 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

objectifs mêmes de l’acteur, tels que celui-ci les conçoit et 

cherche à les atteindre. 

Cela étant, il existe un itinéraire direct qui va du bien-

fondé des objectifs de l’acteur à sa valeur ou dignité propre. En 

effet, l’acteur est à la fois l’acteur le lieu géométrique général de 

tous les objectifs spécifiques qu’il se fixe et la source de 

l’évaluation qu’il leur donne. Comme il est ce lieu géométrique 

et cette source, la valeur qu’il attribue à ses objectifs est à fortiori 

son affaire. Les buts sont les siens, et ils méritent d’être atteints 

parce qu’il mérite soutien et accomplissement, afin d’éprouver 

un sentiment justifié de fierté, de valeur individuelle. En outre, 

il poursuit ses objectifs, non sous forme d’une réaction 

instinctive non contrôlée à des stimuli, mais plutôt parce qu’il 

les a choisis après avoir réfléchi aux autres options ; même s’il 

ne réfléchit pas toujours, son choix peut être réfléchi et l’est au 

minimum dans certains cas. Tout homme agissant est, en tant 

que tel, apte à le faire. Aussi l’acteur est-il un être qui, à la 

différence des autres êtres naturels, n’est pas exclusivement 

soumis, dans la mesure où il agit aux forces extérieures de la 

nature ; il peut décider, et le fait effectivement, à partir de la 

perception propre qu’il tire de sa réflexion. Du fait des 

caractéristiques ainsi présentées par son action, l’acteur possède 

valeur ou dignité. 

Cette attribution de dignité se prête à une interprétation 

dialectique et affirmative. Sur un plan dialectique, 

l’argumentation signifie que tout agent doit s’attribuer de la 

valeur ou de la dignité, puisqu’elle est le lieu géométrique et la 

source de l’évaluation qu’il fait des objectifs qui fondent son 

action ? Sur un plan affirmatif, elle signifie qu’indépendamment 

de la valeur ou du mérite spécifique d’un quelconque de ses 

objectifs, tout acteur possède la valeur ou la dignité que lui 

confère son aptitude à maîtriser son comportement et à agir pour 

des fins qu’il choisit de manière réfléchie. 



 

190 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

La séquence qui va de la dignité aux droits peut, de façon 

semblable, s’établir selon l’un ou l’autre de deux schémas. L’un, 

de schéma dialectique analysé ci-dessus, amène l’acteur à étoffer 

sa thèse, qui fait de la liberté et du bien-être les biens nécessaires 

de son action, par l’affirmation qu’il doit posséder ces biens, non 

seulement en tant qu’acteur, mais comme individu auquel son 

action confère dignité ou valeur. L’argumentation, modifiée par 

cette confirmation, se développe autrement selon les inclinations 

qui précèdent. Sa conclusion est que chaque acteur doit agir 

conformément aux droits de ses assujettis comme aux siens ; si 

bien qu’il lui faut respecter ceux-là et se respecter lui-même. 

L’autre schéma est affirmatif. Comme chaque acteur est doué de 

dignité, son statut d’acteur doit bénéficier d’un soutien et d’une 

protection. En effet, la dignité constitue un attribut ou un trait 

qui, en tant que tels, méritent le respect et obligent soutenir l’être 

qui la possède. En outre, ce caractère obligatoire ou « devoir » 

est strict, car il est corollaire du droit dont jouit l’acteur doué de 

dignité. De la sorte, la dignité suppose des droits.   

Comme on peut le constater, c’est à Kant qu’il faut 

revenir pour trouver l’idée d’une dignité humaine de valeur 

invariable, universelle et directement référée à la personne, 

d’une dignité qui ne puisse se perdre ni avec le crime ni avec la 

déchéance des droits civiques. T. Pech (N°2/2001, p. 5). Pour lui, 

même coupable de graves délits, même étrangère à toute 

citoyenneté, une personne ne peut se voir priver de tout respect 

en tant qu’être humain (Idem). 

C’est dans les Fondements de la métaphysique des 

mœurs que cette idée de dignité prend toute sa mesure avec Kant. 

L’agir moral découle de « l’idée de la dignité d’un être 

raisonnable qui n’obéit à d’autre loi que celle qu’il institue en 

même temps lui-même ». E. Kant (1993, p. 113). Dans le 

« règne des fins tout à un prix ou une dignité. Ce qui a un prix 

eut être aussi bien remplacé par quelque chose d’autre, à titre 

d’équivalent ; au contraire, ce qui est supérieur à tout prix, ce 



 

191 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

qui par suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une 

dignité » (Idem). Ce qui se rapporte aux inclinations et aux 

besoins généraux de l’homme,  cela a un prix marchand ; ce qui, 

même sans supposer de besoin, correspond à un certain gout, 

c’est-à-dire à la satisfaction que nous procure un simple jeu sans 

but de nos facultés mentales, cela à un prix de sentiment ; mais 

« ce qui constitue la condition qui seule eut faire que quelque 

chose est une fin en soi, cela n’a pas seulement une valeur 

relative, c’est-à-dire un prix, mais une valeur intrinsèque, c’est-

à-dire une dignité » (Idem). 

Or, la moralité, poursuit le philosophe prussien du XVIIIe 

siècle, est la condition sous laquelle seulement un être 

raisonnable peut être une fin en soi, car c’est par elle uniquement 

qu’il est possible d’être un membre législateur dans le règne des 

fins. « La moralité, ainsi que l’humanité, en tant qu’elle est 

capable de moralité, c’est donc là ce qui seul a de la dignité ». 

E. Kant (1993, p. 113). La fidélité à ses promesses, la 

bienveillance qui procède de principes, ont une valeur 

intrinsèque. Celle-ci « consiste, non dans les effets qui en 

résultent, non dans l’avantage et le profit qu’elle constituent, 

mais dans les intentions, c’est-à-dire dans les maximes de la 

volonté qui sont prêtent à se traduire ainsi en actions, alors 

même que l’issue ne leur serait pas favorable » (Ibidem, pp. 

113-114). Une telle disposition d’esprit à la dignité a une dignité 

qui la met infiniment au-dessus de tout prix. La législation qui 

détermine toute valeur doit avoir précisément pour cela une 

dignité, c’est-à-dire « une valeur inconditionnée, 

incomparable » (Ibidem, pp. 114-115). 

L’autonomie est donc pour Kant, « le principe de la 

dignité de la nature humaine et de toute nature raisonnable » E. 

Kant (op. cit., p. 115). Seule la « dignité de l’humanité, en tant 

que nature raisonnable » (Ibidem, p. 119), indépendamment de 

toute autre fin à atteindre (…), et par suite « le respect pour une 

simple idée » (Idem) sert de prescription morale. La personne 



 

192 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

qui remplit tous ses devoirs (…) a « une certaine sublimité et 

une certaine dignité » (Ibidem, p. 120) dans la mesure où elle est 

législatrice pour elle-même. La dignité de l’humanité consiste 

précisément dans cette « faculté qu’elle a d’établir les lois 

universelles, à la condition toutefois d’être en même temps 

soumise elle-même à cette législation » (Idem). La dignité est 

cette « valeur intérieure absolue » par laquelle l’homme force 

au respect de lui-même « toutes les autres créatures 

raisonnables » E. Kant (1994, p. 291). L’humanité elle-même, 

poursuit le philosophe prussien, est « une dignité » ; car 

l’homme ne peut être utilisé par aucun homme (ni par d’autres, 

ni même par lui) simplement comme moyen, mais il faut 

toujours qu’il le soit en même temps comme fin, et c’est en cela 

précisément que consiste sa dignité (Ibidem, p. 333).  

 

En un mot, selon Kant, « s’être donner pour maxime 

suprême la véracité dans l’intériorité de l’aveu à soi-

même et en même temps dans la conduite à l’égard de 

tout autre, est l’unique preuve de la conscience qu’ un 

homme peut avoir de posséder du caractère ; et comme 

posséder du caractère est le minimum que l’on puisse 

exiger d’un homme raisonnable, mais aussi, en même 

temps, aussi le maximum de la valeur intérieure (de la 

dignité humaine), être un homme de principes (avoir un 

caractère déterminé) doit être possible pour la raison 

humaine la plus commune et doit l’emporter par là en 

dignité sur le plus grand des talents ». E. Kant (1993, p. 

274). 

 

C’est aussi à l’éducation de souligner que l’homme 

possède au fond de lui-même une certaine dignité qui l’ennoblit 

au regard de toutes les autres créatures, et c’est son devoir de ne 

point renier cette dignité de l’humanité en sa personne. Les 

devoirs envers soi-même.  



 

193 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Ils ne consistent pas à se procurer un habillement 

magnifique, à donner des splendîtes repas etc.,  quoique 

dans l’habillement et dans le repas il faille rechercher la 

propreté. Ils ne consistent pas  non plus à chercher à 

satisfaire ses désirs et ses penchants, car on doit au contraire se 

montrer  très mesuré et très réservé, mais à conserver dans 

son intérieur une certaine dignité, celle qui  fait de l’homme 

une créature plus noble que toutes les autres. C’est en effet le 

devoir de l’homme  de ne pas méconnaitre dans sa propre 

personne cette dignité de l’humanité. E. Kant (1981, pp. 75-76).  

Le devoir envers soi-même consiste, comme il a été dit, 

à « conserver la dignité de l’humanité dans sa propre personne. 

L’homme se censure, en fixant ses regards sur l’Idée de 

l’humanité. Il trouve dans cette Idée un original auquel il se 

compare » (Ibidem, p. 76). 

Vu ce qui précède, on peut dire que la définition ou 

l’appréhension de la dignité est délicate et que son contenu 

relève d’une interprétation casuistique et évolutive ; elle varie 

d’ailleurs d’un pays à un autre. Mais ces difficultés de 

qualification sont le lot de multiples autres notions juridiques, et 

ne sont certainement pas une raison suffisante pour son rejet. La 

notion de dignité de la personne humaine ne requiert pas 

d’esquisser une définition juridique de l’être humain, ni de 

déterminer, ontologiquement, la valeur d’un être humain ; tout 

cela supposerait de connaître, ce qui ne se peut, l’essence de 

l’homme et le sens de la vie.  

Le principe de dignité permet en revanche de poser 

juridiquement la valeur des êtres humains, et d’énoncer 

comment il faut les traiter et comment il ne faut pas les traiter. 

Dignement pour un être humain signifie « humainement », c’est-

à-dire comme un être humain, ni plus (comme un dieu), ni moins 

(comme une chose ou un animal ; un animal ne doit pas être 

traité de façon cruelle, mais il ne doit pas non plus être traité 

comme un être humain). Certes, c’est parce que l’être humain 



 

194 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

est un « animal parlant », et donc un « animal métaphysique », 

qu’il y a des conditions d’institution de son humanité au-delà de 

sa simple venue au monde et au cœur desquelles on trouve la 

dignité de la personne humaine. La dignité rend ainsi compte de 

ce que l’humanité de l’homme n’est pas seulement un donné 

inscrit dans le biologique, mais qu’elle doit aussi se construire. 

Selon le mot célèbre d’Érasme dans son Traité de l’éducation 

des enfants de 1529 : « L’homme ne nait homme, il le devient ». 

Tous les êtres humains sans exception doivent être traités 

dignement, qu’ils soient malades ou mourants, meurtriers ou 

terroristes. « Chaque homme porte la forme entière de l’humaine 

condition » disait Montaigne (Essais, III, 2), et à travers chaque 

personne c’est l’humanité entière qui peut être atteinte et donc 

tous les autres ; réciproquement, la représentation de sa propre 

humanité est liée à l’humanité de tous les autres. 

Certaines décisions de jurisprudence peuvent dès lors 

être critiquées en ce qu’elles font une utilisation abusive de la 

notion de dignité, la mobilisant alors qu’il ne s’agit pas de 

protéger l’être humain en général, mais seulement une catégorie 

de personne. Ce n’est pas à dire que ces intérêts ne pourraient 

être protégés juridiquement, mais uniquement dans les limites 

plus étroites des notions telles que l’atteinte à l’honneur et à la 

considération, ou encore à l’ordre public ou aux bonnes mœurs. 

Cependant, traiter de façon indigne une catégorie particulière 

d’êtres humains, notamment en raison de leurs défaillances 

physiques ou psychiques, c’est portée atteinte à la dignité de la 

personne humaine en général. 

Concrètement, le principe de dignité exige de 

sauvegarder la personne humaine contre toute forme 

d’asservissement et de dégradation. La dignité implique que la 

personne reste maîtresse de son corps et d’elle-même, ce qui 

suppose qu’elle ne soit pas aliénée et asservie à des fins 

étrangères qu’à elle-même. Ne pas traiter la personne humaine 

simplement comme un moyen. La dignité de la personne 



 

195 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

humaine implique, selon l’impératif kantien, que la personne ne 

soit jamais utilisée comme un moyen, mais toujours en même 

temps comme une fin. Kant l’atteste clairement en ces mots :  

 

L’homme, et en général tout être raisonnable, existe 

comme fin en soi, et non pas simplement comme moyen 

dont telle ou telle volonté puisse user à son gré ; dans 

toutes ses actions, aussi bien dans celles qui le 

concernent lui-même que dans celles qui concernent 

d’autres êtres raisonnables, il doit toujours être considéré 

en même temps comme fin. E. Kant (1993, p. 104). 

 

La personne humaine doit demeurer libre, et sa vie ne 

doit pas être dictée et instrumentalisée par autrui. Le principe de 

dignité interdit ainsi de réifier l’être humain en l’utilisant comme 

une chose, c’est-à-dire en l’asservissant entièrement à une autre 

fin que lui-même. L’impératif pratique sera donc celui-ci : 

« Agis de telle sorte que tu traites l’humanité aussi bien dans ta 

personne que dans la personne de tout autre, toujours en même 

temps comme fin, et jamais simplement comme un moyen » 

(Ibidem, p. 105). La personne humaine doit être reconnue 

comme une personne juridique, dotée de volonté, et non pas 

exploitée et avilie. Nul ne peut donc valablement consentir à ce 

que lui soient portées des atteintes contraires à cette dignité, si 

bien qu’un tel consentement n’aurait aucune valeur juridique. 

Le principe de dignité implique d’abord de ne pas traiter 

l’homme comme un animal ou un objet. On a, depuis très 

longtemps, songé à utiliser l’homme pour sa force de travail, 

lorsque l’on n’avait pas sous la main des animaux suffisamment 

intelligents pour accomplir certaines tâches et lorsque la 

technique n’avait pas encore inventé les machines aptes à les 

remplacer. L’esclavage est historiquement l’une des plus graves 

atteintes à la dignité de la personne humaine. Certaines 

conditions de travail conduisent également à un traitement 



 

196 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

indigne de la personne humaine. Il en résulte que si certaines 

conditions de travail pourront porter atteinte à la dignité de la 

personne humaine, le droit à un travail décent participera tout 

autant du principe de dignité. 

Le principe de dignité implique encore de ne pas traiter 

l’homme comme un réservoir de pièces détachées ou de 

matériaux biologiques. Tout objet de la bioéthique a été de 

limiter et d’encadrer la possibilité de se servir des organes et 

produits du corps humain, aujourd’hui des cellules et des 

embryons, comme de simples matériaux (des matériaux 

biologiques) que l’on pourrait puiser. Certes, depuis les les 

découvertes de la médecine, de nombreux organes et produits 

humains peuvent servir à d’autres êtres humains, et certaines de 

ces utilisations doivent être admises. Mais réduire un être 

humain à ce seul potentiel en l’asservissant ainsi au besoin 

d’autrui est contraire à la dignité de la personne humaine. 

Assurer les besoins vitaux de la personne humaine. Il est 

en général facilement perçu que le principe de dignité implique 

de ne pas réduire l’homme à son corps en le traitant comme un 

objet ; on voit moins que ce principe exige également de ne pas 

le traiter comme un pur esprit. La personne est un être incarné et 

son corps à des besoins qui doivent être assouvis pour qu’elle 

soit préservée contre l’asservissement et la dégradation. On le 

perçoit éventuellement lorsque la personne est malade ou 

mourante. On oublie, d’ailleurs, que le corps, même en bonne 

santé, entraîne des besoins physiologiques, car ceux-ci semblent 

ramener l’homme à des choses bassement matérielles et le 

rappeler à sa condition d’être humain. Le droit doit par 

conséquent prendre acte de cette condition humaine, pour 

l’adoucir et tenter de l’en libérer, et non pas la nier. La dignité 

de la personne implique ainsi le droit à un travail décent ; elle 

implique également le droit à un logement décent. 

La dignité de la personne humaine est devenue un 

concept juridique qui se décline en plusieurs formes juridiques. 



 

197 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Elle n’est pas en elle-même un droit subjectif, une prérogative 

qui serait attribuée aux individus, mais elle peut requérir que de 

tels droits soient octroyés à ces derniers : un droit à un travail 

décent, par exemple, ou encore le droit à un logement décent. La 

dignité est d’abord un droit de l’homme, un droit que l’on dit 

parfois « de la troisième génération ». En effet, après les droits 

civils et politiques (droits de la première génération), les droits 

économiques, sociaux et culturels (droits de la deuxième 

génération, dits droits-créances en ce qu’ils requièrent souvent 

pour leur mise en œuvre une intervention positive des États), est 

apparu la nécessité de nouveaux droits fondamentaux qui ne 

soient plus centrés sur l’individu. L’apparition de ce concept 

coïncide avec l’émergence des notions juridiques d’humanité ou 

d’espèce humaine. 

La dignité est également un principe que l’on peut 

opposer à quiconque y porterait atteinte, fut-ce dans l’exercice 

d’un autre droit ou liberté. Elle prime même sur tous les autres 

libertés et droits fondamentaux et est ainsi un principe 

indérogeable. La dignité est enfin également un devoir et une 

charge. « L’humanité de l’homme est assimilable à une charge 

confiée », disait Ricœur, mais une charge dont on ne pourrait ni 

être dispensé ni se dispenser, une dignité qui, comme en son sens 

premier, ne meurt jamais. P. Ricoeur (1999, p. 314). 

 

3. La consécration textuelle du concept de dignité humaine 

 

La dignité de la personne humaine est apparue 

récemment en tant que concept de droit positif. Le terme  

« ne figurait pas dans les déclarations adoptées par les 

Etats-Unis et la France à la fin du XVIIIe  siècle et pas 

davantage dans les textes postérieurs durant près de deux siècles. 

 Traditionnellement, les Chartes et déclarations des droits 

se fondaient plus sur les notions de  liberté et d’égalité que sur 

celle de dignité ». G. Braibant (2001, p. 88).  



 

198 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

La dignité imprégnait, cependant, depuis toujours les 

droits occidentaux (le décret Schoelcher du 27 avril 1848 

abolissant l’esclavage énonçait déjà « que l’esclavage est un 

attentat contre la dignité humaine »), même si la conscience, et 

surtout, le besoin de l’exprimer n’appartient qu’au lendemain 

des atrocités de la deuxième guerre mondiale. La loi 

fondamentale pour la République fédérale d’Allemagne du 23 

mai 1949 inscrivit ainsi, dès le premier alinéa de son article 1er, 

que « la dignité de l’être humain est intangible. Tous les 

pouvoirs publics ont l’obligation de la respecter et de la 

protéger ». La plupart des grandes déclarations internationales 

postérieures à la deuxième guerre mondiale affirmèrent 

l’impératif de dignité de la personne humaine. La Convention 

pour la protection des Droits de l’Homme et de la dignité de 

l’être humain à l’égard des applications de la biologie et de la 

médecine adoptée à Oviedo le 04 avril 1997 en fait même son 

principal objectif.  

C’est dans la perspective de renforcer la valeur juridique 

de la consécration textuelle de la dignité que les différents 

instruments protecteurs des Droits de l’Homme consacrent 

expressément le postulat de la dignité comme fondement desdits 

droits. Il en va ainsi des instruments universels, régionaux et 

même nationaux. 

Sur le plan universel, les instruments protecteurs des 

Droits de l’Homme sont clairs et sans équivoque. L’on en 

retiendra que trois principaux. La Déclaration Universelle des 

Droits de l’Homme (R. Dégni-Ségui, 2015, p. 16), adoptée par 

l’Assemblée Générale des Nations Unies, le 10 décembre 1948 

adhère pleinement à cette conception de la dignité humaine 

comme fondement des Droits de l’Homme. C’est, en effet, ce 

qu’affirme solennellement son préambule en ces termes :  

 

« Considérant que la reconnaissance de la dignité humaine à 

tous les membres de la famille humaine et de leurs droits égaux 



 

199 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

et inaliénables constitue le fondement de la liberté, de la justice 

et de la paix dans le monde… ». J. Herch (1999, p. 35). Les deux 

Pactes internationaux, datés du 16 décembre 1966 et relatifs 

respectivement aux droits civils et politiques d’une part, et 

d’autre part, aux droits économiques, sociaux et culturels, 

reprennent intégralement dans leur préambule la formule de 

celui de la Déclaration Universelle. R. Dégni-Ségui (2015, p. 

16). L’on y lit : « Considérant que, conformément aux principes 

énoncés dans la Charte des Nations Unies, la reconnaissance de 

la dignité inhérente à tous les membres de la famille humaine et 

de leurs droits égaux et inaliénables constitue le fondement de 

la liberté, de la justice et de la paix dans le monde ». Et, comme 

pour insister, les hautes parties contractantes y ajoutent : 

« Reconnaissant que ces droits découlent de la dignité inhérente 

à la personne ».  

 

Sur le plan régional, les instruments régionaux, sans 

reprendre la même formule, consacrent non moins clairement la 

conception précitée. R. Dégni-Ségui (2015, p. 16). Il en va 

particulièrement ainsi des instruments américains et africains. 

La Convention américaine des Droits de l’Homme du 22 

novembre 1969, reprenant dans son préambule celui de la 

déclaration des droits et devoirs, datée du 2 mai 1988, fait 

reposer les droits fondamentaux de l’homme sur « les attributs 

de la personne humaine ». Le préambule n’est pas moins net. Il 

est ainsi libellé : « Reconnaissant que les droits fondamentaux 

de l’homme ne découlent pas de son appartenance à un État 

donné, mais reposent sur les attributs de la personne 

humaine… ». La Charte africaine des Droits de l’Homme et des 

peuples du 28 juin 1981 reprend, avec quelques nuances 

rédactionnelles, la même formule dans son préambule. Les 

Hautes Parties contractantes y reconnaissent que « les droits 

fondamentaux de l’être humain sont fondés sur les attributs de 

la personne humaine… ». 



 

200 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

La Cour Européenne des Droits de l’Homme a cependant 

reconnu depuis, dans plusieurs arrêts, que « la dignité comme la 

liberté, est de l’essence même de la Convention » (deux arrêts 

du 22 nov. 1995, C.R. c/ Royaume-Uni et S. W. c/ Royaume-

Uni, à propos du viol d’une femme d’une femme d’une femme 

par son époux, ou encore Pretty c/ Royaume-Uni, 29 avril. 

2002). En France, c’est en 1994 que le principe de dignité fut 

inscrit dans le Code civil par l’une des lois dites « de 

bioéthique » ; l’article 16 dispose ainsi désormais que « la loi 

assure la primauté de la personne, interdit toute atteinte à la 

dignité de celle-ci et garantit le respect de l’être humain dès le 

commencement de sa vie ». Le Conseil Constitutionnel, dans 

une décision du 27 juillet 1994 rendue à propos de ces lois, lui 

reconnut une valeur constitutionnelle en énonçant que « la 

sauvegarde de la personne humaine contre toute forme 

d’asservissement et de dégradation est un principe à valeur 

constitutionnelle ». 

Sur le plan national, les instruments juridiques nationaux 

ne se prononcent pas explicitement sur le postulat de dignité 

humaine. Mais, ils se contentent de renvoyer aux Déclarations 

des textes universels ou régionaux, tout en tirant les 

conséquences (Ibidem, p. 17). Nombre de Lois fondamentales 

africaines proclament, en effet, « sacrés » et « inviolables » 

aussi bien la personne humaine que les droits à la vie et à la 

liberté. Ainsi, la constitution béninoise du 10 décembre 1990 

prescrit, en son article 8 : « la personne humaine est sacrée et 

inviolable ». De même, la Constitution ivoirienne du 1er aout 

2000 dispose tout aussi clairement, en son article 2 : « la 

personne humaine est sacrée » et « …les droits de la personne 

humaine sont inviolables ». De même encore, la Constitution 

nigérienne du 25 novembre 2010 n’est pas moins claire. Elle 

dispose, en son article 11 : « la personne humaine est sacrée ». 

Aussi, met-elle à la charge de l’Etat « l’obligation absolue de la 

respecter et de la protéger ».  



 

201 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Ce postulat, invariant majeur qu’est la dignité humaine, 

confère aux Droits de l’Homme au moins deux caractères bien 

distincts. R. Dégni-Ségui (op. cit, p. 17). Ce sont des droits à la 

fois universels et fondamentaux. Les Droits de l’Homme et les 

libertés sont universels. Ils ont vocation à protéger l’être humain, 

l’Homme en tant qu’il appartient à la race humaine. Doivent de 

ce fait bénéficier de leur protection tous les êtres humains, sans 

discrimination aucune, et sans considération de l’espace et du 

temps, autant que du régime politique adopté. 

C’est cette conception universaliste des Droits de 

l’Homme qu’incarne la Déclaration onusienne de 1948, qui se 

proclame « comme l’idéal commun à atteindre par tous les 

peuples et toutes les nations ». Mais, universalisme ne doit 

nullement signifier uniformisme ni unanimisme. Il n’est pas 

exclusif de pluralisme ou de relativisme culturel. Il doit s’en 

accommoder pour tenir dûment compte des particularismes 

locaux, linguistiques, culturels ou religieux. G. Cohen-Jonathan 

(1999 p. 48). Les Droits de l’Homme sont également des droits 

fondamentaux. C’est la dignité humaine qui confère à ces droits 

le caractère fondamental. 

Le juge Mohamed Bedjaoui explicite ce caractère en 

notant qu’il s’agit des droits primaires, de droits premiers, qui 

préexistent à toute formation sociale, à tout droit. R. Dégni-

Ségui (2015, p. 18). Ces droits fondamentaux sont donc des 

droits invariants, impératifs. Ils s’imposent de ce fait à l’Etat qui 

se doit de les proclamer et en assurer la garantie et le respect. Il 

existe même un « noyau dur » (Idem) de droits fondamentaux, 

ayant valeur impérative ou de jus cogens et qui, de fait, ne doit 

souffrir aucune dérogation et, ce, même en temps de guerre. 

Mais, nonobstant le caractère fondamental des Droits de 

l’Homme, l’Etat en confisque l’exercice et les viole, de sorte que 

les hommes sont contraints à lutter de manière continue pour 

conquérir leurs propres droits. 



 

202 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Les normes juridiques abordent la dignité de la personne 

humaine pour sanctionner « tout acte d’avilissement et de 

dégradation de l’homme ». Car la dignité renvoie au respect 

inconditionnel réservé à tout être humain, quel que soit l’âge, le 

sexe, la santé physique ou mentale, la religion, la condition 

sociale etc. par la dignité humaine, l’on veut, en fait, protéger 

toute la famille humaine, dans son essence, son existence et sa 

permanence. Voilà pourquoi il faudra en faire une éducation. 

Dans un contexte géopolitique difficile ou des groupes ethniques 

s’entredéchirent, des militaires surarmés imposent leur loi, la 

fissure du tissu social s’agrandit, la question de la dignité se pose 

avec beaucoup d’acuité et l’éducation à la dignité devient un 

impératif, car rien d’humain ne peut se faire sans éducation. 

Eduquer à la dignité, c’est transmettre et enraciner dans 

les consciences individuelles et collectives des valeurs comme 

la tolérance, la solidarité, l’intégrité, le respect de la vie etc., en 

vue de construire une « culture d’humanité », commune à toute 

existence humaine, et de garantir le vivre ensemble des peuples. 

Cette éducation implique à la fois la culture de la paix et 

l’éducation à la citoyenneté ; elle vise la transmission des 

valeurs socio-culturelles nécessaires au renforcement des 

libertés fondamentales. En effet, l’éducation à la dignité nous 

renvoie fondamentalement au respect de la personne humaine et 

aux conditions permettant de vivre, de s’épanouir et d’exercer 

ses droits à la citoyenneté. L’exigence de la dignité implique le 

rejet de toute forme de discrimination ethnique, sociale, 

religieuse, politique, sexuelle et surtout les différentes formes 

d’exploitation humaine. 

Eduquer à la dignité ! Cette formule sibylline est à la fois 

une interpellation et une invitation qui s’adresse à tout homme. 

Elle continue de mobiliser l’énergie de personnes et 

d’associations qui ont compris que la reconnaissance de la 

dignité, dans toutes ses dimensions, demeure le premier pas de 

la marche mondiale vers la recherche de la paix. 



 

203 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

Conclusion 

 

La dignité humaine est le principe éthique le plus 

fondamental. On peut le résumer avec la formule célèbre du 

philosophe des Lumières Emmanuel Kant : « Toute personne 

existe comme une fin en elle-même, et non 

pas simplement comme un moyen dont on pourrait user à son 

gré ». La dignité humaine implique la révérence, le respect et la 

protection envers chaque personne, comme un être libre et doté 

d’une histoire toujours unique. 

La dignité humaine n’est donc pas relative au statut 

social ni à la performance physique ou intellectuelle. Parmi les 

lois les plus anciennes de l’humanité, on reconnaissait déjà ce 

principe. La Charte universelle des Droits de l’Homme reconnaît 

aussi ce principe en affirmant que toute personne possède des 

droits du seul fait de son humanité. C’est ce qu’on appelle 

la dignité intrinsèque, qui ne dépend d’aucun facteur extérieur. 

Une personne ne perd jamais sa dignité. Même la maladie la plus 

grave ou la condition la plus servile ne peut rendre un être 

humain indigne. Il peut, bien sûr, y avoir des atteintes à la 

dignité, comme l’exploitation, le meurtre ou l’abandon, mais 

toujours une personne conservera sa dignité fondamentale, qui 

fonde ses droits humains. C’est pourquoi l’expression « Mourir 

dans la dignité » est trompeuse, puisqu’elle sous-entend qu’une 

personne puisse perdre sa dignité avec la maladie ou la 

vulnérabilité.  

La première obligation qui découle de 

la dignité humaine est de préserver la vie des personnes, et d'en 

assurer la sécurité. La deuxième est d'œuvrer à l'épanouissement 

humain de toute personne, de lui reconnaître une personnalité 

unique et une participation à la communauté. La dignité ne peut 

pas rester une idée, elle doit être reconnue : c'est le respect qui 

est l'expression de la dignité. « Je » reconnais la dignité non pas 



 

204 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

parce que « je le veux bien » (comme si elle était une « option », 

basée sur la générosité ou l'utilitarisme), mais parce que « je le 

dois ». 

Le respect et la promotion de la dignité humaine de façon 

générale sont devenus une mission quasi unanime que la 

communauté internationale s’est donnée. Elle contient l’idée 

d’universalité qui exige que l’on n’écrase pas quiconque 

revendique le caractère d’humain. Il faut rejeter tout ce qui est 

négateur et destructeur de la dignité humaine. Que nul ne fasse 

de son semblable un simple moyen en le réduisant au rang d’une 

chose. Chacun dans son semblable est une fin en soi. 

En vertu de la reconnaissance de la dignité en chaque être 

humain, il est impératif que des moyens soient dégagés et 

promus pour sauvegarder et promouvoir cette dignité humaine. 

Ces moyens sont normatifs, politiques, sociaux et culturels. Des 

dispositions à la fois théoriques et pratiques sont indispensables 

pour que la dignité soit une réalité quotidiennement vécue. 

C’est en cela que les différents passages de la 

Déclaration traduisent de prendre grand soin de l’homme. Pour 

la simple raison que les Droits de l’Homme sont des prérogatives 

minimales qui sont rattachées à la nature de chaque être humain. 

Ils dessinent au tour de lui une sphère infrangible qui prescrit la 

sacralité de son être. 

 

Bibliographie 

 

Article 6 de la Déclaration des Droits de l’Homme et du 

Citoyen de 1789. 

Bedjaoui M. (1989), « La difficile avancée des Droits de 

l’Homme vers l’universalité », Revue Universelle de Droits de 

l’Homme (R.U.D.H), VI. 

Braibant G. (2001). La Charte des droits fondamentaux de 

l’Union européenne, Paris : Le Seuil. (Collection Points). 317 p. 

 



 

205 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Cohen-Jonathan G. (1999). « Universalité et indivisibilité 

des Droits de l’Homme », in la Déclaration Universelle des 

Droits de l’Homme (1948-1998), Paris : La documentation 

française. 

Cresson A. (1963). Kant, sa vie, son œuvre, Paris : PUF, 

134 p. 

Dégni-Ségui R. (2015). Les Droits de l’Homme en Afrique 

noire francophone, théories et réalités, Abidjan : Les Editions 

du CERAP (3e Edition), 432 p.  

Edelman B. (1992). « L’ennemi dans les déclarations sur 

les droits de l’homme », Droits, n°16.  

Gewirth A. (1987). Droits de l’Homme, défense et 

illustrations, trad. Bruno Baron-Renault, Paris : Cerf/Nouveaux 

Horizons, 355 p. 

Ghandi M. (1990). Tous les hommes sont frères, Paris : 

Editions Gallimard. (Collection Folio/Essais), 313 p. 

Herch J. (1999). « Les fondements des Droits de l’Homme 

dans la conscience universelle », in la Déclaration universelle 

des Droits de l’Homme, 1948-1998. Paris : La documentation 

française. 

Kant E. (1993). Fondements de la métaphysique des 

mœurs, trad., Victor Delbos, Paris : Le Livre de Poche, Les 

Classiques de la Philosophie, Librairie Générale Française, 209 

p.   

Kant E. (1994), Métaphysique des mœurs, Vol. II : 

Doctrine de la vertu, Deuxième Section § 11, III, trad. Alain 

Renaut. Paris : GF Flammarion, 399 p. 

Kant E. (1961), Traité de pédagogie, œuvres et opuscules 

philosophiques, trad. J. Barni. Paris : Hachette Education, 89 p. 

Kant E. (1993), Anthropologie du point de vue 

pragmatique, trad. Alain Renaut. Paris : GF-Flammarion, 345 p.  

Lustiger J-M. (1990), Dieu Merci, les Droits de l’Homme : 

Paris, Criterion. (Collection Bibliothèque du Cerf), 480 p.  



 

206 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Maritain J. (1942). Les Droits de l’Homme et la loi 

naturelle. New-York : Editions de la Maison française, Inc. 

 

Maugenest D. (2012). Vivre ensemble malgré tout. 

Abidjan : Les Editions du CERAP, 378 p. 

Ricœur P. (1999). « Ethique et philosophie de la biologie 

chez Hans Jonas », in : Lectures 2. La contrée des philosophes. 

Paris : Le Seuil, p. 304. 

Sainte Bible, Ancien Testament, Genèse 1 et 2. 

Sinaceur M. A (1990). Islam et Droits de l’Homme, in les 

dimensions universelles des droits de l’homme, UNESCO, 

Bruxelles : Bruylant. 

Rimpoche V. D (1990). Les Droits de l’Homme vus par un 

bouddhiste, in les dimensions universelles des Droits de 

l’Homme, UNESCO, Bruxelles : Bruylant. 

Vaneigem R. (2001). Déclaration des droits de l’être 

Humain, De la souveraineté de la vie comme dépassement des 

droits de l’homme. Paris : Le Cherche midi éditeur, 200 p. 

 

Webographie 

 

Muriel F-M. (2025). La dignité en droit : un 

axiome, Revue interdisciplinaire d'études juridiques 2007/1 

(Volume 58), pp. 6-7. [Consulté le 28/03/25]. 

https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-

juridiques-2007-1-page-1.htm  

Thierry P. (2025). « La dignité humaine. Du droit à l’éthique de 

la relation » in Éthique de la magistrature, le droit en 

mouvement, Vol. 3 N°2/2001, p. 5. [Consulté le 26/03/25]. 

https://journals.oenedition.org/ethquepublique/2526  

 

https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1-page-1.htm
https://www.cairn.info/revue-interdisciplinaire-d-etudes-juridiques-2007-1-page-1.htm
https://journals.oenedition.org/ethquepublique/2526

