
 

184 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

LE JIHAD DE KARANTAO, UN VECTEUR 

D’ISLAMISATION DU PAYS NUNI 

 
 

Mahamadi KOALA 

Doctorant d’Histoire politique, sociale et religieuse à l’Université 

Norbert ZONGO, Koudougou (Burkina Faso) 

mahamadikoala60@gmail.com 

 (+226) 75 45 37 53 

 

Résumé 
 

Le jihad de Mamadou Karantao est l’une des actions guerrières qui 

ont caractérisé l’activisme musulman dans la boucle de la Volta Noire à la 

seconde moitié du XIXème. Situé dans un contexte général où des acteurs 

musulmans tentent d’imposer l’islam au moyen des armes dans cette partie 

du Burkina Faso, ce jihad avait pour objectif de convertir à la foi musulmane 

les populations animistes du Dafina, une région marka située sur la rive 

droite de la Volta Noire. De Boromo où commencent les premières attaques 

offensives, Karantao et ses hommes occupent les principaux villages du 

Dafina et étend sa domination à de nombreuses localités du pays nuni. De 

1845 à la pénétration coloniale, cette entreprise jihadiste permet à Karantao, 

au moyen des conquêtes, d’implanter au Dafina d’importants foyers 

musulmans à travers la création de cinq chefferies musulmanes 

respectivement à Boromo, Koho, Nanou, Ouahabou et Sané. Au-delà du 

Dafina, il contribue à l’implantation de l’islam en pays nuni précisément 

dans les localités comme Dounakoro, Nadion, Poura, Silly, Tchériba. La 

problématique qui se dégage est de savoir par quels mécanismes ce jihad a 

contribué à implanter l’islam dans ces différentes localités du pays nuni 

situées pourtant hors du Dafina.  

Le présent article se fixe pour objectif d’analyser, dans une 

perspective historique, les facteurs et les étapes du jihad et sa contribution à 

l’implantation de l’islam en pays nuni. La démarche méthodologique adoptée 

fut celle des recherches documentaires et des enquêtes de terrains. Les 

recherches documentaires ont porté sur l’exploitation d’ouvrage et de 

productions scientifiques antérieurs en lien avec la question. Les enquêtes de 

terrain ont consisté à des entretiens oraux réalisés auprès des personnes-

ressources au Dafina et en pays nuni. C’est donc une contribution historique 



 

185 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

à la connaissance de l’œuvre jihadiste de Karantao et son impact sur 

l’islamisation du pays nuni. 

Mots clés : Jihad – Karantao – Islamisation - Foyer coranique – Pays nuni. 

 

Abstract 
 

The jihad of Mamadou Karantao is one of the military actions that 

characterized Muslim activism in the Black Volta region in the second half of 

the 19th century. Set in a general context where Muslim actors are attempting 

to impose Islam by means of arms in this part of Burkina Faso, this jihad 

aimed to convert the animist populations of Dafina, a marka region located 

on the right bank of the Black Volta, to the Muslim faith. From Boromo, where 

the first offensive attacks begin, Karantao and his men occupy the main 

villages of Dafina and extend their dominance to many localities in the Nuni 

country. From 1845 until the onset of colonial penetration, this jihadist 

endeavor allows Karantao, through conquests, to establish significant 

Muslim centers in Dafina by creating five Muslim chiefdoms respectively in 

Boromo, Koho, Nanou, Ouahabou, and Sané. Beyond the Dafina, it 

contributes to the establishment of Islam in the Nuni country, particularly in 

localities such as Dounakoro, Nadion, Poura, Silly, and Tchériba. The critical 

issue that arises is to understand the mechanisms by which this jihad has 

helped to implant Islam in these various localities of the Nuni country, which 

are located outside the Dafina.  

The present article aims to analyze, from a historical perspective, the factors 

and stages of jihad and its contribution to the establishment of Islam in Nuni 

country. The methodological approach adopted was that of documentary 

research and field surveys. The documentary research focused on the 

exploitation of previous works and scientific productions related to the issue. 

The field surveys consisted of oral interviews with resource persons in Dafina 

and in the Nuni countries. It is therefore a historical contribution to the 

knowledge of Karantao's jihadist work and its impact on the Islamization of 

the Nuni country. 

Keywords: Jihad - Karantao - Islamization - Quranic home - Nuni country. 

 

Introduction 

 

Les historiens analysent le processus d’islamisation des 

différentes régions du Burkina Faso à l’aune des actions armées 

et pacifiques des acteurs musulmans. Le pays nuni, situé au sud 



 

186 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

du Burkina Faso, fait partie de ces régions dont le processus 

d’islamisation a impliqué des actions guerrières à caractère 

musulman. Au nombre de ces actions musulmanes armées à 

prendre nécessairement en compte dans l’implantation de 

l’islam en territoire nuni, nous notons le jihad de Mamadou 

Karantao survenu dans la deuxième moitié du XIXème siècle au 

Dafina, une région Marka située à l’intérieur de la boucle de la 

Volta Noire. C’est pour cela qu’une analyse scientifique s’avère 

nécessaire en vue de mettre en évidence les rapports entre le 

jihad et le processus d’islamisation de la société nuni. En effet, 

le jihad de Mamadou Karantao s’inscrit dans la catégorie des 

jihads de deuxième génération au plan chronologique et 

historique. Il a été mené dans un contexte de violence caractérisé 

par des conflits entre plusieurs entités sociopolitiques au 

Boobola et au Dafina. 

Au Dafina, la situation économique était marquée, entre 

le XVIIIe et le XIXe siècle, par la pratique d’une relative activité 

commerciale autour du sel, de la kola, de l’or mettant en 

mouvement plusieurs groupes de populations. Deux catégories 

de voyageurs, les pèlerins itinérants et les marchands 

caravaniers, fréquentaient les principaux axes routiers de la 

région. Village essentiellement habité par les Kô ou Winiyè, 

Boromo était un carrefour stratégique où passent plusieurs de 

ces axes commerciaux. Les différents acteurs qui y transitaient 

faisaient des pauses pour ensuite reprendre leur chemin. Les Kô 

voyaient en cela des moments privilégiés pour s’attaquer aux 

voyageurs dont ils dépouillaient de leurs biens. Sur le plan 

religieux, quelques adeptes de la foi musulmane côtoyaient une 

population majoritairement ancrée dans les croyances 

ancestrales et le culte du terroir. Ces deux facteurs offraient à 

Karantao toutes les justifications pour engager un jihad dans la 

région.  

Initialement dirigé contre les populations animistes du 

pays marka, le jihad permit à Karantao de créer d’importants 



 

187 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

foyers musulmans dans les villages conquis où des chefferies 

musulmanes sont installées. Cependant, l’entreprise jihadiste 

étend son influence au pays nuni en y apportant, dans plusieurs 

localités, la foi islamique. Ainsi, cela pose une problématique à 

multiples d’interrogations. Quelles sont les origines de ce jihad ? 

Par quels mécanismes, ce jihad a-t-il pu implanter la foi 

islamique dans l’espace nuni à travers l’œuvre de Karantao ? 

Comment ce jihad, circonscrit au pays marka, a-t-il instauré la 

religion musulmane dans l’espace nuni pourtant situé en dehors 

du théâtre des opérations ?  

Le présent article, qui est aussi le fruit d’une étude 

doctorale sur la thématique de l’islamisation du pays nuni, se 

donne pour objectif d’analyser ce fait historique en étudiant ses 

origines et surtout son impact sur l’implantation de l’islam dans 

la société nuni voisine. L’intérêt cette étude s’aperçoit dans le 

fait qu’elle permet de comprendre les rapports actuels que les 

différentes communautés islamisées entretiennent entre elles de 

part et d’autre des deux rives de la Volta Noire malgré les 

différences ethniques. Aussi, cette étude est utile au plan 

historique en ce sens qu’elle analyse un cas d’école en rapport à 

la grande question du jihad islamique et son impact sur 

l’islamisation des sociétés ouest-africaines en général et celle du 

Burkina en particulier au XIXème siècle.   

L’approche méthodologique est basée sur l’exploitation 

de deux catégories de sources d’information selon la méthode 

historique. Nous avons exploité des sources bibliographiques 

constituées d’ouvrages généraux, de mémoires et de thèses qui 

ont abordé, à des degrés divers, la question du jihad mené par 

Mamadou Karantao. À cela s’ajoute l’exploitation des sources 

orales qui a consisté à des entretiens oraux individuels et 

collectifs auprès des personnes-ressources au Dafina et en pays 

nuni. Ces entretiens ont été faits à l’aide de questionnaires et de 

guides d’entretien élaborés sur le sujet.  Les informations 

recueillies de ces deux sources ont été analysées et confrontées 



 

188 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

pour ne retenir que celles qui traduisent le plus la réalité 

historique des faits. L’article présente les résultats de l’étude en 

trois points que sont le contexte et les causes du jihad, la genèse 

des conquêtes, sa contribution à l’implantation de l’islam en 

pays nuni. 

 

1. Contexte et mobiles du jihad de Karantao 

 

Il s’agit ici de présenter la situation sociopolitique, 

économique et religieuse qui prévalait dans la région et les 

raisons qui ont motivé l’organisation du jihad par Mamadou 

Karantao et les siens. 

 

    1.1. Contexte historique du jihad 

Le jihad de Mamadou Karantao n’était pas un fait isolé. 

Il s’inscrit dans un contexte ouest-africain marqué par 

l’émergence de forces musulmanes très actives, cherchant non 

seulement pour répandre la foi islamique, mais aussi à 

contrecarrer les poussées impérialistes qui se faisaient de plus en 

plus pressantes.  

Au plan local, le jihad de Mamadou Karantao intervient 

dans un contexte de violence caractérisé par des conflits entre 

plusieurs entités politiques dans le Boobola. En effet, le Boobola 

est une région originellement peuplée de Bobo et de Bwa 

auxquels sont venus s’ajouter les Samo, les Moose, les Marka et 

les Peuls. Tous ces groupes au plan religieux partageaient en 

majorité les croyances ancestrales (H. Diallo, 2009, p. 214-221). 

Les Peuls réussissent à assoir deux importantes chefferies à 

cheval sur la boucle de la Volta Noire. Il s’agit d’un côté de la 

chefferie de Barani située plus au nord et contrôlée par les Peuls 

du lignage Sidibe. De l’autre, il y avait la chefferie de Dokui au 

sud de Barani et probablement fondée dans la première moitié 

du XIXe siècle par les Peuls Sangaré (H. Diallo, 2009, p. 214-

221). Ces deux principautés peules font jonction avec le nord du 



 

189 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Dafina à l’intérieur de la Boucle de la Volta Noire. La partie est 

et nord-est du Dafina a pour limite naturelle le fleuve Mouhoun.  

Le début du XIXe siècle connait la naissance et la montée 

en puissance de la Diina du Macina qui cherchait à étendre ses 

emprises territoriales dans la région. Elle entreprend des 

expéditions militaires en direction du Boobola en vue d’imposer 

l’islam et contrôler les territoires. Malgré la multiplication des 

sièges, les troupes de la Diina se heurtent à une grande résistance 

des deux entités peules qui tenaient à préserver leur autonomie 

(H. Diallo, 2009, p. 214-221).  

Sur le plan économique, le Boobola était traversé par un 

certain nombre d’axes commerciaux. Ces axes reliaient certains 

grands centres commerciaux de la boucle du Niger aux régions 

kolatières et aurifères du sud, à la lisière de côtes atlantiques. 

Dans ses récits, L. G. Binger (1892, p. 424-425) évoque la 

pratique du commerce de sel et de la kola entre le Dafina et les 

villes de Djenné et Tombouctou. Un autre axe commercial 

important partait de Lanfiéra-Safané-Boromo- vers le pays de 

Kong (A. M. Duperray, 1984, p. 46). Hamidou Diallo (2009, p. 

216) relève aussi la présence au Boobola des marchands 

caravaniers en provenance du Macina. De même, Boukaré 

Gansonré (2020, p. 106) indique que « des commerçants marka 

descendaient vers le royaume du Gonja avec des bandes de 

cotonnade d’où ils ramenaient de la kola, tandis que d’autres 

remontaient vers le nord jusqu’à Sofara au Mali où ils achetaient 

le sel »). Or, il est établi que les hégémonies peules qui 

contrôlaient la région attaquaient et rançonnaient les marchands 

caravaniers y compris ceux de la Diina du Macina (H. Diallo, 

2009, p. 214-221). Tous ces éléments entremêlés témoignent 

donc de l’insécurité qui régnait dans la région à la veille du jihad. 

 

    1.2. Les causes du jihad 

L’instauration de la religion musulmane dans la région 

est présentée comme la principale cause qui a motivé l’entreprise 



 

190 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

jihadiste de Mamadou Karantao comme il l’a lui-même affirmé 

en ces termes : « […] notre œuvre est purement religieuse. Nous 

ne cherchons pas à acquérir des territoires. Nous devons 

seulement chercher à convertir, à implanter l’islam » (M. 

Fofana, 1985, p. 154). En effet, le Dafina, essentiellement habité 

par les Bwaba et le Kô, était une région où prédominait le culte 

ancestral. Mamadou Karantao voyait en cela une raison bien 

justifiée pour mener son jihad afin d’apporter la foi islamique à 

ces populations qu’il qualifie de « païennes »1.  

En plus de la volonté d’imposer l’islam, il y avait la 

situation sécuritaire qui prévalait dans la région. Les différentes 

attaques perpétrées contre les caravanes posaient le problème 

d’insécurité sur les routes caravanières dans la région2. En effet, 

le Dafina était marqué par la pratique d’une relative activité 

commerciale autour du sel, de la kola et de l’or, entre le XVIIIe 

et le XIXe siècle.  

Principalement, deux types de voyageurs parcouraient le 

Dafina à savoir les pèlerins itinérants et les marchands 

caravaniers. Or, Boromo était une escale importante au 

croisement de plusieurs axes commerciaux. Les différents 

acteurs qui y transitaient marquaient généralement des pauses 

avant de poursuivre leurs voyages. Les animistes Kô en 

profitaient pour tendre des embuscades aux voyageurs dont ils 

dépouillaient les biens.  

En outre, la région de la boucle du Mouhoun se 

caractérisait par l’émergence de petites entités politiques qui 

cherchaient à s’affirmer et à exercer leurs souverainetés 

territoriales au moyen de la guerre (H. Diallo, 2009, p. 214-221). 

Cela contribuait aussi à exacerber la situation sécuritaire déjà 

mise à mal par les pillages. Ainsi, nous pouvons dire qu’au-delà 

donc du facteur religieux, Mamadou Karantao cherchait, par ce 

jihad, à sécuriser les principaux axes commerciaux ainsi que les 

                                                           
1 Entretien avec Aboubacar Guira, 66 ans, Chef de village, Boromo, le 08-09-2023.  
2 Entretien avec Kossi Sougué, 72 ans, Chef de terre Kô, Boromo, le 12-09-2023.  



 

191 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

différents marchés locaux dont dépendaient les échanges dans la 

région. D’ailleurs, c’est à la suite de l’attaque de sa caravane et 

le pillage de ses biens que Mamadou Karantao a lancé la 

première attaque contre les Kô de Boromo 3.  

 

2. Genèse du jihad de Mamadou Karantao 
 

    2.1. La mobilisation des combattants pour le jihad 

Pour mener à bien son jihad, Mamadou Karantao 

entreprend la mobilisation de combattants. Il se rend d’abord à 

la Mecque en vue d’accomplir le pèlerinage musulman. Il y fait 

la rencontre à cette occasion d’une grande figure du jihad ouest-

africain, El Hadj Omar Tall. Il y rencontre aussi les savants de la 

Mecque qui l’auraient encouragé en lui accordant leur caution 

morale et spirituelle, trois épées et un étendard en guise de 

soutien à son projet de jihad4. Il se convainc davantage de la 

justesse de son projet de jihad contre des populations qui 

s’illustrent à la fois par le paganisme et le pillage. 

Il revient du pèlerinage avec la ferme résolution de 

mener le jihad. Il chercha à s’établir d’abord à Safané, l’un des 

foyers musulmans les plus influents du Dafina. Cependant, il se 

heurte au refus de l’autorité musulmane en présence qui ne 

semblait pas adhérer à cette initiative jihadiste (M. Fofana, 1985, 

p. 60-64). Il s’est vu alors obligé de quitter la région pour 

s’établir en territoire nuni voisin, plus précisément à 

Dounakorodougou5 afin de mieux préparer son jihad (M. Somé, 

2004, p. 49). Il y séjourne entre trois et cinq ans dans une 

certaine entente avec les autochtones Nuna et crée en 1845 le 

premier foyer coranique dans cette partie du pays nuni (B. E. 
                                                           
3 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de l’histoire de la chefferie de 

Ouahabou, le15-09-2023 à Ouahabou. 
4  Idem. 

 
5 , C’est une localité située à une dizaine de kilomètres au sud-est de Boromo en territoire nuni. 

L’orthographe de cette localité située connait des variations selon les sources écrites et orales que nous avons 

consultées. Nous prenons en compte toutes les orthographes que sont Dounakoro, Doubakoro, 

Dounakorodougou ou Doubakorodougou.  



 

192 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Larou, 1985, p. 109).   Il effectue quelques voyages dans 

certaines localités en vue de rallier à sa cause le maximum 

d’adeptes.  

 Il se rend à Wa, un important foyer musulman situé à 

l’extrême nord-ouest du Ghana actuel où il y noue des contacts 

avec des musulmans waala et y fonde une école coranique ; ce 

qui lui permet de se faire des adeptes parmi ceux qui viennent 

pour l’apprentissage du coran6. 

De Wa, Mamadou Karantao parcourt le pays nuni et se 

rend dans la plus importante colonie waala de Tô où il recrute 

des environ soixante-dix combattants waala7. En plus des Waala 

islamisés, Mamadou Karantao enrôle quelques dizaines de 

jeunes Nuna. Anne Marie Duperray (1984, p. 59) signale aussi 

ce recrutement de combattants d’origine nuni par Mamadou 

Karantao à Tô.  

Cependant, il faut préciser que ces derniers étaient des 

mercenaires ou des esclaves, car l’islamisation des Nuna à cette 

époque n’était pas aussi suffisante pour un tel engagement pour 

la cause musulmane. En tout état de cause, la présence de 

combattants nuna dans l’armée de Karantao est bien affirmée par 

les sources orales interrogées à Ouahabou et à Boromo. 

Toujours dans la mobilisation des combattants, 

Mamadou Karantao se rend à Poura dans l’objectif de mobiliser 

d’autres combattants. Il installe un mini campement et instaure 

également des séances d’enseignement coranique. Pour Sanfo 

Baba, ce choix est stratégique, car le village de Poura était un 

carrefour où transitaient plusieurs caravanes marchandes. Par 

l’intermédiaire des marchands islamisés qui y séjournaient, il 

transmet des messages d’appel à la mobilisation à destination 

d’autres localités8 en vue de rallier, à sa cause, le maximum de 

combattants9. Aussi, certains marchands caravaniers sollicitaient 

                                                           
6 Entretien avec Cissé Blamani, 75 ans, Notable, Ouahabou, le 15-09-2023. 
7 Entretien avec, Coulibaly Abou, 47 ans, commerçant et maitre coranique, To, le 03 Janvier 2020. 
8 Il s’agit principalement du Dafina, des pays mooses, des localités de pays nuni et du mandé. 
9 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam, Marabout, Poura, le 13-08-2023. 



 

193 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

auprès de Mamadou Karantao des bénédictions ou des 

accompagnements mystiques pour la bonne marche de leurs 

affaires. Celui-ci en profitait pour les convaincre à s’engager 

pour le jihad en préparation. (M. Fofana, 1985, p. 75-86)10. 

Ainsi, un certain nombre de commerçants notamment de Yarse 

du Moogo trouvèrent un intérêt à s’engager pour le jihad qui, au-

delà de l’aspect religieux, allait permettre de sécuriser les routes 

et les caravanes des pillages à répétition dont ils sont 

régulièrement victimes. 

 De Poura, Mamadou Karantao retourne finalement à 

Dounakorodougou. Il fait de ce village une base arrière d’où 

partiront les premières attaques contre ses adversaires Kô de 

Boromo11. Toutes ces stratégies de mobilisation permettent à 

Mamadou Karantao de mettre sur pied une armée composite 

constituée de combattants d'origines diverses.  

 

    2.2. De la composition de l’armée de Karantao 

Il s’agit tout d’abord des combattants d’origine marka 

portant déjà la foi musulmane contrairement aux Marka 

animistes qui ont préféré préserver leur cohabitation pacifique 

avec les autochtones Bobo ou Bwa en refusant de se mêler à la 

guerre (N. Levtzion, 1968, p. 148). À titre d’exemple, nous 

mentionnons les combattants Dao avec à leur tête Dalé Kanamon 

Dao, les Fofana de Sérémana conduits par Karamon Wadia, les 

forgerons de Sodien, les Séré de Pominasso conduits par 

Bominasso-Blamani Séré tous venus des environs de Safané (M. 

Fofana, 1985, p. 75-86).  

 Ensuite, nous notons ceux d’origine mandée que sont les 

Koumaré et les Konaté arrivés de Madjama aux environs de 

Djenné dans le cadre du commerce caravanier. D’autres s’étaient 

auparavant réfugiés au Dafina sous la pression des conquêtes 

omariennes des années 1850. Ils participèrent aux différentes 

                                                           
10 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam, Marabout, Poura, le 13-08-2023. 
11 Entretien avec, Aboubacar Guira, 66 ans, Chef de village, Boromo, le 08-09-2023. 



 

194 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

conquêtes jihadistes auprès de Mamadou Karantao (M. Fofana, 

1985, p. 95-96). 

Faisaient aussi partie des combattants au jihad de 

Mamadou Karantao le groupe des Moose dont la participation 

aux conquêtes fut très remarquable. Pour Anne Marie Duperray 

(1984, p.72), 

 

À part quelques dafing, les Mossi et les 

Dagara-Dioula seraient les premiers à se 

joindre à El Hadj Mamadou Karantao. Ils ont 

participé à l’attaque de Boromo après s’être 

apprêtés à Dounakoro (Doubakoro). […] Ce 

sont des commerçants musulmans qui avaient 

des chevaux et qu’ils venaient acheter l’or à 

Poura.  

 

En plus des Moose, l’armée de Karantao comptait en son 

sein des Yarse. En majorité originaires de Ouahigouya au nord 

de l’actuel Burkina Faso, ils s’engagent pour le jihad sous la 

conduite de leur leader Yahaya Guira. N. Levtzion (1968, p. 

148.) et I. Touré (1973, p. 20). Les enquêtes de terrain que nous 

avons réalisées ont montré que ce sont leurs descendants qui 

assument actuellement la chefferie politique post-jihad du 

village Boromo12.   

L’armée de Mamadou Karantao comprenait aussi des 

populations Dagara-Dioula et des Waala. Leur mobilisation a été 

faite lors du séjour de ce dernier à Wa et son passage en pays 

nuni notamment à To et à Poura. Le plus important groupe serait 

venu directement de Wa sous la conduite de Senou Mahama 

affectueusement appelé Dagari-Mahama, ancêtre des Waala de 

Koho13.  

                                                           
12 Entretien avec, Guira Aboubacar, 66 ans, chef de village, Boromo, le 08 09 2023.   
13 Entretien collectif, Groupe focus n° 7, Koho, le 1er -10 - 2023. 



 

195 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Enfin, faisaient partie des combattants au jihad de 

Mamadou Karantao les « gens de Poura ». Ils formaient un 

groupe d’acteurs venus de divers horizons du fait de l’activité 

commerciale dynamique dans la région14. C’est l’exemple des 

combattants sissala venus de Nadion, une localité située au sud 

de Léo. Leur leader Fanikora, venu à Poura dans le cadre de 

l’exploitation aurifère, se convertit à l’islam auprès de Karantao 

et s’engagea ainsi pour le jihad (M. Fofana, 1985, p. 75-86).   En 

plus de ces différents groupes, Louis Gustave Binger (1892, p. 

416-420) signale aussi la présence de combattants dagomba et 

haoussa au sein des troupes de Mamadou Karantao.  

Pour Anne Marie Duperray (1984, p. 71-72), il a mis 

environ trois ans pour mieux organiser son armée qui comptait 

au début du jihad environ 500 hommes. Les forgerons marka qui 

occupent actuellement le village de Nanou, au nord de 

Ouahabou, ont été les principaux artisans de l'armement 

constitué d’armes à feu (canons à poudre) et surtout des armes 

blanches (lance, flèche). Fort de cette modeste armée, Karantao 

lance les premières offensives contre les Winiyè de Boromo. 

 

    2.3. Les principales étapes des conquêtes territoriales 

Trois grandes étapes ont ponctué le déroulé des 

conquêtes des différentes localités par Mamadou Karantao et ses 

hommes. 

 

       2.3.1. L’occupation des principaux villages (1845-1850) 

L’assaut contre le village de Boromo marqua le début du 

jihad en 1845 lorsque la caravane de Mamadou Karantao a été 

par des éléments kô dans la même localité. Selon Sanfo Baba de 

Poura, l’invasion de Boromo débuta un lundi et dura trois jours 

consécutifs. Mamadou Karantao et ses hommes viennent 

rapidement à bout des guerriers Kô de Boromo sous l’effet de la 

surprise et par la force des armes à feu. Toutes les tentatives de 

                                                           
14 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam et Marabout, Poura, le 13-08-2023. 



 

196 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

résistances sont écrasées. Les Kô, défenseurs de la ville, sont 

contraints à la fuite. Ils se dispersèrent de part et d’autre de la 

Volta Noire. Mamadou Karantao y installe une bonne partie de 

ses combattants donne à la localité le toponyme Dar es Salam 

qui signifie « maison de la paix »15.  À partir de Boromo, il 

organise l’expansion musulmane en direction du Nord et de 

l’ouest du pays Kô entre 1845 et 1857.  

Au nord du pays Kô, il occupe Tchériba, une localité 

située en pays nuni puis soumet tour à tour les villages bwa de 

Nassala, Passakongo, Soukuy et Buron (M. Fofana, 1985, p. 86-

100). Au nord-ouest de Boromo, Mamadou Karantao et ses 

hommes lancent l’assaut sur le village bwa de Nanou qu’ils 

occupent au prix de plusieurs expéditions militaires16.  

À la suite de Nanou, Mamadou Karantao met le cap sur 

l’important village bwa de M’Piéhoun qu’il attaque à partir de 

1850. Les bwa sont rapidement soumis sans trop de difficultés, 

car il n’y rencontre pas de grande résistance. Il renomme la 

localité qui porte désormais le toponyme de Ouahabou, une 

déformation de l'expression « Amdoul Wahab » ou « don de 

Dieu ». C’est une sorte de reconnaissance au don que Dieu lui 

aurait fait de cette localité sans grand effort17. Cela montre que 

la localité a été conquise sans une grande résistance. De 

Ouahabou, Mamadou Karantao lance la conquête des territoires 

de l’ouest. Il occupe le village bwa de Koho, mais rencontre une 

vive résistance à Bagassi et à Pompoï qu’il tente en vain de 

soumettre. 

De Dounakorodougou où il avait installé sa base arrière, 

Mamadou Karantao décide de transférer son quartier général à 

Ouahabou qu’il venait de conquérir à une vingtaine de 

kilomètres à l’ouest de Boromo. Il y installe ainsi son nouveau 

                                                           
15 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam et Marabout, Poura, le 13-08-2023. 
16 Nounké et Fanikora furent les deux représentants musulmans installés par Mamadou Karantao à Nanou 

après l’occupation du village.   
17 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de l’histoire de la chefferie 

de Ouahabou, le15-09-2023 à Ouahabou. 



 

197 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

pouvoir, ce qui lui permettait de mieux se projeter vers l’ouest, 

car les conquêtes n’étaient pas encore terminées.  

 Le choix de Ouahabou au détriment de Boromo par 

Mamadou Karantao s’explique par des raisons stratégiques. En 

effet, Mamadou Karantao était déjà conscient que l’occupation 

de la région par le colonisateur était imminente. Sachant que 

celui-ci s’établirait à Boromo, il a préféré quant à lui se retirer à 

Ouahabou afin de s’éloigner de ce qui pourrait être la future 

résidence du colon. C’est dans cette même volonté de faire la 

paix avec le colonisateur qu’il conseilla aux siens d’éviter toute 

opposition ou résistance à la pénétration française18.  Après la 

conquête des principaux villages, Mamadou Karantao s’évertua 

à relever deux défis majeurs. Assoir et consolider son pouvoir, 

récompenser ses soutiens militaires et pacifier les territoires 

conquis dont certains font l’objet de révoltes récurrentes.  

 

      2.3.2. La mise en place des chefferies musulmanes (1850-

1875) 

En 1850, Karantao crée une chefferie musulmane à 

Ouahabou qu’il dirige lui-même. Cela lui permet d’étendre son 

influence et de consolider ses emprises territoriales dont les 

limites étaient difficiles à définir avec exactitude du fait de 

l’instabilité qui régnait aux alentours. Certains villages se 

révoltaient au moment où d’autres sont conquis et soumis. 

Néanmoins, il faut retenir qu’il s’étendait jusqu’au pays Kô à 

l’est, à Dédougou au nord-est, à Béréba à l’ouest et à Bossé au 

sud (M. Fofana, 1985, p. 181).  

Pour mieux sécuriser son pouvoir et prévenir toute 

velléité d’attaque extérieure, Mamadou Karantao établit une 

sorte de ceinture sécuritaire autour de Ouahabou en implantant 

de petites chefferies musulmanes dans les trois principales 

localités dont il a changé les toponymes. Nous les qualifions de 

                                                           
18 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de l’histoire de la chefferie 

de Ouahabou, le15-09-2023 à Ouahabou. 



 

198 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

chefferies satellites, car elles sont toutes soumises à l’influence 

du pouvoir de Ouahabou. Il y place ses partisans les plus proches 

et les plus confiants ayant joué un rôle décisif dans la guerre.  

Ainsi, la chefferie de Boromo situé à l’est de Ouahabou 

est confiée au chef des combattants yarse, Yaya Guira. À Koho 

situé à l’ouest et renommé Shukr-lillahi, la chefferie est confiée 

Mahama Senou affectueusement appelé Dagari-Mahama, chef 

des combattants waala. À Nanou situé au nord et renommé 

Hamdallaye, le pouvoir est d’abord confié aux deux guerriers 

redoutables sissala Nounké et Fanikora au moment de la 

pacification du village. Par la suite, il passa entre les mains des 

forgerons Coulibaly ayant assuré la production des armes durant 

la guerre19.  

À l’intérieur de chaque village, les rôles sont encore 

distribués selon le degré contribution de chaque groupe social 

durant le jihad. Par exemple à Boromo, les Waala se voient 

confier l’imamat ordinaire tandis que les Yarse de patronyme 

Dabo, venus du Moogo, assument la responsabilité du grand 

imamat20. À Koho, les Waala de patronyme Konaté assurent 

l’imamat tandis que les Senou s’occupent de la chefferie 

politique21. C’est également le cas à Ouahabou où chaque 

groupe social ayant joué un rôle notoire durant le jihad s’est vu 

attribuer une fonction dans la société. Ce partage de pouvoir et 

de rôle permet à Mamadou Karantao de régler la question liée à 

la récompense de ses soutiens militaires de première heure. 

La gouvernance Karantao était moins contraignante vis-

à-vis des territoires conquis et des chefferies satellites installées. 

Ils bénéficiaient d’une large autonomie dans l’administration de 

leurs territoires. L’immixtion du pouvoir de Ouahabou se 

                                                           
19 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de l’histoire de la chefferie 

de Ouahabou, le15-09-2023 à Ouahabou. 
20 Entretien avec Dao Dramane, 90 ans, Grand imam de Boromo, le 09-09-2023 à Boromo. 

L’imam ordinaire s’occupe des cinq prières canoniques que les musulmans accomplissent quotidiennement. 

Le grand imam par contre, lui, dirige les prières de vendredi et les grandes prières des deux fêtes 

musulmanes que sont la fête du ramadan et celle de la Tabaski. 
21 Entretien collectif, Groupe focus n° 7, le 1er -10 – 2023 à Koho. 



 

199 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

limitait aux questions importantes d'ordre religieux ou 

sécuritaire. Cependant, les chefs doivent montrer leur loyauté au 

pouvoir de Ouahabou et répondre à toutes ses sollicitations22.  

Aussi, pour aborder certaines questions sensibles liées au 

jihad ou à la gestion du pouvoir, les informateurs dans les 

chefferies satellites se rassurent que le chercheur s’est au 

préalable présenté à la chefferie de Ouahabou. Par exemple, dans 

le cadre de nos enquêtes à Nanou et à Koho, nous étions obligés 

de nous faire accompagner par un représentant de la chefferie de 

Ouahabou. Cela montre une fois de plus que le pouvoir de 

Ouahabou a une certaine emprise sur ses chefferies satellites23.  

Après la mise en place des entités politiques musulmanes 

dans les principaux villages conquis, Mamadou Karantao tente 

une nouvelle percée en direction de Bagassi et Pompoï qu’il ne 

réussit pas à occuper. Il trouve finalement la mort à Haholé, un 

village de près de Bagassi au cours d’une de ses expéditions en 

1875 (M. Somé, 2004, p. 49). 

 

        2.3.4. La seconde phase des conquêtes territoriales (1875-

1887) 

À la mort de Mamadou Karantao en 1875, son 

successeur, Mokhtar Karantao, prend les rênes du pouvoir et se 

montre plus engagé dans la poursuite des conquêtes d’expansion 

jusqu’en 1887. Il tisse de nouvelles alliances pour conduire sa 

politique expansionniste dans plusieurs directions. Dans cette 

nouvelle dynamique, le village de Poura se présente comme un 

allié stratégique pour Mokhtar Karantao. À ce propos, Magloire 

Somé (2004, p. 49) explique sa percée en direction du pays 

Dagara : 

 

Moktar s’allia aux Djan de Poura et, conduit 

par un Pougouli, il poussa une pointe jusqu’à 

                                                           
22 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, témoin cité. 
23 Observations directes lors de nos enquêtes à Nanou et à Koho en septembre 2023. 



 

200 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Diébougou, remportant des succès à Oronkua, 

et à Guéguéré. À Diébougou, il désigna 

quelques marabouts pour convertir les Djan et 

reprit le chemin de retour. Arrivé à 

Djindjermè, il fut vaincu par une coalition de 

Dagara et de Pougouli.  

 

 Vers l’Est du pays Kô, il pousse la conquête jusqu’au-

delà de Tchériba et atteint Tierkou en territoire nuni. Vers l’ouest, 

il attaque Assio et Pa. Au nord, il progressa jusqu’aux portes de 

Dédougou avant d’être vaincu par son rival de Dinankongo (M. 

Somé, 2004, p. 49). Dans la région de Safané, il occupe Sokongo 

et Sané (ou Sani) tout en se gardant d’attaquer la ville Safané (L. 

Tauxier, 1912, p. 410).   

À partir de 1887, il noue une alliance avec les Zaberma 

pour aller à la conquête du Nord, mais il essuya une nouvelle 

défaite face à une coalition de Kô, de Bwa et de Nuna (A. M. 

Duperray, 1984, p. 60). Mise en déroute par le chef de 

Dinankongo sur le chemin du retour, Mokhtar Karantao décide 

en 1887 d’abandonner le jihad et de faire la paix dans la région 

((M. Somé, 2004, p. 49). En mettant fin au jihad, il s’inscrit dans 

la vision de son prédécesseur qui l’avait bien envisagé après la 

conquête des principaux villages (M. Fofana, 1985, p. 154). Il 

avait bien compris que pour préserver son pouvoir et les acquis 

territoriaux, il fallait faire la paix, d’autant plus que l’occupation 

coloniale était imminente. Ce jihad qui s’achève fut l’un des 

vecteurs de l’implantation musulmane en pays nuni qu’il sied 

d’analyser. 

 

3. Contribution du jihad l’islamisation du pays nuni et 

Analyses 

 

La contribution du jihad de Mamadou Karantao à 

l’implantation de l’islam en pays nuni se traduit par la création 



 

201 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

des foyers musulmans, la conversion de certains leaders nuna et 

surtout la formation des acteurs de l’enseignement coranique. 

 

    3.1. La création des foyers musulmans primaires en 

territoire nuni  

Le jihad de Mamadou Karantao eut un impact 

considérable sur l’islamisation du pays nuni particulièrement 

dans sa partie ouest encore appelé pays nounouma. L’utilisation 

de Dounakorodougou comme base arrière par Karantao a 

contribué à faire de cette localité un foyer musulman primaire à 

l’intérieur du pays nuni. À cela, il faut ajouter l’implantation, 

dans la même localité, de l’école coranique en 1845 où 

l’enseignement coranique y est dispensé.  

En outre, Mamadou Karantao contribue, dans le cadre du 

jihad, à faire de Poura un foyer musulman actif grâce à 

l’enseignement coranique et à la propagande jihadiste qu’il y 

entretenait. C’est par son alliance stratégique avec les Diyans 

islamisés de Poura que Mokhtar Karantao s’est lancé à la 

conquête du pays Dagara.  

Concernant toujours l’impact du jihad dans 

l’islamisation du pays nuni, on note la conversion des gens de 

Nadion, au sud du territoire nuni, par l'un des combattants de 

Mamadou Karantao du nom de Sanogo Fanikora. Engagé pour 

la cause jihadiste auprès de Mamadou Karantao à Poura, il est 

d’abord mis à contribution pour la fabrication des armes devant 

servir pour la guerre. Il devient combattant et participe aux 

différentes conquêtes dont celle de Boromo. Il envisage par la 

suite de convertir les gens de son village situé à l’extrême sud 

du pays nuni loin des théâtres d’opérations. Profitant du contexte 

de jihad et de l’influence de Mamadou Karantao, il y organise 

une expédition militaire lui permettant ainsi d’y introduire la 

religion musulmane au moyen des armes.  

La pénétration musulmane à Bredié, Koubounga et Silly 

à l'ouest du pays nuni est aussi à mettre à l’actif des partisans du 



 

202 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

jihad de Karantao. En effet, c’est grâce à l’arrivée des 

combattants Waala en provenance de la chefferie musulmane 

post jihad de Koho que l’islam s’implante dans toutes ces 

localités.  

En termes d’analyse, nous retenons que 

Dounakorodougou est devenu par le jihad un pôle primaire de 

promotion de l’islam à l’intérieur du pays nuni dès le XIXème 

siècle. À travers les activités de préparation du jihad et 

l’enseignement coranique dispensé dans le foyer coranique, 

l’islam s’implante dans un nouvel espace qui demeure jusqu’à 

nos jours un pôle de promotion de l’islam en territoire nuni. Il 

s’agit de même pour la localité de Poura. En théorie 

d’islamisation, cet état de fait obéi au processus normal 

d’expansion de l’islam qui part généralement d’un foyer 

primaire pour toucher les localités voisines. Cette réalité 

s’observe avec l’impact du jihad peul dans l’islamisation du 

nord du Burkina Faso, analysé dans la thèse de Hamidou Diallo.  

 

    3.2. La conversion de leaders nuna  

L’influence musulmane du jihad de Karantao ne se limita 

pas seulement aux localités ci-dessus évoquées. Elle a suscité la 

conversion de personnalité notoire à l’intérieur du pays nuni. 

C’est le cas de Moussa Kadio de Sati. Acteur important de l’ère 

zaberma en pays nuni, Moussa Kadio se convertit à l’islam grâce 

à Mamadou Karantao auprès de qui il reçut son instruction 

religieuse. Avec l’approbation de ce dernier, il entreprit de faire 

le jihad pour convertir les siens à la foi musulmane et faire de 

Sati un État musulman. Il se présente de ce fait comme un acteur 

clé de l’implantation plus ou moins réussie de l’islam dans la 

région de Sati. À l’analyse, cela peut paraitre anodin voire sans 

intérêt. Cependant, en matière d’islamisation, l’adhésion de 

certains leaders à la foi musulmane dans un espace non encore 

islamisé constitue des émules en faveur de l’expansion de 

l’islam. Ainsi, nous pouvons donc affirmer que l’islamisation de 



 

203 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

la localité de Sati et ses environs est à mettre à l’actif de l’impact 

du jihad des Karantao à travers la conversion de Moussa Kadio. 

Les foyers musulmans nés du jihad de Karantao contribuent 

aussi à la formation d’acteurs musulmans en pays nuni.  

 

    3.3. La formation des fondateurs et animateurs de foyers 

coraniques du pays nuni 

Par le jihad, plusieurs localités conquises furent 

transformées en foyers musulmans. Les plus importants étaient 

ceux de Boromo et de Ouahabou. Ces localités abritaient de 

nombreuses écoles coraniques qui ont contribué à former la 

plupart des fondateurs des écoles coraniques à l’ouest du pays 

nuni. Au nombre de ceux-ci, nous avons les foyers coraniques 

de Fara, de Woro, Sanem-boulsin, Bãk-pooré, Bredié et 

Koubounga. Toutes ces localités ont abrité chacune des foyers 

coraniques où l’enseignement coranique était bien développé et 

où convergeaient un nombre important de talibés. 

 Les fondateurs de ces foyers sont entre autres Boro-

Moussa ou Borom-Moussa ; Boro-Malik ou Borom-Malik ; 

Ladji Saidou Bãk-pooré, Ahmad Barry, El Hadj Seydou Sana et 

El Hadj Moumouni Nabié. Abdoulaye Kaboré. Comme la 

consonance des surnoms de certains d’entre eux l’indique, ils 

sont tous issus des foyers coraniques post jihad de Boromo. Les 

préfixes « Boro ou Borom » placés avant les prénoms font 

référence à Boromo. Ils ont pour fonction d’indiquer le lieu de 

provenance du marabout. Dans le fonctionnement des écoles 

coraniques, l’on sait que chaque talibé à la fin de sa formation 

cherche à fonder son propre foyer. Or, le pays nuni est connu 

pour ses potentialités agricoles. Par conséquent, la plupart des 

sortants des foyers de Boromo ou Ouahabou, du fait de la 

proximité géographique, s’y orientaient non seulement pour 

créer leurs écoles coraniques, mais aussi pour pratiquer 

l’agriculture.  Ainsi, l’implantation de l’islam à Boromo et à 

Ouahabou par le biais du jihad a donc contribué à la formation 



 

204 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

des premiers marabouts fondateurs des premiers foyers 

coraniques de Fara et ses envions à l’ouest du pays nuni.  Ainsi, 

ces nombreux foyers créés en territoire nuni par des acteurs issus 

des foyers coraniques du Dafina furent les principaux vecteurs 

de l’expansion musulmane dans l’espace nuni. 

 

Conclusion 

 

Le jihad de Mamadou Karantao fait partie des 

mouvements à caractère islamique qui ont marqué la région du 

Dafina dans la boucle de la Volta Noire au milieu du XIXème 

siècle.  

Il s’inscrit dans un contexte sous régional ouest-africain 

marqué par un regain d’intérêt de l’activisme musulman porté 

par des acteurs musulmans partisans de l’islamisation par les 

armes. Dans la boucle de la Volta Noire, ce jihad intervient dans 

un contexte religieux, socioéconomique et politique marqué par 

la prédominance des croyances ancestrales, une relative activité 

économique autour du commerce caravanier et l’émergence 

d’entités politiques peules qui cherchaient à s’affirmer au moyen 

de la guerre. Il découle de la volonté de Mamadou Karantao 

d’imposer l’islam dans la région et de lutter contre l’insécurité 

qui régnait sur les axes routiers et autour de certains marchés 

locaux. 

Pour réaliser son projet de jihad, Mamadou Karantao 

effectue un pèlerinage pour la visite des lieux saints où il obtient 

la caution de certains savants de la Mecque. De retour au Dafina 

en 1845, Mamadou Karantao adopte plusieurs stratégies pour la 

constitution de son armée. Il parcourt de nombreuses localités 

comme Poura, Wa, Tô lui ayant permis de mobiliser une 

importante armée de combattants venus divers horizons. Au 

nombre des combattants mobilisés, on note des Marka, des 

Moose, des Nuni, des Yarse, des Waala, des Diyan.  



 

205 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

À partir de sa base arrière de Dounakorodougou situé en 

territoire nuni, Mamadou Karantao lance l’offensive jihadiste 

contre les Kô de Boromo dont il vient à bout en quelques jours 

de combats. Il soumet progressivement de nombreux villages 

animistes bwa et Bobo dont les principaux étaient Ouahabou, 

Koho, Nanou, Sané et quelques localités nuni dont Tchériba et 

Tierkou. 

Pour consolider ses emprises territoriales et s’assurer de 

l’implantation de l’islam, Mamadou Karantao crée la chefferie 

musulmane de Ouahabou dont il fait entourer d’autres chefferies 

satellites à caractère musulman. Il s’agit entre autres des 

chefferies de Boromo, de Nanou, de Koho et de Sané qui 

constituaient une ceinture de protection et d’alerte pour le 

pouvoir Karantao de Ouahabou. Ces chefferies créées 

deviennent les principaux foyers musulmans du Dafina où 

s’implantent de nombreuses écoles coraniques.  

À partir de 1875, année à laquelle Mamadou Karantao 

trouve la mort,  le jihad entre dans sa seconde phase de conquêtes 

sous la conduite de son successeur Mokhtar Karantao. Celui-ci 

noue de nouvelles alliances avec les Diyans et les Zaberma puis 

lance de nouvelles conquêtes en direction de l’ouest, du pays 

Dagara et au nord du Dafina. Mise en déroute par son adversaire 

de Dinankongo, Mokhtar Karantao décide de mettre fin au jihad 

à partir de 1887. 

Le jihad qui s’achève ainsi eut cependant un impact 

considérable sur l’encrage islam au Dafina et en territoire nuni. 

L’impact du jihad sur l’implantation de l’islam en pays nuni se 

traduit par trois faits majeurs à savoir l’avènement de foyers 

musulmans primaires à savoir Dounakorodougou, Poura, ou 

encore Tchériba ; la conversion de certaines personnalités 

notoires nuna notamment Moussa Kadio. De même, les 

principaux foyers musulmans de Boromo et Ouahabou, mis en 

place dans le cadre du jihad, contribuent à la formation d’un 



 

206 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

certain nombre de fondateurs et animateurs des écoles 

coraniques du pays nuni.  

À partir de ces foyers musulmans, l’islam pénètre et 

s’implante dans de nombreuses localités du pays nuni. Les 

écoles coraniques ont constitué les principaux vecteurs de cette 

islamisation, car leurs fondateurs et animateurs sont pour la 

plupart des sortants des foyers du Dafina. Aussi, des acteurs clés 

du jihad Karantao, à l’image Fanikora Sanogo et Moussa Kadio 

ou encore des Waala, contribuèrent à l’islamisation d’autres 

localités au centre et à l’extrême sud du pays nuni. Ainsi, les 

foyers musulmans du pays nuni tels que Dounakorodougou, 

Poura, Fara, Bredié, Koubounga, Nadion, Sati sont des localités 

dont l’islamisation est à mettre en lien avec l’impact direct ou 

indirect du jihad de Mamadou Karantao.  

À travers cette étude, l’on comprend l’interpénétration et 

le caractère cosmopolite des sociétés vivant de part et d’autre de 

la Volta Noire. Les similitudes que l’on constate de nos jours 

dans le type d’islam vécu dans l’ouest nuni et les régions 

actuelles du pays marka trouve essentiellement son explication 

dans cette réalité historique. De même, l’étude nous montre 

qu’au-delà de l’influence islamique que les localités nuna ont 

subie, elles ont avant joué un rôle stratégique dans le 

déroulement du jihad.  

 

Références bibliographiques 

 

Bibliographie 

 

BINGER L.-G. (1980). Du Niger au Golfe de Guinée, par 

le pays de Kong et le Mossi, Tome II, Paris : éd. Hachette, 416  

 

p. 

BINGER L.-G. (1892). Du Niger au golfe de Guinée par 

le pays de Kong et le mossi, Tome I, Paris : éd. Hachette, 517 p. 



 

207 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Diallo H. (2009). Histoire du sahel au Burkina Faso : 

Pasteurs, Agriculteurs et islam (1740-1960), Thèse de doctorat 

d’État en Histoire, Université de Provence (Aix Marseille I), 

Vol.1, 740 p. 

Duperray A.-M. (1984). Les Gourounsi de Haute-Volta, 

conquête et colonisation 1896 1933, Stuttart : éd. fanz stener 

verlag wiesbaden, 280 p. 

 Fofana M. (1985). La mise en place du peuplement dans 

le village de Ouahabou, mémoire de maitrise en Histoire, 

Université de Ouagadougou, 187 p.   

Gansonré B. (2020). Dynamique de l’enseignement 

confessionnel islamique dans l’offre éducative au Burkina Faso, 

de la période coloniale à 2014, Thèse de doctorat unique en 

Histoire, Université de Ouagadougou, 430 p.  

Larou B.-E. (198). Évolution de la société Marka au 

contact de l’Islam des origines à 1915 : le cas de Safané, 

Mémoire de maitrise en Histoire, Université de Ouagadougou, 

153 p. 

Levtzion N. (1968). Muslims and chiefs in West Africa, 

Oxford : éd.  Claredon Press, 228 p. 

Somé M. (2004). La Christianisation de l’ouest-Volta. 

Action missionnaire et réactions africaines, 1927-1960, Paris : 

éd. l’Harmattan, 516 p.  

Tauxier L. (1912). Le Noir du Soudan –pays Mossi et 

Gourounsi. Documents et analyses. Paris :  éd. Emile Larose, 

795 p. 

Touré I. (1973). Ambitions et intrigues dans le royaume de 

Ouahabou, mémoire de fin stage, Ouagadougou, ENA, 20 p.   

 
 

 

 



 

208 

 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

Liste des informateurs des enquêtes de terrain 
 

Nom et Prénom (s) Âge Sexe Statut/Fonction Date et Lieu de 

l’enquête 

BARRY Welendi  98 ans M Notable, ancien talibé 12-08-2023 à Fara 

GUIRA Aboubacar 66 ans M Chef de village 08-09-2023 à 

Boromo 

KARANTAO 

Abdoul Abbas 

 75 ans M Protocole du chef, 

dépositaire de l’histoire 

de la chefferie. 

15-09-2023 à 

Ouahabou 

KOSSI Sougué 72 ans M Chef de terre Kô de 
Boromo 

12-09-2023 
Boromo 

 

 SANFO Baba 65 ans M Imam, marabout, maitre 

coranique  

13-08-2023 à 

Poura 

COULIBALY 

Inoussa (El Hadj) 

- M Chef du village de 

Nanou 

20-09-2023 à 

Nanou 

CISSÉ Blamani 75 ans M Notable 15-09-2023 à 

Ouahabou 

COULIBALY Abou 47 ans M Commerçant, maitre 

coranique 

03 Janvier 2020 à 

To 

Membre du Focus group d’entretien collectif n°7 à la chefferie musulmane de Koho 

KONATÉ Drissa 72 ans M Notable 1-10-2023 à Koho 

KONATÉ Mahama 
Sanoua 

- M Imam du village 1-10-2023 à Koho 

KONATÉ Mahama 

(dit Paton) 

75 ans M Président du Conseil 

Villageois 

1-10-2023 à Koho 

KONATÉ Sita 72 ans M Vice-président du 
Conseil villageois, 

notable 

1-10-2023 à Koho 

SEYNOU 
Moumouni 

56 ans M Chef de village   1-10-2023 à Koho 

 


