LE JIHAD DE KARANTAO, UN VECTEUR
D’ISLAMISATION DU PAYS NUNI

Mahamadi KOALA

Doctorant d’Histoire politique, sociale et religieuse a [’Université
Norbert ZONGO, Koudougou (Burkina Faso)
mahamadikoala60@gmail.com

(+226) 7545 37 53

Résumé

Le jihad de Mamadou Karantao est [ 'une des actions guerrieres qui
ont caracteérisé [’activisme musulman dans la boucle de la Volta Noire a la
seconde moitié du XIXeme. Situé dans un contexte général ou des acteurs
musulmans tentent d’imposer ['islam au moyen des armes dans cette partie
du Burkina Faso, ce jihad avait pour objectif de convertir a la foi musulmane
les populations animistes du Dafina, une région marka située sur la rive
droite de la Volta Noire. De Boromo ou commencent les premiéres attaques
offensives, Karantao et ses hommes occupent les principaux villages du
Dafina et etend sa domination a de nombreuses localités du pays nuni. De
1845 a la pénétration coloniale, cette entreprise jihadiste permet a Karantao,
au moyen des conquétes, d’implanter au Dafina d’importants foyers
musulmans a travers la création de cing chefferies musulmanes
respectivement a Boromo, Koho, Nanou, Ouahabou et Sané. Au-dela du
Dafina, il contribue a l'implantation de [’islam en pays nuni précisément
dans les localités comme Dounakoro, Nadion, Poura, Silly, Tchériba. La
problématique qui se dégage est de savoir par quels mécanismes ce jihad a
contribué a implanter ’islam dans ces différentes localités du pays nuni
situées pourtant hors du Dafina.

Le présent article se fixe pour objectif d’analyser, dans une
perspective historique, les facteurs et les étapes du jihad et sa contribution a
I"implantation de [’islam en pays nuni. La démarche méthodologique adoptée
fut celle des recherches documentaires et des enquétes de terrains. Les
recherches documentaires ont porté sur [’exploitation d’ouvrage et de
productions scientifiques antérieurs en lien avec la question. Les enquétes de
terrain ont consisté a des entretiens oraux réalisés aupres des personnes-
ressources au Dafina et en pays nuni. C’est donc une contribution historique

184

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



a la connaissance de [l'ceuvre jihadiste de Karantao et son impact sur
lislamisation du pays nuni.
Mots clés : Jihad — Karantao — Islamisation - Foyer coranique — Pays nuni.

Abstract

The jihad of Mamadou Karantao is one of the military actions that
characterized Muslim activism in the Black Volta region in the second half of
the 19th century. Set in a general context where Muslim actors are attempting
to impose Islam by means of arms in this part of Burkina Faso, this jihad
aimed to convert the animist populations of Dafina, a marka region located
on the right bank of the Black Volta, to the Muslim faith. From Boromo, where
the first offensive attacks begin, Karantao and his men occupy the main
villages of Dafina and extend their dominance to many localities in the Nuni
country. From 1845 until the onset of colonial penetration, this jihadist
endeavor allows Karantao, through conquests, to establish significant
Muslim centers in Dafina by creating five Muslim chiefdoms respectively in

Boromo, Koho, Nanou, Ouahabou, and Sané. Beyond the Dafina, it
contributes to the establishment of Islam in the Nuni country, particularly in

localities such as Dounakoro, Nadion, Poura, Silly, and Tchériba. The critical
issue that arises is to understand the mechanisms by which this jihad has

helped to implant Islam in these various localities of the Nuni country, which

are located outside the Dafina.

The present article aims to analyze, from a historical perspective, the factors
and stages of jihad and its contribution to the establishment of Islam in Nuni
country. The methodological approach adopted was that of documentary
research and field surveys. The documentary research focused on the
exploitation of previous works and scientific productions related to the issue.

The field surveys consisted of oral interviews with resource persons in Dafina

and in the Nuni countries. It is therefore a historical contribution to the
knowledge of Karantao's jihadist work and its impact on the Islamization of
the Nuni country.

Keywords: Jihad - Karantao - Islamization - Quranic home - Nuni country.

Introduction

Les historiens analysent le processus d’islamisation des
différentes régions du Burkina Faso a I’aune des actions armées
et pacifiques des acteurs musulmans. Le pays nuni, situé au sud

185

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



du Burkina Faso, fait partie de ces régions dont le processus
d’islamisation a impliqué des actions guerriéres a caractere
musulman. Au nombre de ces actions musulmanes armées a
prendre nécessairement en compte dans 1’implantation de
I’islam en territoire nuni, nous notons le jihad de Mamadou
Karantao survenu dans la deuxiéme moitié¢ du XIXeéme siecle au
Dafina, une région Marka située a I’intérieur de la boucle de la
Volta Noire. C’est pour cela qu’une analyse scientifique s’avere
nécessaire en vue de mettre en évidence les rapports entre le
jihad et le processus d’islamisation de la société nuni. En effet,
le jihad de Mamadou Karantao s’inscrit dans la catégorie des
jihads de deuxieéme génération au plan chronologique et
historique. Il a ét¢ mené dans un contexte de violence caractérisé
par des conflits entre plusieurs entités sociopolitiques au
Boobola et au Dafina.

Au Dafina, la situation économique était marquée, entre
le XVlIlle et le XIXe siecle, par la pratique d’une relative activité
commerciale autour du sel, de la kola, de 1’or mettant en
mouvement plusieurs groupes de populations. Deux catégories
de voyageurs, les pelerins itinérants et les marchands
caravaniers, fréquentaient les principaux axes routiers de la
région. Village essentiellement habité par les K6 ou Winiye,
Boromo était un carrefour stratégique ou passent plusieurs de
ces axes commerciaux. Les différents acteurs qui y transitaient
faisaient des pauses pour ensuite reprendre leur chemin. Les Ko
voyaient en cela des moments privilégiés pour s’attaquer aux
voyageurs dont ils dépouillaient de leurs biens. Sur le plan
religieux, quelques adeptes de la foi musulmane cotoyaient une
population majoritairement ancrée dans les croyances
ancestrales et le culte du terroir. Ces deux facteurs offraient a
Karantao toutes les justifications pour engager un jihad dans la
région.

Initialement dirigé contre les populations animistes du
pays marka, le jihad permit a Karantao de créer d’importants

186

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



foyers musulmans dans les villages conquis ou des chefferies
musulmanes sont installées. Cependant, 1’entreprise jihadiste
¢tend son influence au pays nuni en y apportant, dans plusieurs
localités, la foi islamique. Ainsi, cela pose une problématique a
multiples d’interrogations. Quelles sont les origines de ce jihad ?
Par quels mécanismes, ce jihad a-t-il pu implanter la foi
islamique dans 1’espace nuni a travers I’ceuvre de Karantao ?
Comment ce jihad, circonscrit au pays marka, a-t-il instauré la
religion musulmane dans 1’espace nuni pourtant situé en dehors
du théatre des opérations ?

Le présent article, qui est aussi le fruit d’une étude
doctorale sur la thématique de 1’islamisation du pays nuni, se
donne pour objectif d’analyser ce fait historique en étudiant ses
origines et surtout son impact sur I’implantation de I’islam dans
la société nuni voisine. L’intérét cette étude s’apercoit dans le
fait qu’elle permet de comprendre les rapports actuels que les
différentes communautés islamisées entretiennent entre elles de
part et d’autre des deux rives de la Volta Noire malgré les
différences ethniques. Aussi, cette étude est utile au plan
historique en ce sens qu’elle analyse un cas d’école en rapport a
la grande question du jihad islamique et son impact sur
I’islamisation des sociétés ouest-africaines en général et celle du
Burkina en particulier au XIXeme siecle.

L’approche méthodologique est basée sur I’exploitation
de deux catégories de sources d’information selon la méthode
historique. Nous avons exploité¢ des sources bibliographiques
constituées d’ouvrages généraux, de mémoires et de théses qui
ont abordé, a des degrés divers, la question du jihad mené par
Mamadou Karantao. A cela s’ajoute ’exploitation des sources
orales qui a consist¢é a des entretiens oraux individuels et
collectifs aupres des personnes-ressources au Dafina et en pays
nuni. Ces entretiens ont été faits a 1’aide de questionnaires et de
guides d’entretien €laborés sur le sujet. Les informations
recueillies de ces deux sources ont été analysées et confrontées

187

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



pour ne retenir que celles qui traduisent le plus la réalité
historique des faits. L article présente les résultats de 1’é¢tude en
trois points que sont le contexte et les causes du jihad, la genese
des conquétes, sa contribution a I’implantation de 1’islam en
pays nuni.

1. Contexte et mobiles du jihad de Karantao

Il s’agit ici de présenter la situation sociopolitique,
¢économique et religieuse qui prévalait dans la région et les
raisons qui ont motivé 1’organisation du jihad par Mamadou
Karantao et les siens.

1.1. Contexte historique du jihad

Le jihad de Mamadou Karantao n’était pas un fait isolé.
Il s’inscrit dans un contexte ouest-africain marqué par
I’émergence de forces musulmanes tres actives, cherchant non
seulement pour répandre la foi islamique, mais aussi a
contrecarrer les poussées impérialistes qui se faisaient de plus en
plus pressantes.

Au plan local, le jihad de Mamadou Karantao intervient
dans un contexte de violence caractérisé par des conflits entre
plusieurs entités politiques dans le Boobola. En effet, le Boobola
est une région originellement peuplée de Bobo et de Bwa
auxquels sont venus s’ajouter les Samo, les Moose, les Marka et
les Peuls. Tous ces groupes au plan religieux partageaient en
majorité les croyances ancestrales (H. Diallo, 2009, p. 214-221).
Les Peuls réussissent a assoir deux importantes chefferies a
cheval sur la boucle de la Volta Noire. Il s’agit d’un co6té de la
chefferie de Barani située plus au nord et contrdlée par les Peuls
du lignage Sidibe. De ’autre, il y avait la chefferie de Dokui au
sud de Barani et probablement fondée dans la premiére moitié
du XIXe siecle par les Peuls Sangaré (H. Diallo, 2009, p. 214-
221). Ces deux principautés peules font jonction avec le nord du

188

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Dafina a I’intérieur de la Boucle de la Volta Noire. La partie est
et nord-est du Dafina a pour limite naturelle le fleuve Mouhoun.

Le début du XIXe siecle connait la naissance et la montée
en puissance de la Diina du Macina qui cherchait a étendre ses
emprises territoriales dans la région. Elle entreprend des
expéditions militaires en direction du Boobola en vue d’imposer
I’islam et contrdler les territoires. Malgré la multiplication des
sieges, les troupes de la Diina se heurtent a une grande résistance
des deux entités peules qui tenaient a préserver leur autonomie
(H. Diallo, 2009, p. 214-221).

Sur le plan économique, le Boobola était traversé par un
certain nombre d’axes commerciaux. Ces axes reliaient certains
grands centres commerciaux de la boucle du Niger aux régions
kolatiéres et auriféres du sud, a la lisiére de cotes atlantiques.
Dans ses récits, L. G. Binger (1892, p. 424-425) évoque la
pratique du commerce de sel et de la kola entre le Dafina et les
villes de Djenné et Tombouctou. Un autre axe commercial
important partait de Lanfiéra-Safané-Boromo- vers le pays de
Kong (A. M. Duperray, 1984, p. 46). Hamidou Diallo (2009, p.
216) releve aussi la présence au Boobola des marchands
caravaniers en provenance du Macina. De méme, Boukaré
Gansonré (2020, p. 106) indique que « des commercants marka
descendaient vers le royaume du Gonja avec des bandes de
cotonnade d’ou ils ramenaient de la kola, tandis que d’autres
remontaient vers le nord jusqu’a Sofara au Mali ou ils achetaient
le sel »). Or, il est établi que les hégémonies peules qui
contrdlaient la région attaquaient et rangonnaient les marchands
caravaniers y compris ceux de la Diina du Macina (H. Diallo,
2009, p. 214-221). Tous ces €léments entremélés témoignent
donc de I’insécurité qui régnait dans la région a la veille du jihad.

1.2. Les causes du jihad
L’instauration de la religion musulmane dans la région
est présentée comme la principale cause qui a motivé I’entreprise

189

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



jihadiste de Mamadou Karantao comme il I’a lui-méme affirmé
en ces termes : « [...] notre ceuvre est purement religieuse. Nous
ne cherchons pas a acquérir des territoires. Nous devons
seulement chercher a convertir, a implanter 1’islam » (M.
Fofana, 1985, p. 154). En effet, le Dafina, essentiellement habité
par les Bwaba et le Ko, €tait une région ou prédominait le culte
ancestral. Mamadou Karantao voyait en cela une raison bien
justifiée pour mener son jihad afin d’apporter la foi islamique a
ces populations qu’il qualifie de « paiennes »*.

En plus de la volonté¢ d’imposer I’islam, il y avait la
situation sécuritaire qui prévalait dans la région. Les différentes
attaques perpétrées contre les caravanes posaient le probléme
d’insécurité sur les routes caravaniéres dans la région®. En effet,
le Dafina était marqué par la pratique d’une relative activité
commerciale autour du sel, de la kola et de I’or, entre le XVIIle
et le XIXe siecle.

Principalement, deux types de voyageurs parcouraient le
Dafina a savoir les pélerins itinérants et les marchands
caravaniers. Or, Boromo ¢était une escale importante au
croisement de plusieurs axes commerciaux. Les différents
acteurs qui y transitaient marquaient généralement des pauses
avant de poursuivre leurs voyages. Les animistes Ko en
profitaient pour tendre des embuscades aux voyageurs dont ils
dépouillaient les biens.

En outre, la région de la boucle du Mouhoun se
caractérisait par 1’émergence de petites entités politiques qui
cherchaient a s’affirmer et a exercer leurs souverainetés
territoriales au moyen de la guerre (H. Diallo, 2009, p. 214-221).
Cela contribuait aussi a exacerber la situation sécuritaire déja
mise a mal par les pillages. Ainsi, nous pouvons dire qu’au-dela
donc du facteur religieux, Mamadou Karantao cherchait, par ce
jihad, a sécuriser les principaux axes commerciaux ainsi que les

1 Entretien avec Aboubacar Guira, 66 ans, Chef de village, Boromo, le 08-09-2023.
2 Entretien avec Kossi Sougué, 72 ans, Chef de terre Ko, Boromo, le 12-09-2023.

190

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



différents marchés locaux dont dépendaient les échanges dans la
région. D’ailleurs, c’est a la suite de I’attaque de sa caravane et
le pillage de ses biens que Mamadou Karantao a lancé la

premiére attaque contre les K6 de Boromo 2.

2. Genése du jihad de Mamadou Karantao

2.1. La mobilisation des combattants pour le jihad

Pour mener a bien son jihad, Mamadou Karantao
entreprend la mobilisation de combattants. Il se rend d’abord a
la Mecque en vue d’accomplir le pelerinage musulman. 1l y fait
la rencontre a cette occasion d’une grande figure du jihad ouest-
africain, El Hadj Omar Tall. Il y rencontre aussi les savants de la
Mecque qui I’auraient encouragé en lui accordant leur caution
morale et spirituelle, trois épées et un étendard en guise de
soutien a son projet de jihad*. Il se convainc davantage de la
justesse de son projet de jihad contre des populations qui
s’illustrent a la fois par le paganisme et le pillage.

Il revient du pelerinage avec la ferme résolution de
mener le jihad. Il chercha a s’établir d’abord a Safané, 1’un des
foyers musulmans les plus influents du Dafina. Cependant, il se
heurte au refus de 1’autorit¢ musulmane en présence qui ne
semblait pas adhérer a cette initiative jihadiste (M. Fofana, 1985,
p. 60-64). 11 s’est vu alors obligé de quitter la région pour
s’établir en territoire nuni voisin, plus précisément a
Dounakorodougou® afin de mieux préparer son jihad (M. Somé,
2004, p. 49). 1l y séjourne entre trois et cinq ans dans une
certaine entente avec les autochtones Nuna et crée en 1845 le
premier foyer coranique dans cette partie du pays nuni (B. E.

3 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de I’histoire de la chefferie de
Ouahabou, le15-09-2023 a Ouahabou.
4 Idem.

5, C’est une localité située a une dizaine de kilométres au sud-est de Boromo en territoire nuni.
L’orthographe de cette localité située connait des variations selon les sources écrites et orales que nous avons
consultées. Nous prenons en compte toutes les orthographes que sont Dounakoro, Doubakoro,
Dounakorodougou ou Doubakorodougou.

191

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Larou, 1985, p. 109). 1l effectue quelques voyages dans
certaines localités en vue de rallier a sa cause le maximum
d’adeptes.

Il se rend a Wa, un important foyer musulman situé a
I’extréme nord-ouest du Ghana actuel ou il y noue des contacts
avec des musulmans waala et y fonde une école coranique ; ce
qui lui permet de se faire des adeptes parmi ceux qui viennent
pour I’apprentissage du coran®.

De Wa, Mamadou Karantao parcourt le pays nuni et se
rend dans la plus importante colonie waala de T6 ou il recrute
des environ soixante-dix combattants waala’. En plus des Waala
islamisés, Mamadou Karantao enrdle quelques dizaines de
jeunes Nuna. Anne Marie Duperray (1984, p. 59) signale aussi
ce recrutement de combattants d’origine nuni par Mamadou
Karantao a To.

Cependant, il faut préciser que ces derniers étaient des
mercenaires ou des esclaves, car ’islamisation des Nuna a cette
époque n’était pas aussi suffisante pour un tel engagement pour
la cause musulmane. En tout état de cause, la présence de
combattants nuna dans I’armée de Karantao est bien affirmée par
les sources orales interrogées a Ouahabou et a Boromo.

Toujours dans la mobilisation des combattants,
Mamadou Karantao se rend a Poura dans 1’objectif de mobiliser
d’autres combattants. Il installe un mini campement et instaure
¢galement des séances d’enseignement coranique. Pour Sanfo
Baba, ce choix est stratégique, car le village de Poura était un
carrefour ou transitaient plusieurs caravanes marchandes. Par
I’intermédiaire des marchands islamisés qui y séjournaient, il
transmet des messages d’appel a la mobilisation a destination
d’autres localités® en vue de rallier, a sa cause, le maximum de
combattants®. Aussi, certains marchands caravaniers sollicitaient

5 Entretien avec Cissé Blamani, 75 ans, Notable, Ouahabou, le 15-09-2023.

7 Entretien avec, Coulibaly Abou, 47 ans, commergant et maitre coranique, To, le 03 Janvier 2020.
811 s’agit principalement du Dafina, des pays mooses, des localités de pays nuni et du mandé.

9 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam, Marabout, Poura, le 13-08-2023.

192

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



aupres de Mamadou Karantao des bénédictions ou des
accompagnements mystiques pour la bonne marche de leurs
affaires. Celui-ci en profitait pour les convaincre a s’engager
pour le jihad en préparation. (M. Fofana, 1985, p. 75-86)%.
Ainsi, un certain nombre de commergants notamment de Yarse
du Moogo trouverent un intérét a s’engager pour le jihad qui, au-
dela de I’aspect religieux, allait permettre de sécuriser les routes
et les caravanes des pillages a répétition dont ils sont
régulieérement victimes.

De Poura, Mamadou Karantao retourne finalement a
Dounakorodougou. Il fait de ce village une base arriere d’ou
partiront les premicres attaques contre ses adversaires Ko de
Boromo!!. Toutes ces stratégies de mobilisation permettent a
Mamadou Karantao de mettre sur pied une armée composite
constituée de combattants d'origines diverses.

2.2. De la composition de ’armée de Karantao

I1 s’agit tout d’abord des combattants d’origine marka
portant déja la foi musulmane contrairement aux Marka
animistes qui ont préféré préserver leur cohabitation pacifique
avec les autochtones Bobo ou Bwa en refusant de se méler a la
guerre (N. Levtzion, 1968, p. 148). A titre d’exemple, nous
mentionnons les combattants Dao avec a leur téte Dalé Kanamon
Dao, les Fofana de Sérémana conduits par Karamon Wadia, les
forgerons de Sodien, les Séré de Pominasso conduits par
Bominasso-Blamani Séré tous venus des environs de Safané (M.
Fofana, 1985, p. 75-86).

Ensuite, nous notons ceux d’origine mandée que sont les
Koumaré et les Konaté arrivés de Madjama aux environs de
Djenné dans le cadre du commerce caravanier. D’autres s’étaient
auparavant réfugiés au Dafina sous la pression des conquétes
omariennes des années 1850. Ils participerent aux différentes

10 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam, Marabout, Poura, le 13-08-2023.
1 Entretien avec, Aboubacar Guira, 66 ans, Chef de village, Boromo, le 08-09-2023.

193

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



conquétes jihadistes auprés de Mamadou Karantao (M. Fofana,
1985, p. 95-96).

Faisaient aussi partie des combattants au jihad de
Mamadou Karantao le groupe des Moose dont la participation

aux conquétes fut trés remarquable. Pour Anne Marie Duperray
(1984, p.72),

A part quelques dafing, les Mossi et les
Dagara-Dioula seraient les premiers a se
joindre a El Hadj Mamadou Karantao. Ils ont
participé a ’attaque de Boromo apres s’étre
apprétés a Dounakoro (Doubakoro). [...] Ce
sont des commercants musulmans qui avaient
des chevaux et qu’ils venaient acheter 1’or a
Poura.

En plus des Moose, ’armée de Karantao comptait en son
sein des Yarse. En majorité originaires de Ouahigouya au nord
de I’actuel Burkina Faso, ils s’engagent pour le jihad sous la
conduite de leur leader Yahaya Guira. N. Levtzion (1968, p.
148.) et I. Touré (1973, p. 20). Les enquétes de terrain que nous
avons réalisées ont montré que ce sont leurs descendants qui
assument actuellement la chefferie politique post-jithad du
village Boromo?2,

L’armée de Mamadou Karantao comprenait aussi des
populations Dagara-Dioula et des Waala. Leur mobilisation a été
faite lors du séjour de ce dernier a Wa et son passage en pays
nuni notamment a To et & Poura. Le plus important groupe serait
venu directement de Wa sous la conduite de Senou Mahama

affectueusement appelé Dagari-Mahama, ancétre des Waala de
Koho3,

12 Entretien avec, Guira Aboubacar, 66 ans, chef de village, Boromo, le 08 09 2023.
13 Entretien collectif, Groupe focus n° 7, Koho, le 1% -10 - 2023.

194

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Enfin, faisaient partie des combattants au jihad de
Mamadou Karantao les « gens de Poura ». Ils formaient un
groupe d’acteurs venus de divers horizons du fait de 1’activité
commerciale dynamique dans la région'4. C’est I’exemple des
combattants sissala venus de Nadion, une localité située au sud
de Léo. Leur leader Fanikora, venu a Poura dans le cadre de
I’exploitation aurifére, se convertit a I’islam aupres de Karantao
et s’engagea ainsi pour le jihad (M. Fofana, 1985, p. 75-86). En
plus de ces différents groupes, Louis Gustave Binger (1892, p.
416-420) signale aussi la présence de combattants dagomba et
haoussa au sein des troupes de Mamadou Karantao.

Pour Anne Marie Duperray (1984, p. 71-72), il a mis
environ trois ans pour mieux organiser son armée qui comptait
au début du jihad environ 500 hommes. Les forgerons marka qui
occupent actuellement le village de Nanou, au nord de
Ouahabou, ont été les principaux artisans de I'armement
constitué¢ d’armes a feu (canons a poudre) et surtout des armes
blanches (lance, fleche). Fort de cette modeste armée, Karantao
lance les premicres offensives contre les Winiye de Boromo.

2.3. Les principales étapes des conquétes territoriales
Trois grandes étapes ont ponctué¢ le déroulé des
conquétes des diftérentes localités par Mamadou Karantao et ses
hommes.

2.3.1. L’occupation des principaux villages (1845-1850)

L’assaut contre le village de Boromo marqua le début du
jihad en 1845 lorsque la caravane de Mamadou Karantao a été
par des éléments ko dans la méme localité. Selon Sanfo Baba de
Poura, I’invasion de Boromo débuta un lundi et dura trois jours
consécutifs. Mamadou Karantao et ses hommes viennent
rapidement a bout des guerriers K6 de Boromo sous I’effet de la
surprise et par la force des armes a feu. Toutes les tentatives de

14 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam et Marabout, Poura, le 13-08-2023.

195

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



résistances sont écrasées. Les Ko, défenseurs de la ville, sont
contraints a la fuite. Ils se disperserent de part et d’autre de la
Volta Noire. Mamadou Karantao y installe une bonne partie de
ses combattants donne a la localité le toponyme Dar es Salam
qui signifie « maison de la paix »'°. A partir de Boromo, il
organise I’expansion musulmane en direction du Nord et de
I’ouest du pays Ko entre 1845 et 1857.

Au nord du pays Ko, il occupe Tchériba, une localité
située en pays nuni puis soumet tour a tour les villages bwa de
Nassala, Passakongo, Soukuy et Buron (M. Fofana, 1985, p. 86-
100). Au nord-ouest de Boromo, Mamadou Karantao et ses
hommes lancent 1’assaut sur le village bwa de Nanou qu’ils
occupent au prix de plusieurs expéditions militaires™®.

A la suite de Nanou, Mamadou Karantao met le cap sur
I’important village bwa de M’Pi¢houn qu’il attaque a partir de
1850. Les bwa sont rapidement soumis sans trop de difficultés,
car il n’y rencontre pas de grande résistance. Il renomme la
localité qui porte désormais le toponyme de Ouahabou, une
déformation de I'expression « Amdoul Wahab » ou « don de
Dieu ». C’est une sorte de reconnaissance au don que Dieu lui
aurait fait de cette localité sans grand effort!’. Cela montre que
la localit¢ a été conquise sans une grande résistance. De
Ouahabou, Mamadou Karantao lance la conquéte des territoires
de I’ouest. Il occupe le village bwa de Koho, mais rencontre une
vive résistance a Bagassi et a Pompoi qu’il tente en vain de
soumettre.

De Dounakorodougou ou il avait installé sa base arriere,
Mamadou Karantao décide de transférer son quartier général a
Ouahabou qu’il venait de conquérir a une vingtaine de
kilométres a 1’ouest de Boromo. Il y installe ainsi son nouveau

15 Entretien avec Sanfo Baba, 65 ans, Imam et Marabout, Poura, le 13-08-2023.
16 Nounké et Fanikora furent les deux représentants musulmans installés par Mamadou Karantao a Nanou
apres 1’occupation du village.
17 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de 1’histoire de la chefferie
de Ouahabou, 1le15-09-2023 a Ouahabou.

196

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



pouvoir, ce qui lui permettait de mieux se projeter vers 1’ouest,
car les conquétes n’étaient pas encore terminées.

Le choix de Ouahabou au détriment de Boromo par
Mamadou Karantao s’explique par des raisons stratégiques. En
effet, Mamadou Karantao était déja conscient que 1’occupation
de la région par le colonisateur était imminente. Sachant que
celui-ci s’¢établirait & Boromo, il a préféré quant a lui se retirer a
Ouahabou afin de s’¢loigner de ce qui pourrait étre la future
résidence du colon. C’est dans cette méme volonté de faire la
paix avec le colonisateur qu’il conseilla aux siens d’éviter toute
opposition ou résistance a la pénétration francaise!®. Aprés la
conquéte des principaux villages, Mamadou Karantao s’évertua
a relever deux défis majeurs. Assoir et consolider son pouvoir,
récompenser ses soutiens militaires et pacifier les territoires
conquis dont certains font 1’objet de révoltes récurrentes.

2.3.2. La mise en place des chefferies musulmanes (1850-
1875)

En 1850, Karantao crée une chefferie musulmane a
Ouahabou qu’il dirige lui-méme. Cela lui permet d’étendre son
influence et de consolider ses emprises territoriales dont les
limites étaient difficiles a définir avec exactitude du fait de
I’instabilit¢ qui régnait aux alentours. Certains villages se
révoltaient au moment ou d’autres sont conquis et soumis.
Néanmoins, il faut retenir qu’il s’étendait jusqu’au pays Ko a
I’est, @ Dédougou au nord-est, a Béréba a I’ouest et a Bossé au
sud (M. Fofana, 1985, p. 181).

Pour mieux sécuriser son pouvoir et prévenir toute
velléité d’attaque extérieure, Mamadou Karantao établit une
sorte de ceinture sécuritaire autour de Ouahabou en implantant
de petites chefferies musulmanes dans les trois principales
localités dont il a changé les toponymes. Nous les qualifions de

18 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de 1’histoire de la chefferie
de Ouahabou, le15-09-2023 a Ouahabou.
197

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



chefferies satellites, car elles sont toutes soumises a I’influence
du pouvoir de Ouahabou. Il y place ses partisans les plus proches
et les plus confiants ayant joué un role décisif dans la guerre.

Ainsi, la chefferie de Boromo situé a I’est de Ouahabou
est confiée au chef des combattants yarse, Yaya Guira. A Koho
situé a I’ouest et renommé Shukr-lillahi, la chefferie est confiée
Mahama Senou affectueusement appelé Dagari-Mahama, chef
des combattants waala. A Nanou situé¢ au nord et renommé
Hamdallaye, le pouvoir est d’abord confi¢ aux deux guerriers
redoutables sissala Nounké et Fanikora au moment de la
pacification du village. Par la suite, il passa entre les mains des
forgerons Coulibaly ayant assuré la production des armes durant
la guerre®®.

A TPintérieur de chaque village, les rdles sont encore
distribués selon le degré contribution de chaque groupe social
durant le jihad. Par exemple a Boromo, les Waala se voient
confier ’imamat ordinaire tandis que les Yarse de patronyme
Dabo, venus du Moogo, assument la responsabilité du grand
imamat?®®. A Koho, les Waala de patronyme Konaté assurent
I’imamat tandis que les Senou s’occupent de la chefferie
politique?’. C’est également le cas a Ouahabou ou chaque
groupe social ayant joué¢ un rdle notoire durant le jihad s’est vu
attribuer une fonction dans la société. Ce partage de pouvoir et
de role permet 8 Mamadou Karantao de régler la question liée a
la récompense de ses soutiens militaires de premiére heure.

La gouvernance Karantao était moins contraignante vis-
a-vis des territoires conquis et des chefferies satellites installées.
I1s bénéficiaient d’une large autonomie dans 1’administration de
leurs territoires. L’immixtion du pouvoir de Ouahabou se

19 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, 75 ans, protocole du chef, dépositaire de 1’histoire de la chefferie
de Ouahabou, le15-09-2023 a Ouahabou.

20 Entretien avec Dao Dramane, 90 ans, Grand imam de Boromo, le 09-09-2023 & Boromo.

L’imam ordinaire s’occupe des cinq priéres canoniques que les musulmans accomplissent quotidiennement.
Le grand imam par contre, lui, dirige les prieres de vendredi et les grandes priéres des deux fétes
musulmanes que sont la féte du ramadan et celle de la Tabaski.

2 Entretien collectif, Groupe focus n°® 7, le 1¢ -10 — 2023 a Koho.

198

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



limitait aux questions importantes d'ordre religieux ou
sécuritaire. Cependant, les chefs doivent montrer leur loyauté au
pouvoir de Ouahabou et répondre a toutes ses sollicitations?2.

Aussi, pour aborder certaines questions sensibles liées au
jihad ou a la gestion du pouvoir, les informateurs dans les
chefferies satellites se rassurent que le chercheur s’est au
préalable présenté a la chefferie de Ouahabou. Par exemple, dans
le cadre de nos enquétes a Nanou et a Koho, nous étions obligés
de nous faire accompagner par un représentant de la chefferie de
Ouahabou. Cela montre une fois de plus que le pouvoir de
Ouahabou a une certaine emprise sur ses chefferies satellites?,

Apres lamise en place des entités politiques musulmanes
dans les principaux villages conquis, Mamadou Karantao tente
une nouvelle percée en direction de Bagassi et Pompoi qu’il ne
réussit pas a occuper. Il trouve finalement la mort a Hahol¢, un
village de prés de Bagassi au cours d’une de ses expéditions en
1875 (M. Somé¢, 2004, p. 49).

2.3.4. La seconde phase des conquétes territoriales (1875-
1887)

A la mort de Mamadou Karantao en 1875, son
successeur, Mokhtar Karantao, prend les rénes du pouvoir et se
montre plus engagé dans la poursuite des conquétes d’expansion
jusqu’en 1887. 1l tisse de nouvelles alliances pour conduire sa
politique expansionniste dans plusieurs directions. Dans cette
nouvelle dynamique, le village de Poura se présente comme un
allié stratégique pour Mokhtar Karantao. A ce propos, Magloire
Somé (2004, p. 49) explique sa percée en direction du pays
Dagara :

Moktar s’allia aux Djan de Poura et, conduit
par un Pougouli, il poussa une pointe jusqu’a

22 Entretien avec Abdoul Abbas Karantao, témoin cité.
23 Observations directes lors de nos enquétes  Nanou et & Koho en septembre 2023,

199

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Diébougou, remportant des succes a Oronkua,
et a Guéguéré. A Diébougou, il désigna
quelques marabouts pour convertir les Djan et
reprit le chemin de retour. Arrivé a
Djindjerme, il fut vaincu par une coalition de
Dagara et de Pougouli.

Vers I’Est du pays K&, il pousse la conquéte jusqu’au-
dela de Tchériba et atteint Tierkou en territoire nuni. Vers I’ouest,
il attaque Assio et Pa. Au nord, il progressa jusqu’aux portes de
Dédougou avant d’étre vaincu par son rival de Dinankongo (M.
Somé, 2004, p. 49). Dans la région de Safané, il occupe Sokongo
et Sané (ou Sani) tout en se gardant d’attaquer la ville Safané (L.
Tauxier, 1912, p. 410).

A partir de 1887, il noue une alliance avec les Zaberma
pour aller a la conquéte du Nord, mais il essuya une nouvelle
défaite face a une coalition de Ko, de Bwa et de Nuna (A. M.
Duperray, 1984, p. 60). Mise en déroute par le chef de
Dinankongo sur le chemin du retour, Mokhtar Karantao décide
en 1887 d’abandonner le jihad et de faire la paix dans la région
((M. Some, 2004, p. 49). En mettant fin au jihad, il s’inscrit dans
la vision de son prédécesseur qui I’avait bien envisagé apres la
conquéte des principaux villages (M. Fofana, 1985, p. 154). 1l
avait bien compris que pour préserver son pouvoir et les acquis
territoriaux, il fallait faire la paix, d’autant plus que I’occupation
coloniale était imminente. Ce jihad qui s’acheve fut ’un des
vecteurs de I’implantation musulmane en pays nuni qu’il sied
d’analyser.

3. Contribution du jihad P’islamisation du pays nuni et
Analyses

La contribution du jihad de Mamadou Karantao a
I’implantation de I’islam en pays nuni se traduit par la création

200

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



des foyers musulmans, la conversion de certains leaders nuna et
surtout la formation des acteurs de 1’enseignement coranique.

3.1. La création des foyers musulmans primaires en
territoire nuni

Le jihad de Mamadou Karantao eut un impact
considérable sur I’islamisation du pays nuni particuliérement
dans sa partie ouest encore appelé pays nounouma. L’utilisation
de Dounakorodougou comme base arriére par Karantao a
contribu¢ a faire de cette localité¢ un foyer musulman primaire a
I’intérieur du pays nuni. A cela, il faut ajouter I’implantation,
dans la méme localité, de 1’école coranique en 1845 ou
I’enseignement coranique y est dispensé.

En outre, Mamadou Karantao contribue, dans le cadre du
jihad, a faire de Poura un foyer musulman actif grice a
I’enseignement coranique et a la propagande jihadiste qu’il y
entretenait. C’est par son alliance stratégique avec les Diyans
islamisés de Poura que Mokhtar Karantao s’est lancé a la
conquéte du pays Dagara.

Concernant  toujours D’impact du jihad dans
I’islamisation du pays nuni, on note la conversion des gens de
Nadion, au sud du territoire nuni, par l'un des combattants de
Mamadou Karantao du nom de Sanogo Fanikora. Engagé pour
la cause jihadiste aupres de Mamadou Karantao a Poura, il est
d’abord mis a contribution pour la fabrication des armes devant
servir pour la guerre. Il devient combattant et participe aux
différentes conquétes dont celle de Boromo. Il envisage par la
suite de convertir les gens de son village situé¢ a I’extréme sud
du pays nuni loin des théatres d’opérations. Profitant du contexte
de jihad et de ’influence de Mamadou Karantao, il y organise
une expédition militaire lui permettant ainsi d’y introduire la
religion musulmane au moyen des armes.

La pénétration musulmane a Bredié, Koubounga et Silly
a l'ouest du pays nuni est aussi a mettre a I’actif des partisans du

201

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



jihad de Karantao. En effet, c’est grace a [’arrivée des
combattants Waala en provenance de la chefferie musulmane
post jihad de Koho que I’islam s’implante dans toutes ces
localités.

En termes  d’analyse, nous retenons que
Dounakorodougou est devenu par le jihad un pdle primaire de
promotion de I’islam a I’intérieur du pays nuni des le XIXéme
siécle. A travers les activités de préparation du jihad et
I’enseignement coranique dispensé dans le foyer coranique,
I’islam s’implante dans un nouvel espace qui demeure jusqu’a
nos jours un pole de promotion de 1’islam en territoire nuni. Il
s’agit de méme pour la localit¢ de Poura. En théorie
d’islamisation, cet état de fait obéi au processus normal
d’expansion de I’islam qui part généralement d’un foyer
primaire pour toucher les localités voisines. Cette réalité
s’observe avec I'impact du jihad peul dans I’islamisation du
nord du Burkina Faso, analysé dans la these de Hamidou Diallo.

3.2. La conversion de leaders nuna

L’influence musulmane du jihad de Karantao ne se limita
pas seulement aux localités ci-dessus évoquées. Elle a suscité la
conversion de personnalité notoire a I’intérieur du pays nuni.
C’est le cas de Moussa Kadio de Sati. Acteur important de 1’¢re
zaberma en pays nuni, Moussa Kadio se convertit a I’islam grace
a Mamadou Karantao aupreés de qui il recut son instruction
religieuse. Avec 1’approbation de ce dernier, il entreprit de faire
le jihad pour convertir les siens a la foi musulmane et faire de
Sati un Etat musulman. Il se présente de ce fait comme un acteur
clé de I'implantation plus ou moins réussie de I’islam dans la
région de Sati. A I’analyse, cela peut paraitre anodin voire sans
intérét. Cependant, en matiere d’islamisation, 1’adhésion de
certains leaders a la foi musulmane dans un espace non encore
islamisé constitue des émules en faveur de 1’expansion de
I’islam. Ainsi, nous pouvons donc affirmer que 1’islamisation de

202

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



la localité de Sati et ses environs est a mettre a 1’actif de I’impact
du jihad des Karantao a travers la conversion de Moussa Kadio.
Les foyers musulmans nés du jihad de Karantao contribuent
aussi a la formation d’acteurs musulmans en pays nuni.

3.3. La formation des fondateurs et animateurs de foyers
coraniques du pays nuni

Par le jihad, plusieurs localités conquises furent
transformées en foyers musulmans. Les plus importants étaient
ceux de Boromo et de Ouahabou. Ces localités abritaient de
nombreuses écoles coraniques qui ont contribué a former la
plupart des fondateurs des écoles coraniques a 1’ouest du pays
nuni. Au nombre de ceux-ci, nous avons les foyers coraniques
de Fara, de Woro, Sanem-boulsin, Bak-pooré, Bredié et
Koubounga. Toutes ces localités ont abrité chacune des foyers
coraniques ou 1’enseignement coranique était bien développé et
ou convergeaient un nombre important de talibés.

Les fondateurs de ces foyers sont entre autres Boro-
Moussa ou Borom-Moussa ; Boro-Malik ou Borom-Malik ;
Ladji Saidou Bak-pooré¢, Ahmad Barry, El Hadj Seydou Sana et
El Hadj Moumouni Nabié. Abdoulaye Kaboré. Comme la
consonance des surnoms de certains d’entre eux 1’indique, ils
sont tous issus des foyers coraniques post jihad de Boromo. Les
préfixes « Boro ou Borom » placés avant les prénoms font
référence a Boromo. Ils ont pour fonction d’indiquer le lieu de
provenance du marabout. Dans le fonctionnement des écoles
coraniques, I’on sait que chaque talibé a la fin de sa formation
cherche a fonder son propre foyer. Or, le pays nuni est connu
pour ses potentialités agricoles. Par conséquent, la plupart des
sortants des foyers de Boromo ou Ouahabou, du fait de la
proximité géographique, s’y orientaient non seulement pour
créer leurs écoles coraniques, mais aussi pour pratiquer
I’agriculture. Ainsi, I’implantation de I’islam a Boromo et a
Ouahabou par le biais du jihad a donc contribué a la formation

203

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



des premiers marabouts fondateurs des premiers foyers
coraniques de Fara et ses envions a 1’ouest du pays nuni. Ainsi,
ces nombreux foyers créés en territoire nuni par des acteurs issus
des foyers coraniques du Dafina furent les principaux vecteurs
de I’expansion musulmane dans I’espace nuni.

Conclusion

Le jihad de Mamadou Karantao fait partie des
mouvements a caractere islamique qui ont marqué la région du
Dafina dans la boucle de la Volta Noire au milieu du XIXéme
siecle.

I1 s’inscrit dans un contexte sous régional ouest-africain
marqué par un regain d’intérét de I’activisme musulman porté
par des acteurs musulmans partisans de 1’islamisation par les
armes. Dans la boucle de la Volta Noire, ce jihad intervient dans
un contexte religieux, socioéconomique et politique marqué par
la prédominance des croyances ancestrales, une relative activité
économique autour du commerce caravanier et 1’émergence
d’entités politiques peules qui cherchaient a s’affirmer au moyen
de la guerre. Il découle de la volont¢ de Mamadou Karantao
d’imposer I’islam dans la région et de lutter contre 1’insécurité
qui régnait sur les axes routiers et autour de certains marchés
locaux.

Pour réaliser son projet de jthad, Mamadou Karantao
effectue un pélerinage pour la visite des lieux saints ou il obtient
la caution de certains savants de la Mecque. De retour au Dafina
en 1845, Mamadou Karantao adopte plusieurs stratégies pour la
constitution de son armée. Il parcourt de nombreuses localités
comme Poura, Wa, T6 lui ayant permis de mobiliser une
importante armée de combattants venus divers horizons. Au
nombre des combattants mobilisés, on note des Marka, des
Moose, des Nuni, des Yarse, des Waala, des Diyan.

204

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



A partir de sa base arriére de Dounakorodougou situé en
territoire nuni, Mamadou Karantao lance 1’offensive jihadiste
contre les K6 de Boromo dont il vient a bout en quelques jours
de combats. Il soumet progressivement de nombreux villages
animistes bwa et Bobo dont les principaux étaient Ouahabou,
Koho, Nanou, Sané et quelques localités nuni dont Tchériba et
Tierkou.

Pour consolider ses emprises territoriales et s’assurer de
I’implantation de 1’islam, Mamadou Karantao crée la chefferie
musulmane de Ouahabou dont il fait entourer d’autres chefferies
satellites a caractére musulman. Il s’agit entre autres des
chefferies de Boromo, de Nanou, de Koho et de Sané qui
constituaient une ceinture de protection et d’alerte pour le
pouvoir Karantao de Ouahabou. Ces chefferies créées
deviennent les principaux foyers musulmans du Dafina ou
s’implantent de nombreuses écoles coraniques.

A partir de 1875, année a laquelle Mamadou Karantao
trouve la mort, le jihad entre dans sa seconde phase de conquétes
sous la conduite de son successeur Mokhtar Karantao. Celui-ci
noue de nouvelles alliances avec les Diyans et les Zaberma puis
lance de nouvelles conquétes en direction de I’ouest, du pays
Dagara et au nord du Dafina. Mise en déroute par son adversaire
de Dinankongo, Mokhtar Karantao décide de mettre fin au jihad
a partir de 1887.

Le jihad qui s’acheve ainsi eut cependant un impact
considérable sur I’encrage islam au Dafina et en territoire nuni.
L’impact du jihad sur I’implantation de I’islam en pays nuni se
traduit par trois faits majeurs a savoir 1’avénement de foyers
musulmans primaires a savoir Dounakorodougou, Poura, ou
encore Tchériba; la conversion de certaines personnalités
notoires nuna notamment Moussa Kadio. De méme, les
principaux foyers musulmans de Boromo et Ouahabou, mis en
place dans le cadre du jihad, contribuent a la formation d’un

205

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



certain nombre de fondateurs et animateurs des écoles
coraniques du pays nuni.

A partir de ces foyers musulmans, I’islam pénétre et
s’implante dans de nombreuses localités du pays nuni. Les
¢coles coraniques ont constitué les principaux vecteurs de cette
islamisation, car leurs fondateurs et animateurs sont pour la
plupart des sortants des foyers du Dafina. Aussi, des acteurs clés
du jihad Karantao, a I’image Fanikora Sanogo et Moussa Kadio
ou encore des Waala, contribuérent a 1’islamisation d’autres
localités au centre et a I’extréme sud du pays nuni. Ainsi, les
foyers musulmans du pays nuni tels que Dounakorodougou,
Poura, Fara, Bredié¢, Koubounga, Nadion, Sati sont des localités
dont I’islamisation est a mettre en lien avec 1’impact direct ou
indirect du jihad de Mamadou Karantao.

A travers cette étude, I’on comprend 1’interpénétration et
le caractére cosmopolite des sociétés vivant de part et d’autre de
la Volta Noire. Les similitudes que 1’on constate de nos jours
dans le type d’islam vécu dans 1’ouest nuni et les régions
actuelles du pays marka trouve essentiellement son explication
dans cette réalité historique. De méme, I’étude nous montre
qu’au-dela de I’influence islamique que les localités nuna ont
subie, elles ont avant joué¢ un rdle stratégique dans le
déroulement du jihad.

Références bibliographiques
Bibliographie

BINGER L.-G. (1980). Du Niger au Golfe de Guinée, par
le pays de Kong et le Mossi, Tome 11, Paris : éd. Hachette, 416

p.
BINGER L.-G. (1892). Du Niger au golfe de Guinée par
le pays de Kong et le mossi, Tome I, Paris : éd. Hachette, 517 p.

206

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Diallo H. (2009). Histoire du sahel au Burkina Faso :
Pasteurs, Agriculteurs et islam (1740-1960), These de doctorat
d’Etat en Histoire, Université de Provence (Aix Marseille I),
Vol.1, 740 p.

Duperray A.-M. (1984). Les Gourounsi de Haute-Volta,
conquéte et colonisation 1896 1933, Stuttart : éd. fanz stener
verlag wiesbaden, 280 p.

Fofana M. (1985). La mise en place du peuplement dans
le village de Ouahabou, mémoire de maitrise en Histoire,
Université de Ouagadougou, 187 p.

Gansonré B. (2020). Dynamique de [’enseignement
confessionnel islamique dans [ offie éducative au Burkina Faso,
de la peériode coloniale & 2014, Thése de doctorat unique en
Histoire, Université de Ouagadougou, 430 p.

Larou B.-E. (198). Evolution de la société Marka au
contact de [’Islam des origines a 1915 : le cas de Safané,
Mémoire de maitrise en Histoire, Université de Ouagadougou,
153 p.

Levtzion N. (1968). Muslims and chiefs in West Africa,
Oxford : éd. Claredon Press, 228 p.

Somé M. (2004). La Christianisation de [’ouest-Volta.
Action missionnaire et réactions africaines, 1927-1960, Paris :
éd. ’'Harmattan, 516 p.

Tauxier L. (1912). Le Noir du Soudan —pays Mossi et
Gourounsi. Documents et analyses. Paris : éd. Emile Larose,
795 p.

Touré 1. (1973). Ambitions et intrigues dans le royaume de
Ouahabou, mémoire de fin stage, Ouagadougou, ENA, 20 p.

207

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



Liste des informateurs des enquétes de terrain

Nom et Prénom (s) Age Sexe | Statut/Fonction Date et Lieu de
I’enquéte
BARRY Welendi 98ans | M Notable, ancien talibé 12-08-2023 a Fara
GUIRA Aboubacar 66ans | M Chef de village 08-09-2023 a
Boromo
KARANTAO 75ans | M Protocole  du  chef, | 15-09-2023 a
Abdoul Abbas dépositaire de I’histoire | Ouahabou
de la chefferie.
KOSSI Sougué 72ans | M Chef de terre K6 de | 12-09-2023
Boromo Boromo
SANFO Baba 65ans | M Imam, marabout, maitre | 13-08-2023 a
coranique Poura
COULIBALY - M Chef du village de | 20-09-2023 a
Inoussa (El Hadj) Nanou Nanou
CISSE Blamani 75ans | M Notable 15-09-2023 a
Ouahabou
COULIBALY Abou | 47ans | M Commercant, maitre | 03 Janvier 2020 a
coranique To

Membre du Focus group d’entretien coll

ectif n°7 a la chefferie musulmane de Koho

KONATE Drissa 72ans | M Notable 1-10-2023 & Koho
KONATE Mahama | - M Imam du village 1-10-2023 & Koho
Sanoua
KONATE Mahama | 75ans | M Président du Conseil | 1-10-2023 a Koho
(dit Paton) Villageois
KONATE Sita 72ans | M Vice-président du | 1-10-2023 a Koho
Conseil villageois,
notable
SEYNOU 56ans | M Chef de village 1-10-2023 a Koho
Moumouni

208

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE v,y 4 N © 12 Juin 2025



