
 

317 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

LA SAUVEGARDE DU PATRIMOINE CULTUREL EN 

AFRIQUE : UNE ANALYSE ANTHROPOLOGIQUE 

AUTOUR DES PRATIQUES DE SAUVEGARDE 

ENDOGÈNES CHEZ LES LEGA (EST-RDC) 

 
 

Vicky VICTOIRE MUKE 

Chercheur au Laboratoire d’Anthropologie Contemporaine et du 

Développement (LACDEV)-Université de Kinshasa   

victoiremukevickymts@gmail.com 

 

Résumé 
 

Face aux aléas qui menacent la sauvegarde du patrimoine culturel en 

Afrique, plusieurs actions ont été entreprises tant aux niveaux national 

qu’international, en vue de la mitigation du processus de destruction, de 

dégradation et de dévalorisation de ce patrimoine. Au niveau local, les 

sociétés africaines ont également développé des stratégies qui ont permis de 

perpétuer et de transmettre leurs patrimoines aux futures générations, 

démontrant ainsi l’efficacité de leurs compétences traditionnelles. Cette 

recherche a pour objectif d’analyser la contribution des pratiques 

traditionnelles dans la sauvegarde du patrimoine culturel chez les Lega de 

l’Est-RDC. En vue de la poursuite de cet objectif, les questions suivantes ont 

été formulées : Quelles sont les stratégies endogènes de sauvegarde du 

patrimoine culturel chez les Lega ? Comment ces pratiques y participent-

elles à la sauvegarde du patrimoine culturel ? La méthodologie utilisée 

combine la recherche documentaire et l’enquête ethnographique, par le biais 

d’une grille d’observation, des entretiens semi-directifs et des récits de vie, 

suivant une approche qualitative. Les résultats obtenus révèlent que les 

stratégies de sauvegarde endogènes du patrimoine culturel Lega sont une 

combinaison d’activités techniques, rituelles et de protection des valeurs 

spirituelles et morales, reproduites et transmises de génération en 

génération. Il s’agit principalement de la transmission orale lors des 

initiations, la sacralisation des objets et pratiques liées au surnaturel et au 

pouvoir sociopolitique, l’héritage familial des biens culturels et la 

conservation technique des objets, entre autres. Par ce fait, elles sont le fait 

des acteurs locaux et ne constituent pas seulement l’apanage des spécialistes 

autorisés. Cependant, suite aux éléments de vulnérabilité auxquels la 

patrimoine culturel Lega fait face aujourd’hui, sa sauvegarde demeure 

problématique, malgré les stratégies sus-évoquées. Cette étude propose de 

mailto:victoiremukevickymts@gmail.com


 

318 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

concilier les pratiques endogènes de sauvegarde avec celles exogènes, pour 

assurer une protection efficace du patrimoine culturel Lega et promouvoir sa 

préservation pour les générations futures.     

Mots-clés : sauvegarde, patrimoine culturel, pratiques endogènes, Lega, 

République Démocratique du Congo 

 

Abstract 
 

Faced with the hazards that threaten the safeguarding of cultural heritage in 

Africa, several actions have been undertaken both at the national and 

international levels, with a view to mitigating the process of destruction, 

degradation and devaluation of this heritage. At the local level, African 

societies have also developed strategies that have made it possible to 

perpetuate and transmit their heritage to future generations, thus 

demonstrating the effectiveness of their traditional skills. This research aims 

to analyze the contribution of traditional practices in the safeguarding of 

cultural heritage among the Lega of the East-DRC. In pursuit of this 

objective, the following questions were formulated: What are the endogenous 

strategies for safeguarding cultural heritage among the Lega? How do these 

practices contribute to the safeguarding of cultural heritage? The 

methodology used combines documentary research and ethnographic 

investigation, through an observation grid, semi-structured interviews and 

life stories, following a qualitative approach. The results obtained reveal that 

the endogenous safeguarding strategies of Lega cultural heritage are a 

combination of technical, ritual activities and protection of spiritual and 

moral values, reproduced and transmitted from generation to generation. 

This mainly concerns oral transmission during initiations, the sacralization 

of objects and practices linked to the supernatural and socio-political power, 

the family inheritance of cultural property and the technical conservation of 

objects, among others. As a result, they are the work of local actors and are 

not just the prerogative of authorized specialists. However, following the 

elements of vulnerability that Lega cultural heritage faces today, its 

safeguarding remains problematic, despite the strategies mentioned above. 

This study proposes to reconcile endogenous safeguarding practices with 

exogenous ones, to ensure effective protection of Lega cultural heritage and 

promote its preservation for future generations.  

Keywords: safeguarding, cultural heritage, endogenous practices, Lega, 

Democratic Republic of Congo 

 

 



 

319 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

Introduction  

 

En République Démocratique du Congo (RDC) en particulier et 

dans la plupart des pays africains en général, les pratiques 

« exogènes »1 de sauvegarde du patrimoine culturel oscillent 

entre l’empreinte des institutions des pays occidentaux sur les 

territoires coloniaux et l’emprunt des normes occidentales pour 

régir la vie publique en vue d’asseoir la protection du patrimoine 

des pays africains (V. Négri, 2001). 

À la lumière de l’UNESCO (2003 : 4), la sauvegarde du 

patrimoine culturel est entendue dans le cadre de cet article 

comme étant l’ensemble des mesures qui visent à assurer la 

viabilité du patrimoine culturel, notamment l’identification, la 

documentation, la recherche, la préservation, la protection, la 

conservation, la promotion, la mise en valeur, la transmission, 

ainsi que la revitalisation des différents aspects de ce patrimoine.   

En effet, selon V. Négri (2001) et M. Balaamo (2015), les lois 

importées de la colonisation ont traversé sans dommage les 

accessions à l’indépendance de sorte qu’il s’observe la 

permanence des rationalités juridiques coloniales dans la 

législation congolaise actuelle. Elles demeurent donc, jusqu’à ce 

jour, applicables tant qu’elles ne sont pas contraires à la 

constitution. Dans ce contexte, la sauvegarde du patrimoine 

culturel est l’apanage des administrations étatiques et 

internationales, des scientifiques, des élites politiques ainsi que 

de certains particuliers (ONG) (A. Komlan, 2001 ; A. Skounti, 

2010 ; J. Davallon, 2014 ; S. Trabelsi, 2016 ; H. Saddou, 2020). 

Selon D. Datouang (2014), les différentes initiatives bénéficient 

des mesures et des actions d’accompagnements qui rendent 

possible l’application des stratégies de défense et de promotion 

                                                           
1 Par le qualificatif « exogène », nous entendons les stratégies de sauvegarde du patrimoine empruntées à 

l’Occident et pratiquées en Afrique. Cette sauvegarde exogène « est un harnachement des modèles occidentaux 

de mise en patrimoine » (D. Datouang, 2014, p.174).     



 

320 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

des types patrimoniaux pour lesquels les acteurs sociaux ont une 

certaine sensibilité.     

Toutefois, ces pratiques ne sont pas les seules à même d’assurer 

la viabilité du patrimoine culturel des sociétés africaines, surtout 

dans l’arrière-pays où elles sont moins opérationnelles quand 

elles ne sont pas inexistantes. D’aucuns pourraient même 

affirmer que les pratiques traditionnelles y protègent mieux le 

patrimoine culturel que la loi moderne. Comme l’avait fait 

remarquer F. Brandarin (2005 : VII)2, alors Directeur du Centre 

du Patrimoine Mondial de l’UNESCO, les biens et les pratiques 

culturelles tels que nous pouvons en attester la présence 

aujourd’hui en Afrique, témoignent de la richesse et de 

l’importance des pratiques de sauvegarde traditionnelles du 

patrimoine culturel, car c’est grâce à ces dernières, qu’ils ont été 

perpétués et transmis jusqu’à notre génération. Ce qui permet de 

souligner l’importance de la reconnaissance des compétences 

traditionnelles en matière de sauvegarde et de conservation, 

développées durant des siècles par les sociétés africaines. D. 

Datouang (2014, p.174) note qu’il s’agit là des pratiques 

endogènes « développé[e]s par les sociétés traditionnelles et qui 

se pratiquent encore dans l’arrière-pays même si les contacts 

avec les occidentaux et les empires musulmans favorisent 

l’infiltration des indices culturels allochtones ». 

Fort malheureusement, dans le sillage des recherches, d’études 

et des actions des acteurs sur le patrimoine culturel, non 

seulement les spécificités et les pratiques locales de sauvegarde 

du patrimoine culturel sont peu prises en compte, mais aussi les 

méthodes d’entretien et de conservation traditionnelles dudit 

patrimoine sont peu valorisées. 

Cet article ambitionne analyser la contribution des pratiques 

traditionnelles dans la sauvegarde du patrimoine culturel chez 

les Lega de la R.D.C. En vue de la poursuite de cet objectif, nous 

                                                           
2 C’est en guise de préface d’un ouvrage publié en 2005 par le Centre International d’études pour la 

conservation et la restauration des biens culturels (ICCROM), intitulé « Les pratiques de conservation 

traditionnelles en Afrique ».   



 

321 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

formulons les questions suivantes : Quelles sont les stratégies 

endogènes de sauvegarde du patrimoine culturel chez les Lega ? 

Comment ces pratiques participent-elles à la sauvegarde du 

patrimoine culturel chez les Lega ? 

Cette recherche révèle que les stratégies de sauvegarde 

endogènes du patrimoine culturel Lega, à l’instar de celles de 

plusieurs autres sociétés d’Afrique subsaharienne (J. Thierry, 

2005), sont une combinaison d’activités techniques, rituelles et 

de protection des valeurs spirituelles et morale, reproduites et 

transmises de génération en génération. Par ce fait, elles sont le 

fait des acteurs locaux et ne constituent pas seulement l’apanage 

des spécialistes autorisés. Elles reposent sur la transmission 

orale (initiations Bwami et Bwali), la sacralisation des objets et 

pratiques (liés au surnaturel et au pouvoir sociopolitique), 

l’héritage familial des biens culturels, et la conservation 

technique des objets (par exemple, le stockage dans le Lubunga 

et l’usage du Mutanga). 

Dès lors, il s’agira dans un premier temps de présenter la 

méthodologique mobilisée dans le cadre de cet article. 

Deuxièmement nous procéderons à une brève présentation de la 

population d’étude. Ensuite, il sera question d’analyser les 

stratégies traditionnelles mises en place par la socioculture Lega 

dans le but de préserver son patrimoine culturel. Enfin, nous 

examinerons la situation de la sauvegarde du patrimoine culturel 

Lega à l’épreuve des faits.       

 

1. Méthodologie  

 

    1.1. Collecte des données et cadre théorique   

Les résultats de cet article proviennent d’une recherche menée 

dans le cadre de notre mémoire de Master intitulé « Patrimoine 

culturel et identité chez les Lega de la République Démocratique 

du Congo. Contribution à l’anthropologie culturelle » (M. 



 

322 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Victoire, 2024a), mais aussi de la recherche documentaire3. La 

collecte des données sur le terrain a été menée de manière 

itérative dans le Territoire de Mwenga, précisément dans la 

Chefferie de Basile. La collecte des données sur le terrain s’est 

déroulée en deux périodes. La première entre le 20 octobre 2022 

et le 2 décembre 2022, tandis que la deuxième entre le 12 juin et 

le10 juillet 2023.  

Les techniques de recherche suivantes ont été mobilisées : 

l’observation directe, l’entretien semi-directif et les récits de vie. 

Grâce à l’observation directe nous sommes entré en contact avec 

les comportements des différents acteurs, qui permettent de 

sauvegarder le patrimoine culturel. Cette technique a présenté 

l’avantage d’observer les écarts entre les données issues des 

entretiens et ce qui est réellement observé dans le quotidien des 

Lega, en vue de permettre la triangulation méthodologique. Elle 

nous a aussi permis de prendre connaissance des défis auxquels 

les stratégies endogènes de sauvegarde du patrimoine font face 

aujourd’hui. Pour sa part, l’entretien semi-directif s’est basé sur 

un guide d’entretien et a consisté en des entrevus avec les 

différents acteurs impliqués dans la sauvegarde du patrimoine. 

Partant de R. Quivy et V. Campenhoudt (1995), l’entretien semi-

directif étant une technique de collecte des données qui permet 

au chercheur de recueillir ou d’obtenir des informations sur les 

comportements, les attitudes, les opinions et les habitudes des 

individus dans une société donnée, l’objectif de cette technique 

a donc été celui de chercher à comprendre comment les Lega 

sauvegardent leur patrimoine, c’est-à-dire les stratégies 

développées par ces derniers en vue d’assurer la viabilité et la 

préservation de leur patrimoine pour les générations futures. 

Enfin, les récits de vie ont permis de recueillir les témoignages 

en rapport avec l’expérience de vie des acteurs, de manière à 

                                                           
3 La recherche documentaire a consisté en l’exploitation des ouvrages, des articles scientifiques, des mémoires 

et thèses, des Actes des colloques, des rapports de recherche et des Conventions ayant un rapport avec notre 

thématique, permettant ainsi la triangulation des données de terrain.    



 

323 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

avoir une vision plus globale des pratiques qui participent à la 

sauvegarde du patrimoine culturel Lega.        

Les entretiens se sont effectués auprès de 32 informateurs clés, 

à savoir 13 femmes et 19 hommes, en raison de leur large 

connaissance des typologies du patrimoine culturel Lega 

mobilisés dans le cadre de cet article et des stratégies qui 

interviennent dans leur sauvegarde. Ils comprennent les chefs 

traditionnels appelés Bami (Sg. : Mwami) et Bashiba (Sg. : 

Ishiba) qui sont des initiés de l’association Bwami ou la grande 

initiation Lega, les initiés du Bwali ou la petite initiation Lega, 

les artisans (vanniers, forgerons, potiers, sculpteurs), les 

hommes et femmes Lega et les autorités administratives. Il 

convient de préciser que nous avons rencontré dans la ville de 

Bukavu certaines personnes ressources avec qui nous avons eu 

des entretiens.  

Les données ainsi collectées ont été soumises à l’analyse de 

contenu qualitative et à l’analyse de contenu indirecte (O. 

Aktouf, 1987, pp.113,114) dans le but d’interpréter le sens, 

l’intérêt et le poids sémantique des données orales liées aux 

pratiques de sauvegarde recensées, mais aussi de décrypter leur 

signification culturelle au-delà des fonctions facilement 

perceptibles et appréhensibles.      

En vue de l’intelligibilité des données ainsi collectées, les 

théories ci-après ont été mises à contribution : 

l’ethnométhodologie (P. Amiel, 2010) en vue d’analyser les 

« ethnométhodes » mises en place par les Lega pour sauvegarder 

leur patrimoine culturel, et l’endosémie culturelle4 développée 

par E. Mbonji (2005), permettant de comprendre le sens et la 

signification que les Lega eux-mêmes accordent à leur 

patrimoine culturel, ainsi qu’à leurs pratiques. 

 

                                                           
4 L’endosémie culturelle est un principe développé par Mbonji Edjenguèlè dans sa théorie appelée ethnanalyse 

ou ethno-perspective. « L’endosémie est la reconnaissance de l’existence du sens à l’intérieur de toute culture 

et l’existence du recours à ce sens intrinsèque, inhérent, endogène dans l’entreprise ethno-anthropologique » 

(E. Mbonji, 2005, p.95). 



 

324 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

    1.2.  À propos des Lega 

Les Lega habitent la partie Est de la RDC, où ils occupent les 

Territoires administratifs de Mwenga, de Shabunda et de 

Walungu dans la Province du Sud-Kivu. On les trouve 

également dans le Territoire de Walikale situé dans la Province 

du Nord-Kivu, mais aussi dans la Province de Maniema, plus 

précisément dans le Territoire de Pangi.  

Ils sont les descendants de l’ancêtre éponyme « Lega ». Il s’agit 

d’un ancêtre commun mythique et inconnu auquel les Lega eux-

mêmes se réfèrent et dont ils se réclament des descendants (D. 

Biebuyck, 1973). Sur le plan politique, ni les chercheurs qui ont 

travaillé sur la société Lega (A. Moeller, 1936 ; J. Vansina, 

1966 ; B. Verhaegen, 1966 ; D. Biebuyck, 1973 ; M. Balaamo, 

2014, 2017, 2020 ; W. Mwilo-Mwihi, 2018, 2021), ni les Lega 

eux-mêmes ne font mention de l’existence d’une institution 

politique centralisée dans l’histoire de leur pays. En effet, le 

pouvoir politique y est de type parental, c’est-à-dire fondé sur 

les liens de sang et le droit d’ainesse (il est patriarcal, héréditaire 

et gérontocratique), et reconnu par des paires ayant la même 

compétence (il est doté ainsi d’une personnalité juridique) (M. 

Balaamo, 2017). Cette société ne connait pas de pouvoir 

centralisé. La gestion et l’exercice du pouvoir s’effectuent au 

niveau du clan, qui est l’unité politique la plus effective. Les 

initiés appelés Bami sont ceux qui y exercent le pouvoir 

politique, social et religieux de manière collégiale, telle une 

structure, une confrérie, une communion ou une association (M. 

Bukanga, 1973 ; M. Balaamo, 2014).  

Du point de vue historique, la socioculture Lega a d’une part 

subi les affres des invasions arabo-swahili5, et celles des 

                                                           
5 Le nom « arabo-swahili » leur est attribué par le fait que les arabes qui vont étendre leur puissance et culture 

au Congo ne viennent pas directement de l’Arabie. Plusieurs d’entre eux étaient déjà établis en Afrique depuis 

plusieurs siècles, notamment à Zanzibar pour y ériger un puissant sultanat et exerçant des échanges fréquents 

entre leurs pays d’origine et leur milieu de vie en Afrique. Les colonisateurs belges ont été précédés les arabo-

swahili qui ont occupé toute la partie Est de la République Démocratique du Congo. Ces derniers vont s’établir 



 

325 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

colonisateurs belge d’autre part. Il s’en est suivi des conflits et 

guerres postindépendance. La présence des forces étrangères et 

nationales autonomes (arabes, occidentales, rebellions et conflits 

armés) va sérieusement influer sur l’organisation socioculturelle 

et politique en bouleversant subséquemment les institutions 

traditionnelles, les modes de vie, la vision du monde et les 

croyances. Bref, l’ensemble du patrimoine culturel Lega fut 

sérieusement entamé à la suite de ces contacts interculturels 

impérialistes (Z. Lunanga et K. Kasongo, 1982 ; M. Balaamo, 

2014 ; W. Mwilo-Mwihi, 2021). Toutes choses qui se résument 

par l’imposition de l’ordre colonial et l’éjection pure et simple 

de l’ordre précolonial, c’est-à-dire la non-reconnaissance des 

institutions précoloniale (D. Biebuyck, 1973 ; M. Balaamo, 

2014), mais aussi l’abandon, l’incendie et le vol des objets 

rituels et des archives, des déplacements des populations, des 

morts et le vol des richesses du sol et du sol, etc. (Z. Lunanga et 

K. Kasongo, 1982 ; W. Kishilo, 1989 ; K. Vlassenroot et T. 

Raeymaekers, 2004 ; M. Balaamo, 2014, 2015 ; W. Mwilo-

Mwihi, 2021). De fait, les répercussions de ces différents 

éléments de vulnérabilité du patrimoine continuent à sévir dans 

la socioculture Lega. En dépit de ce tableau non reluisant, car 

jonché d’éléments « subversifs » pour la société Lega, celle-ci a 

pu préserver et pérenniser son patrimoine culturel grâce à 

diverses stratégies.  

 

2. Résultats et discussion  

 

Les résultats obtenus mettent en relief les pratiques 

traditionnelles développées par les Lega, en vue de la 

sauvegarde de leur patrimoine culturel. Selon D. Datouang 

(2014, p.118), la sauvegarde endogène du patrimoine culturel 

renvoie aux différentes pratiques que :  

                                                           
pendant longtemps dans cette partie du Congo, laissant un grand passif derrière eux (B. Verhaegen, 1966 ; Z. 

Lunanga et K. Kasongo, 1982 ; W. Mwilo-Mwihi, 2021).    



 

326 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Les sociétés, les populations, les groupes d’individus ou des 

familles avaient développées en vue de garantir la 

conservation et la transmission de leurs us et coutumes ainsi 

que des biens auxquels ils avaient des rapports particuliers. 

Ces éléments appartenaient à la double ambivalence 

comprenant le matériel et de l’immatériel, d’une part ; le 

culturel et le naturel, d’autre part. 

Il est donc question d’un type de patrimoine qui prend en compte 

non seulement l’objet désigné comme patrimoine, mais 

également la fonction de cet objet en lien étroit avec son poids 

symbolique et son usage. De l’analyse des données collectées 

sur le terrain et de l’exportation documentaire, il est ressorti que 

les Lega ont mis en place quatre principales pratiques qui 

favorisent la sauvegarde de leur patrimoine. Il s’agit de la 

transmission, la sacralisation, l’héritage et la conservation.  

 

    2.1. La transmission comme pratique de sauvegarde du 

patrimoine culturel chez les Lega  
La transmission est une pratique de sauvegarde traditionnelle du 

patrimoine pratiquée chez les Lega depuis des siècles en vue 

d’assurer sa pérennisation et/ou sa perpétuation dans le temps et 

dans l’espace. Elle se fait à travers les initiations traditionnelles, 

assurées par les Trésors Humains Vivants (A. Skounti, 2005), à 

l’aide des supports matériels et immatériels.  

La transmission du patrimoine se fait principalement de manière 

verbale, des aînés vers les cadets. Ce qui fait que l’oralité soit au 

centre de la civilisation Lega en particulier et de la civilisation 

négro-africaine en général. Voilà pourquoi Oumar Konaré, cité 

par M. Fall (2022, p.21), lance cette alerte : « Si l’Afrique perd 

sa mémoire sonore, elle perd sa mémoire tout court ». 

 

    2.2. Les initiations traditionnelles comme cadres de 

transmission du patrimoine 

C’est pendant les initiations que le patrimoine culturel est  



 

327 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

transmis aux générations futures, permettant à ce dernier d’être 

à l’abri de la dégradation, tout comme d’une probable 

disparition. Le Bwali6 et le Bwami7 sont des cadres 

institutionnels de la transmission du patrimoine culturel chez les 

Lega. Comme le note M. Balaamo (2022, p.14), « Toute 

initiation vise l’acquisition de connaissances, l’apprentissage 

des principes de conduite de la communauté ou du groupe social 

et de signification profonde de choses jusqu’à leur maitrise ».  

C’est l’institution Bwami qui a parmi ses attributions 

l’organisation de l’initiation Bwali. Elle assume par ce fait la 

transmission du patrimoine culturel aux jeunes. Le Bwali ou 

Lutende est un cadre où l’on transmet au jeune Lega les valeurs, 

les coutumes ainsi que l’histoire de sa communauté. Par le 

Bwali, l’initié acquiert le droit de participer à la vie culturelle et 

religieuse de la communauté et devient par le fait même prêt à 

assumer son rôle d’homme grâce aux enseignements lui 

inculqués, aux épreuves endurées et aux activités exercées. Cette 

formation est à la fois morale, physique, intellectuelle et 

spirituelle. Ce qui nous permet d’affirmer que grâce à cette 

transmission, non seulement l’on préserve les traditions 

séculaires de la disparition, mais aussi la société forme l’homme 

selon l’idéal voulu par la communauté. 

Parlant du Bwami comme cadre de transmission du patrimoine 

culturel, B. N’sanda (1995) révèle qu’il s’agit d’une caste très 

fermée d’acquisition des connaissances ésotériques (savoir 

social, coutumes, généalogies, histoires, magies, divination, rites 

cultuels) grâce aux barrières institutionnelles (initiations 

graduelles) et ésotériques (connaissances magiques et rituelles) 

mis en place par la coutume. Par ce fait, en tant qu’institution, le 

                                                           
6 L’initiation Bwali est réservée à la gente masculine. Pendant cette initiation, le jeune Lega bénéficie d’une 

formation à la fois théorique et pratique. L’on y transmet au jeune des connaissances relatives à la morale, à 

l’histoire, aux coutumes, à la sagesse et aux esprits de la communauté, à la sexualité et aux différentes activités 

socioéconomiques (chasse, pêche, collecte des ressources forestières).      
7 L’initiation Bwami vise la formation des élites Lega appelés Bami. Ce sont ces derniers qui président à la 

destinée de la communauté. Ils y exercent des fonctions sociales, politiques, judiciaires, religieuses et 

thérapeutiques.   



 

328 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Bwami devient un cadre au sein duquel se transmet de manière 

hiérarchisée tout le savoir initiatique aux membres.  

Ce savoir est ainsi protégé en ce sens que la caste de 

connaisseurs se transmet de génération en génération. Ainsi 

donc, « la corporation assure la fonction de conservation et de 

transmission de traditions propres et savoirs spécifiques » (M. 

Balaamo, 2020, p.14). Tout au long de l’initiation, le candidat 

est porté par un tuteur qui se porte garant de ses qualités morales 

et intellectuelles. M. Balaamo (2020, p.11) affirme à ce propos 

que le tuteur ne fait que « transmettre une tradition et une 

connaissance que lui-même a reçues de ses maîtres ». 

 

       2.2.1. Les Trésors Humains Vivants comme garants de la 

transmission du patrimoine 

Citant l’article 3 d’un projet de loi relatif à la conservation et à 

la protection du patrimoine culturel et naturel du Royaume du 

Maroc, alors en cours de finalisation, A. Skounti (2005, p.52) 

indiquait que les Trésors Humains Vivants sont des personnes : 

 

Reconnues pour l’excellence et la rareté de leur savoir-faire 

et qui incarnent les compétences et les techniques de certains 

aspects de la vie culturelle et artistique, qu’ils soient de 

représentativité locale ou nationale tels que les 

représentations théâtrales, la danse et la musique 

folkloriques, les métiers et le travail, l’habitat, l’alimentation 

et le vêtement et tous les autres arts définis plus haut.  

 

De même, dans son étude portant sur les savoirs locaux 

(endogènes, indigènes, autochtones), M. Roué (2012, p.10) 

déclare que « dans les sociétés traditionnelles, […] il y a des 

gens ordinaires, des spécialistes, et seulement quelques 

individus exceptionnels qui sont de grands savants, et que l’on 

rencontre donc statistiquement peu souvent ».  



 

329 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Dans le même registre, chez les Lega, nous pouvons considérer 

comme Trésors Humains Vivants, les Bami, les Bakundi, et 

autres personnes détenant des savoirs et savoir-faire 

traditionnels tels que les artisans, les chanteurs et danseurs de la 

musique traditionnelle, ainsi que les joueurs des instruments de 

la musique traditionnelle. En fait, l’élément humain est central 

dans la création, le maintien, la transmission et la valorisation 

des formes patrimoniales Lega (croyances, initiations, interdits, 

vannerie, poterie, forge, sculpture, chants, danses, etc.). 

Les membres de l’association Bwami sont appelés Bami. Ces 

derniers sont des gardiens de la coutume car ils ont pour fonction 

de sauvegarder, de transmettre et de faire respecter cette 

coutume dans la communauté. W. Mulyumba (1993, p.76) 

confirme cette responsabilité qui est la leur lorsqu’il les 

reconnait comme « les dépositaires du patrimoine culturel et 

religieux, et le bwami comme la source de la sagesse et de la 

maturité sociale ». Selon cet auteur, la maturité est seul 

l’apanage des Bami, et dans cette structure hiérarchique 

gérontocratique, chaque membre de l’association est junior par 

rapport à d’autres membres plus gradés, mais ils sont 

collégialement considérés comme piliers de l’édifice social. 

C’est donc en connaissance de cause qu’un initié du Bwami 

affirme à propos des objets initiatiques et des connaissances 

initiatiques ce qui suit : « c’est la tradition que nous gardons, elle 

ne nous appartient pas. Nous gardons la tradition pour la 

transmettre à vous nos enfants, la famille. Nous, nous ne faisons 

que garder la coutume de nos ancêtres. Et vous, il faut la 

respecter, peu importe où vous êtes ».8 

Cette affirmation est aussi partagée par M. Balaamo (2020, p.15) 

lorsqu’il dit :  

Les maîtres d’initiation sont responsables des rites 

d’initiation qui transmettent des valeurs initiatiques. Le 

maitre d’initiation est le gardien d’un capital intellectuel, 

                                                           
8 Extrait d’entretien du 22 novembre 2022 avec Mwami Kambila, 73 ans, à Bugambi.    



 

330 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

social et matériel qu’est le savoir initiatique traditionnel. Il 

est titulaire d’un devoir de garde et de conservation qui 

implique un droit d’usage et non pas un droit de propriété. Le 

savoir initiatique traditionnel est un patrimoine inaliénable, 

hérité des ancêtres et, en tant que tel, il doit être transmis 

intact aux générations futures. 

Et en guise d’ajout, lors d’un entretien nous accordé, il révèle ce 

qui suit :  

 

Au Bulega il n’y a aucun Musée. Parce que pour nous le 

Musée c’est une personne. Quand vous êtes à l’initiation 

chaque Mwami vient avec ses enseignements qu’il va vous 

transmettre et des objets dont il va vous expliquer la 

signification. C’est là qu’on va vous dire que vous lisez pala9. 

Tu vois, la meilleure façon de protéger la culture Lega c’est 

de protéger ses initiations10. 

 

De ces propos, il ressort qu’en terme de sauvegarde du 

patrimoine, les membres de l’association Bwami (Bami) jouent 

deux rôle principaux : celui de la transmission du patrimoine 

culturel à travers les initiations traditionnelles car dépositaires 

de la culture et des traditions ; et celui de la garde ou 

conservation des objets initiatiques intervenant dans les 

initiations et différents autres usages pour le bien de la 

communauté.  

Par ailleurs, les initiateurs appelés Bakundi, interviennent dans 

la petite initiation Lega (Bwali), où ils jouent un rôle éducatif en 

transmettant le savoir initiatique aux Batende (élèves). En effet, 

les Bakundi, qui sont des anciens initiés du Bwali, détiennent une 

large connaissance de la coutume et des valeurs sociales de par 

leur expérience de vie et le fait d’être passés par cette initiation 

il y a plusieurs années. La sagesse et les connaissances ainsi 

                                                           
9 Pala ou Mpala veut dire initiation, cérémonie initiatique.   
10 Extrait d’entretien du 15 novembre 2022 avec Balaamo Mokelwa, 59 ans, à Bukavu. 



 

331 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

acquises leur confèrent un traitement particulier au sein de la 

communauté. Voilà pourquoi M. Balaamo (2020, p.11) 

confirme leur importance en des termes :  

 

La culture de parrainage (kikundi) est fondée sur la 

connaissance accumulée et l’expérience acquise dans le 

temps. D’où le respect des anciens qui sont la sagesse 

personnifiée. L’ancien est très respecté grâce à l’expérience 

acquise et son âge marquera physiquement son statut de 

« vieux ». Il symbolise la connaissance et la sagesse, il a la 

préséance dans les débats, les palabres et les prises de 

décisions.   

 

Comme les Bami le font avec l’initiation Bwami, les Bakundi 

protègent à leur tour le savoir initiatique de l’initiation Bwali de 

la désagrégation et de la disparition, en étant d’une part des 

dépositaires de ce savoir, et des agents transmetteurs des savoirs 

initiatiques aux jeunes générations, d’autre part.  

Enfin, les forgerons, les sculpteurs, les guérisseurs-féticheurs et 

autres artisans (maîtres dans différents arts) sont aussi détenteurs 

et dépositaires de larges connaissances coutumières comprenant 

les savoirs et savoir-faire traditionnels. Dans cette optique, ils 

participent à la protection et à la pérennisation d’un savoir 

multiséculaire, notamment par sa transmission aux générations 

futures, eux-mêmes l’ayant acquis auprès de leurs 

prédécesseurs. En réalité, les savoirs et savoir-faire sont un 

patrimoine fragile qui, faute de transmission aux générations 

futures pouvant assurer la relève, risquerait de disparaitre.  

À la suite de tout ce qui précède, il résulte l’urgence et 

l’importance d’assurer la protection et la valorisation des 

Trésors Humains Vivants, qui constituent un vaste réservoir du 

patrimoine culturel Lega, en ce sens que leur disparition 

impliquerait en conséquence celle du patrimoine culturel de ce 

peuple. Comme le rappelle M. Roué (2012, p.10), « si quelques-



 

332 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

uns, à travers une vie passionnée par l’acquisition de 

connaissances, sont devenus de véritables savants, beaucoup de 

savoirs liés à des pratiques sont détenus par une fraction de la 

population ».  

 

       2.2.2. Les supports de transmission du patrimoine culturel 

Le patrimoine culturel chez les Lega se transmet d’une part au 

moyen des objets que nous rassemblons ici sous l’appellation 

d’idéogrammes, et d’autre part dans des cadres physiques bien 

définis. 

 

 Les idéogrammes comme supports de transmission du 

patrimoine culturel 

Le savoir initiatique est aussi conservé et transmis grâce aux 

supports matériels ayant une signification culturelle connue des 

initiés uniquement. Pour citer M. Balaamo (2014, p.161), et nous 

ne saurions mieux le dire :  

Ces connaissances sont conservées sur des supports matériels 

sous forme de signes, symboles, idéogrammes et des œuvres 

d’art qui sont de signifiants qui renvoient aux signifiés. Les 

signes, symboles, idéogrammes et œuvres d’art sont 

intimement associés avec des aphorismes, qui sont définis 

comme des bitondo bya eisi/kisi (les savoirs ou 

connaissances du monde). C’est ce qui fait que l’image et la 

métaphore soient au centre de la culture Lega. La 

connaissance passe par l’appropriation de sens. C’est 

pourquoi tout être humain est appelé à apprendre à lire les 

métaphores et en à faire l’usage. 

Parlant de la transmission comme pratique de sauvegarde 

traditionnelle du patrimoine culturel Lega à travers les 

idéogrammes, M. Balaamo déclare ce qui suit :   

Pour nous ce sont nos statuettes-là et les masques qui sont nos 

idéogrammes parce que ce sont des portatifs. Nous n’avons 

jamais constitué de gros objets, non. Nous, toutes nos œuvres 



 

333 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

d’art étaient des portatifs. Parce que chez nous, ces œuvres 

d’art constituaient nos livres et les Bami doivent parcourir de 

longues distances avec dans leur panier pour aller aux 

initiations11.  

De fait, au sein de la corporation Bwami, c’est par degrés que 

l’on est initié aux mystères des objets et aux symboles. Les 

objets initiatiques (masengo) jouent plusieurs fonctions leur 

conférées par la coutume, parmi lesquelles la fonction 

didactique.  

D’un autre côté, le Mutanga12 constitue aussi un moyen de 

transmission et de pérennisation du patrimoine culturel Lega, en 

ce sens que l’on y suspend plusieurs objets qui permettent aux 

Lega de bien intérioriser les proverbes que lesdits symboles 

représentent ainsi que leurs significations. Ces proverbes 

véhiculent plusieurs leçons de vie et sont utilisés dans diverses 

circonstances. Une initiée du Bwami décrit la mobilisation du 

Mutanga en ces termes : 

Quand il y a un litige, on commence à expliquer le Mutanga 

aux personnes qui sont en conflits sous forme de conseil ou 

leur montrer la gravité de la situation et ses conséquences. Ou 

encore, si une personne s’est mal comporté, on lui dit 

comment son comportement est grave et les conséquences de 

sa faute si elle n’est pas réparée. Il y a beaucoup de choses 

qu’on doit mettre sur cette corde et tu dois connaitre le 

proverbe qui accompagne chaque objet. Il y a le respect, la 

solidarité, l’amour, le mépris, les injures, l’orgueil, il y a 

beaucoup d’enseignements13. 

Le Mutanga s’avère être un moyen développé par les Lega en 

vue de la conservation intellectuelle et/ou mentale de certains 

modèles de comportements types au sein de la communauté. Ce 

                                                           
11 Extrait d’entretien du 15 novembre 2022 avec Balaamo Mokelwa, 59 ans, à Bukavu. 
12 « Le Mutanga est un outil constitué d’une liane sur laquelle sont suspendus de petits objets qu’on rencontre 

dans la vie courante (parties des plantes, pirogue, corbeille, tambour, nasse, nattes enroulées, instruments de 

musique, etc.), lesquels sont investis d’une signification culturelle, et donc ayant une valeur symbolique car, 

ils renvoient à des proverbes que les Lega sont censés maîtriser et traduire » (M. Victoire, 2024b, p.265).  
13 Extrait d’entretien du 28 juin 2023 avec Ishiba Wabutola, 61 ans, à Bugambi.    



 

334 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

qui fait dire à M. Kibasomba et G. Defour (1982) que cet outil 

se révèle comme étant un véritable conservatoire des valeurs 

morales protégées sur des objets ayant des significations 

déchiffrables uniquement par des personnes ayant reçu une 

éducation morale Lega.  

 

 Les cadres physiques comme supports de transmission 

du patrimoine culturel 

Les initiations traditionnelles Bwali et Bwami se déroulent dans 

des cadres physiques qui servent alors de supports de 

transmission des connaissances initiatiques. De fait, le Bwali et 

le Bwami trouvent en ces lieux des cadres de transmission qu’il 

leur faut. Il s’agit entre autres du Lubunga ou Lusu et du camp 

initiatique ou Lutende. 

Le Lubunga est un bâti situé d’habitude au milieu du village et 

où se rassemblent les hommes pour parler des questions relatives 

à la communauté. Selon W. Mulyumba (1993, p.80), c’est des 

échanges et discussions des adultes réunis dans ce lieu que les 

jeunes découvrent les leçons de l’existence et le début de la 

sagesse. La case Lubunga est le support de plusieurs activités 

culturelles à grande valeur symbolique. Cependant, cette case ne 

présente pas des traits extraordinaires malgré son importance. 

Comme partout en Afrique, chez les Lega, les dimensions 

données aux bâtis ne sont pas proportionnelles à leur valeur 

symbolique. Voilà pourquoi K. Sékou (2005, p.70), parlant des 

bâtis dans les communautés traditionnelles de la Haute-Guinée, 

remarque que « cette valeur du sacré s’incarne plutôt dans une 

relative simplicité, signe de la grande sagesse de la culture ». W. 

Mulyumba (1993, p.80) attribue à cette case les fonctions 

suivantes :  

Forum politique où se traitent toutes les affaires, elle est aussi 

le lieu des cultes communautaires, la cour où sont organisées 

les palabres, rendus les jugements, prononcées les sentences 

et réprimés les délits commis contre les mœurs et la moralité 



 

335 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

publique. C’est aussi là que sont prises les graves décisions 

concernant toute la vie de la communauté.  

L’initiation Bwami se déroule également dans cette case et tous 

les objets initiatiques(Masengo) y sont gardés. Ils sont contenus 

à l’intérieur d’un panier appelé Isengo (Pl. Masengo), Mutula ou 

Ndala, que seul le Mwami a le droit d’ouvrir. Les objets contenus 

dans ce sac sont soustraits à la vue des profanes. Ces derniers 

remplissent de hautes fonctions dans la communauté par les 

Bami (guérison des maladies, jugement des délits, 

enseignements initiatiques, etc.).  

Grâce à cette transmission de la tradition et à la conservation des 

objets initiatiques dans le Lubunga, le patrimoine culturel est 

préservé de la dégradation et sauvegardé dans la mémoire des 

jeunes qui, à leur tour, devront le transmettre aux générations 

futures plus tard.    

Dans la même optique, un camp initiatique appelé Lutende est 

établi pour accueillir les novices (Batende) venant pour 

l’initiation Bwali. Il est érigé dans la forêt loin des habitations, 

et les initiés ne pourront en sortir qu’une fois toute l’initiation 

achevée. Ce n’est que dans ce cadre bien défini, c’est-à-dire la 

forêt, que les exercices et les différentes activités intervenant 

dans la maturation à la fois physique, psychologique et morale 

du jeune initié peuvent se dérouler. Ce lieu constitue alors un 

cadre favorable pour la perpétuation et la protection, non 

seulement de l’initiation Bwali en tant qu’activité identitaire, 

mais aussi de tous les objets et les valeurs symboliques utiles à 

la communauté dont elle est la garante.  

 

    2.3. La sacralisation comme pratique de sauvegarde du 

patrimoine culturel chez les Lega  

Par sacralisation, nous entendons le traitement particulier et/ou 

différentiel ou exceptionnel dont bénéficie un élément du 

patrimoine culturel, en raison d’une certaine fonction ou d’une 

propriété lui attribuée en lien avec le surnaturel ou le pouvoir 



 

336 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

sociopolitique auquel il est rattaché. La sacralisation illustre une 

protection symbolique du patrimoine culturel selon D. Datouang 

(2014). Par ce fait, elle est un moyen développé par les Lega en 

vue de sauvegarder leur patrimoine. 

Les initiations traditionnelles sont protégées par un serment de 

confidentialité prononcé par l’initié soit devant les vieux du clan, 

soit devant le maître d’initiation selon les cas. Pour le cas précis 

du Bwali, M. Bukanga (1973, p.207) note : « devant les vieux du 

clan, les batende prêtent serment de fidélité aux secrets de 

l’initiation ; et ce au risque de leur vie ». De même, les pratiques 

liées au droit sont protégées par le caractère sacré qui entourent 

les croyances Lega. En effet, la violation d’un délit moral ou 

Mukyombo (interdit et tabou) implique chez le déviant le 

payement d’une pénalité en guise de réparation. S’il ne le fait 

pas et/ou cache son action, ce dernier s’expose au courroux des 

Bami qui pouvait occasionner des conséquences d’ordre 

spirituel pouvant conduire à l’extermination de sa famille. Un 

informateur, initié du Bwali, éclaire sur les conséquences liées à 

la violation du délit en ces termes : 

Un seul homme peut exterminer toute sa famille à cause de 

ses fautes. Tu vas entendre qu’une personne qui n’a même 

pas été malade est déjà morte, oh ! tel coté aussi quelqu’un 

d’autre est mort. Donc dans cette famille, il y a quelqu’un qui 

a fait le Mukyombo, mais il n’a pas avoué sa faute aux Bami. 

Et si ça se fait connaitre alors que les membres de sa famille 

sont déjà morts à cause de lui, il sera déjà trop tard. Et toi qui 

extermines les gens comme ça, n’est-ce pas tu seras être 

détesté par tout le monde ? On te dira : si tu n’allais pas faire 

telle chose, tel serait encore vivant14. 

A la suite de la violation d’un délit moral, le récalcitrant pèche 

non seulement contre les êtres surnaturels et les Bami, mais aussi 

contre toute la communauté. D’où, l’intérêt de transmettre ces 

connaissances aux jeunes en vue de les mettre à l’abri du 

                                                           
14 Extrait d’entretien du 21 novembre 2022 avec Babingwa Mulubi Muyikwa, 84 ans, à Mwenga-Centre.     



 

337 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

courroux des ancêtres, de même que pour préserver le bien-être 

spirituel, social, économique et culturel de toute la communauté. 

Par ailleurs, les cadres abritant les initiations traditionnelles sont 

sacrés et solennels.  

Pendant leur exécution, les lieux qui les abritent sont interdits 

aux profanes. En effet, les initiations Bwali se déroulent dans la 

forêt (Lutende) où un camp est érigé pour cette finalité, et ceux 

du Bwami dans la case du Mwami (Lubunga lwa Mwami). 

Durant toute la période que dureront les célébrations et 

cérémonies initiatiques, ces endroits, où tout le monde pouvait 

facilement accéder, sont transformés en des zones et espaces 

sacrés dont l’accès est strictement interdit aux profanes, sous 

peine de sanctions graves. Seuls les initiés peuvent y accéder. 

Les entrés du Lubunga sont fermées, de même que l’accès au 

Lutende est suspendu, et ces lieux deviennent des « temples » où 

sont exposés les objets initiatiques. Ils deviennent l’habitacle des 

esprits (Kimbilikiti, Kabile, Shabukangwa, etc.), convoqués 

comme patrons des initiations. Ce qui contribue à la protection 

des initiations traditionnelles qui trouvent en ces lieux des cadres 

adéquats favorisant leur bon déroulement.  

Chez les Lega, les œuvres d’arts sont dévoués à l’association 

Bwami. L. Perrois (1989, p.41) ne notait-il pas à ce sujet que 

« l’œuvre prime partout l’artiste qui l’a façonné dans la mesure 

où l’objet est, au-delà de ses apparences, un réservoir de forces 

et un instrument rituel ». De fait, avant qu’un objet ne soit utilisé 

et chargé d’une certaine force, il n’a aucune valeur. Ce qui n’est 

pas le cas après sa consécration. C’est ainsi que par exemple, 

une fois certains biens culturels décrétés appartenir à 

l’association Bwami ou à un membre de cette association, ils 

détiennent une certaine valeur sacrée et symbolique, et sont par 

le fait même soumis à un traitement particulier. Ce nouveau 

traitement qui leur est attribué contribue par corollaire à leur 

protection. Ces objets suscitent chez les profanes (Bagunda) de 

la terreur et un sentiment d’effroi car ils sont très dangereux, 



 

338 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

mystiques, voire magique. Ils sont donc sacrés et par ce fait 

interdits aux non-initiés (M. Victoire, 2024b). Ces différents 

objets sont aussi soumis à un traitement particulier par leurs 

détenteurs, c’est-à-dire les Bami.Les objets initiatiques sont dès 

lors chargés d’une puissance héritée de plusieurs usagers à 

travers le temps, de sorte que leur profanation entrainerait des 

répercussions néfastes chez le récalcitrant, ces derniers pouvant 

conduire à la mort de l’initié. Grâce à cette pratique 

traditionnelle, ces objets ont été protégés depuis des générations 

dans la communauté. 

Enfin, tous les objets dévoués à l’association Bwami revêtent un 

caractère sacré et ne peuvent, sous aucun prétexte être troqués, 

échangés ou vendus. Personne ne peut en disposer comme il veut 

de peur de s’exposer à des répercussions d’ordre surnaturel, qui 

peuvent conduire à la mort. Parlant des objets initiatiques, une 

initiée du Bwami déclare ex professo ce qui suit :  

Ce sont les choses de la tradition, on nous les a laissées et 

nous on va les laisser aux autres. Quand tu deviens Mwami 

on t’habille aussi tout ceci et on te donne les Masengo et 

autres. Lui aussi il va laisser à l’autre, le jour qu’il va mourir 

l’autre aussi va les porter. […] c’est pourquoi on ne vend pas 

ces objets. Si tu les vends à cause de ton orgueil de la 

coutume, tu l’as cherché toi-même, tu vas mourir à cause de 

ça. On ne peut pas vendre ces choses. Même si tu me donnes 

combien, comme je suis ici, vaut mieux je dors affamée au 

lieu de vendre une seule chose parmi ces objets de la 

coutume. Ça peut me tuer15.  

Il découle de cette affirmation que les objets initiatiques 

transmis de génération en génération comme héritage, sont 

protégés par la coutume une fois consacrés. Par ce fait, ils sont 

donc aussi des instruments de puissance et d’identité sociale et 

culturelle.  

 

                                                           
15 Extrait d’entretien du 14 juin 2023 avec Ishiba Wabutola, 61 ans, à Bugambi.  



 

339 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

    2.4. L’héritage et sauvegarde du patrimoine culturel Lega 

L’héritage est une pratique de sauvegarde traditionnelle du 

patrimoine culturel en ce sens que, grâce à elle, les jeunes Lega 

héritent du patrimoine matériel de leurs aïeux, lequel sera par 

ailleurs transmis à leur descendance le moment venu. Le Bwami 

Lega est aussi familial. Le novice s’initie au grade d’un de ses 

parents et hérite par la même occasion des objets et insignes 

relatifs à ce grade. A ce propos, Balaamo Mokelwa, bien au 

courant de la tradition Lega, déclare ce qui suit :  

 

Le Bwami est une aristocratie, parce qu’il existe des 

degrés dans le Bwami. Et le Bwami est familial : il y a 

vos Masengo qui sont là-bas au village et il y a quelqu’un 

qui les garde. Si un membre de votre famille veut être 

membre du Bwami, on lui donne toutes les choses qui 

appartiennent à sa famille, selon le degré auquel il 

s’initie16.  

 

M. Bukanga (1973, p.112) confirme cette déclaration lorsqu’il 

affirme qu’à la mort du Mwami, celui-ci est enterré devant ou 

derrière sa maison et l’on dépouille le défunt de ses ornements 

et d’autres objets qui doivent rester comme héritage familial et 

qui seront conservés dans le panier initiatique (Isengo). Comme 

le soulève V. Baeke (2009, p.9), les objets initiatiques 

(masengo) étaient « conservés dans des paniers dont la 

responsabilité se transmettait d’un mwami montant en grade à 

celui qui allait lui succéder ».  

Les objets ainsi hérités forment le lien entre les générations qui 

se succèdent car, ils représentent la mémoire de leurs anciens 

utilisateurs. En réalité, ils sont chargés d’émotions et d’histoire. 

Grâce à cet héritage, l’initié incarne aussi la force dont a été 

chargée l’objet depuis des générations selon les différents 

                                                           
16 Extrait d’entretien du 15 novembre 2022 avec Balaamo Mokelwa, 59 ans, à Bukavu. 



 

340 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

utilisateurs. Par cette action, l’objet n’est plus un simple bien 

culturel, mais devient un patrimoine à protéger et à sauvegarder 

à tout prix. D’où cette affirmation d’un gardien de la tradition :  

 

Ces objets appartenaient à mon père, et à son père avant 

lui et lui aussi les a reçus de son père. Ils sont morts et ils 

les ont laissés et ils ont été bien gardés. Tous les objets 

que tu vois et qui sont dans le panier sont leur héritage. 

J’ai pris le Bwami à 28 ans parce que je n’ai pas voulu 

voir cet héritage et cette force disparaitre17. 

 

En effet, les objets hérités interviennent dans l’exercice de 

plusieurs fonctions dans la communauté. Les insignes et les 

objets initiatiques incarnent une force et une puissance rendues 

permanentes grâce à l’apport des générations successives. Ainsi, 

les Bami puisent des Masengo (objets initiatiques) la force 

nécessaire pouvant leur permettre de répondre favorablement 

aux différents besoins de la communauté. Ces besoins peuvent 

être sociaux (la famine, la chance lors de la chasse, etc.), 

médicaux (la guérison des maladies, le désir de la longévité, etc.) 

ou encore religieux (la protection contre les mauvais esprits, les 

mauvais sorts, la purification d’un délit moral, etc.). 

L. Perrois (1993, p.117) confirme cette incarnation des forces 

surnaturelles dans les objets rituels chez les peuples de l’Ouest 

Cameroun en affirmant que, pour ces peuples, « le pouvoir du 

rite emprisonne dans la statue ou le masque, pour toujours ou 

pour le temps d’une cérémonie, les forces dont l’intervention 

sera nécessaire ». Du fait de cette transmission aux générations 

futures, les biens constituant le patrimoine culturel des Lega sont 

conservés et sauvegardés. Ils sont ainsi soustraits au danger lié à 

la disparition et à la dégradation. 

 

 

                                                           
17 Extrait d’entretien du 28 juin 2023 avec Mwami Kambila, 73 ans, à Bugambi. 



 

341 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

    2.5.  La conservation et sauvegarde du patrimoine culturel 

Lega 

La conservation renvoie ici aux mesures entreprises par une 

communauté pour étendre la durée de vie du patrimoine culturel, 

tout en renforçant la transmission de ses messages et de ses 

valeurs patrimoniales majeures.18 Les objets initiatiques sont 

conservés dans l’Isengo ou panier initiatique. Ce dernier est à 

son tour sauvegardé dans la case Lubunga. Parfois, ils sont 

maintenus au chaud dans la case, car placés au-dessus d’une 

étagère appelée Itala, située en hauteur par rapport au foyer 

(cuisine) pour bénéficier de la chaleur de la fumée. Cette 

pratique les préserve des insectes xylophages et du froid, qui 

pourraient les dégrader. Cette technique est aussi utilisée pour la 

conservation et/ou la conservation des aliments et des bois de 

chauffage.  

La case Lubunga est bâtie à partir des matériaux naturels 

locaux : armature de pailles, des piliers et des claies en bois, 

murs en boue et en bambous, et toiture en pailles et/ou en feuilles 

(Magungu/Milemba ou Megaphrynium macrostachyum, mbishi, 

buele, etc.), superposées sur des claies maintenues par des 

cordes en lianes ou en rotin. Le choix des bois utilisés est porté 

sur des essences qui présentent une bonne résistance naturelle 

comme le Isembekele ou Kisembekele (Cyathea manniana). La 

toiture est conique et à pente forte, de manière à faciliter 

l’écoulement d’eaux des pluies. Pour ce qui est de l’entretien de 

cette case, les matériaux utilisés dans la construction ont en 

général une durée plus ou moins longue. De même, ceux qui sont 

les plus fragiles (paille, boue, bambou) sont périodiquement 

remplacés. Par ailleurs, le Lubunga est régulièrement entretenu : 

l’intérieur est des temps en temps balayé et réchauffé (enfumé) 

de manière à débarrasser la case des différents parasites. Ces 

                                                           
18 Cette définition est inspirée de l’UNESCO, en ligne sur https://uids.unesco.org/fr/glossary-

term/conservation-du-patrimoine-culturel  

https://uids.unesco.org/fr/glossary-term/conservation-du-patrimoine-culturel
https://uids.unesco.org/fr/glossary-term/conservation-du-patrimoine-culturel


 

342 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

pratiques contribuent à la bonne protection et/ou conservation 

du Lubunga et des objets initiatiques qui y sont conservés.  

Pour ce qui est du Mutanga, il est suspendu sur deux arbres dits 

piliers de la création et reste toujours ouvert du côté droit. La 

fermeture du côté gauche symbolise le début même de la vie et 

de l’univers. C’est le commencement de toute chose, vide de 

toute expérience humaine et donc rien ne peut y être ajouté. 

Toutefois, la corde n’est jamais fermée définitivement du côté 

droit de sorte que l’on peut toujours y suspendre d’autres objets 

car, les objets n’en finissent jamais (T. Ikanga, 2012). Cela est 

fait volontairement pour signifier que nul ne détient le monopole 

de la connaissance étant donné qu’il est possible qu’un individu 

donne une explication d’un objet qui n’est pas suspendu sur la 

corde qui se trouve en face de lui. Ainsi, en fonction de 

nouveaux défis auxquels l’homme Lega pourra faire face dans 

l’avenir, l’ouverture symbolise qu’il aura la possibilité d’ajouter 

d’autres objets sur la corde de manière à enrichir les 

connaissances. Par ce fait, le Mutanga est infini, traditionnel et 

contemporain selon les époques.  

 

3. La sauvegarde endogène du patrimoine culturel Lega à 

l’épreuve des faits        

 

Les risques de dégradation du patrimoine culturel Lega sont 

toujours d’actualité malgré les stratégies endogènes mises en 

place par la communauté pour s’assurer de sa pérennisation. En 

effet, l’impact réel de ces pratiques sur la sauvegarde dudit 

patrimoine reste aujourd’hui limité. À ce propos, le principe 25 

de la Déclaration de Mexico (1982) rappelle que : 

 

Le patrimoine culturel a été souvent endommagé ou 

détruit par négligence ainsi que par les processus 

d’urbanisation, d’industrialisation et de pénétration 

technologique. Mais plus inacceptables encore sont les 



 

343 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

atteintes portées au patrimoine culturel par le 

colonialisme, les conflits armés, l’occupation étrangère 

et les valeurs imposées de l’extérieur. Toutes ces actions 

contribuent à rompre les liens unissant les peuples à leur 

passé et à effacer celui-ci de leur mémoire. 

 

En réalité, le patrimoine culturel Lega n’est pas à l’abri de la 

dévalorisation, de la désagrégation, voire de la disparition face à 

l’acuité de la mondialisation qui a comme conséquence 

l’uniformisation et la fragilisation des cultures comme le pensent 

F. Harvey (2002), D. Parenteau (2007), J. Tardif, 2008 et F. 

Jullien (2009). De même, l’inaction du pouvoir publique, les 

réformes politiques et administratives, les actions du 

christianisme, le processus d’urbanisation, le modernisme et les 

mutations socioéconomiques sont autant des facteurs qui 

accélèrent la dégradation voire la disparition du patrimoine 

culturel.  

Dans ce contexte de mutation, l’avènement de nouveaux métiers 

comme celui d’infirmier, d’enseignant, de commerçant ou de 

fonctionnaire employé par l’Etat ou des ONG, sont venus 

remplacer ceux de Mwami et d’artisan car ils intéressent de plus 

en plus les jeunes qui ne trouvent plus en ces derniers des 

activités à même d’améliorer leur statut social. En réalité, les 

réformes politiques, administratives et judiciaires ont eu comme 

conséquence la paupérisation des membres de l’association 

Bwami qui ont parmi leurs attributions la garde de la tradition et 

de toute la coutume. Ces derniers sont contraints de survivre 

dans un monde de plus en plus globalisé.  

Le Bwami a connu son âge d’or dans une société où la terre ne 

manquait pas et où aucune sècheresse redoutable n’obligeait à 

emmagasiner des réserves alimentaires : une société de 

solidarité et d’abondance. Dans ce contexte précis, B. 

Verhaegen (1966, p.28) affirme que 80% des Lega étaient initiés 

à l’un ou l’autre degré du Bwami. Dans la nouvelle société par 



 

344 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

contre, le statut social, l’autorité et l’influence sont définis selon 

de nouveaux critères tels que l’emploi qu’occupe un individu, 

son revenu en termes d’argent, le poste qu’il occupe dans la 

fonction publique, ou encore son niveau d’étude. Toutes choses 

qui font que depuis quelques décennies, cette institution est 

fragilisée et abâtardie, de même que les différents objets 

initiatiques sont désacralisés.  

La modernité grandissante et la pauvreté occasionnées par ces 

mutations, contribuent à la fragilisation de l’autorité des Bami et 

de leur mainmise sur la communauté. La société en général et 

les jeunes en particulier, qui trouvaient en eux des personnes 

exemplaires et dignes d’être enviées suite à l’étendue de leurs 

valeurs morales et leur position socio-économique et politique 

enviables, ne regardent plus désormais cette institution avec la 

même propension. Ces derniers, de plus en plus, se dérobent de 

leur devoir consistant à succéder à leurs parents au sein du 

Bwami suite notamment à la pauvreté dans laquelle vivent les 

membres de cette association du fait des mutations provoquées 

par la mondialisation. Pour sa part, A. Safiannikof (2022, p.25-

26) décrit les conditions dans lesquelles vivent les membres de 

cette institution en ces termes :  

 

Les Bami continuent à mener une existence ancestrale, se 

privant volontairement des bienfaits conformes avec leur 

temps et vivent plus en fonction des valeurs auxquelles 

ils sont attachés. Leur vie représente un véritable 

sacerdoce ; loger dans une maison recouverte de feuilles 

ou parfois même dans une paillotte, dormir sur un grabat 

de branchages…Cette vie austère et inconfortable est 

rattachée à leurs principes moraux, et elle est pratiquée 

par la presque totalité des Bami.  

 

La religion chrétienne, la modernité et les NTIC ne sont pas en 

reste : ils constituent de nouveaux moyens d’apprentissage des 



 

345 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

valeurs. Cette nouvelle donne brise le monopole des initiations 

traditionnelles sur l’éducation et la formation des jeunes. Les 

jeunes trouvent dans les églises, les NTIC et les écoles des 

instances d’éducation qui malheureusement proposent des 

enseignements parfois en contradiction avec les valeurs 

traditionnelles. Selon Harvey (2002, p.22) : 

 

On peut, certes, admettre que la télévision, l’Internet et 

d’autres moyens de communication permettent aux 

populations des différentes parties du monde de recevoir 

des images et des messages susceptibles de modifier leurs 

représentations du monde et leurs modalités de 

comportement.  

 

La vue de Kabongo Kanundowe (1974) semble trouver ici son 

application lors qu’il affirmait que « les effets attribués autrefois 

à l’initiation sont également obtenus par d’autres voies » telles 

que l’instruction scolaire, les églises, l’éducation physique, le 

sport, etc.  

En réalité, depuis la période coloniale, la religion chrétienne 

procède par la diabolisation des institutions initiatiques, de leurs 

pratiques et de leurs croyances. Elle regarde d’un mauvais œil 

les fidèles qui continuent à y adhérer. Selon nos informateurs, la 

désinformation et les préjugés sur l’initiation Bwali expliquent 

la réticence de certains Lega d’obédience chrétienne de 

participer aux initiations ou encore de faire initier leurs enfants 

alors que jadis il s’agissait là d’une obligation sociale. Lorsque 

nous adressions à certains de nos informateurs la question de 

savoir « pourquoi vous avez décidé de ne pas prendre part à 

l’initiation Bwali » ou encore « pourquoi avez-vous refusé de 

faire initier vos enfants », les réponses suivantes revenaient 

fréquemment : « les initiations sont des lieux où l’on exerce des 

pratiques de la sorcellerie et de la magie, Kimbilikiti19 est le 

                                                           
19 Kimbilikiti est le grand esprit patron des initiations.  



 

346 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

dieu de tous ceux qui sont partis là-bas, être initié c’est accepter 

de continuer de porter le poids de la tradition alors que Jésus 

nous a déjà libéré de la coutume ».  

Par ailleurs, la modernité et le caractère cosmopolite de certains 

centres urbains du Bulega servent de subterfuge pour la 

relégation des initiés (Bami) et des pratiques initiatiques, tout 

comme d’autres pratiques traditionnelles comme les délits 

moraux ou Mikyombo de ces centres. Elles sont taxées de 

« pratiques tribalistes » et donc incompatibles avec la 

modernité.20 

Z. Lunanga & K. Kasongo (1982), W. Mwilo-Mwihi (2018, 

2021) et A. Safiannikof (2022), révèlent que pendant la période 

de la domination étrangère (arabo-swahili), les envahisseurs ont 

procédé au pillage des objets utilisés dans différents rites 

initiatiques. Ils étaient notamment à la recherche des esclaves, 

du caoutchouc, de l’ivoire, de l’or, des peaux d’animaux, etc. 

Dans cette dynamique, ils se sont mis à combattre les membres 

de l’association Bwami non alliés à leur cause en détruisant leurs 

insignes ou attributs, et en menaçant de mort ceux qui 

s’obstinaient à les porter. Pendant la période coloniale, cette 

institution fut même dissoute en 1947, avant d’être rétablie en 

1964. Cet état des réalités conduisit à la disparition de la plupart 

des objets rituels des Bami qui se retrouvent dépossédés, jusqu’à 

ce jour, de leurs objets significatifs.  

Aujourd’hui encore, suite à la cupidité des uns et des autres, à la 

fragilisation de l’autorité et de l’influence des Bami, aux 

mutations socioéconomiques et à la pauvreté grandissante, le 

pillage, la vente et l’exportation illicite des biens culturels des 

Bami se perpétuent dans le Bulega. Alors que jadis, ces objets 

étaient protégés grâce à leur caractère sacré, à leur détention 

uniquement par le biais de l’héritage et des différentes 

                                                           
20 Le 14 juin 2019 le média en ligne Le Souverain Libre annonçait que le maire adjoint de la ville de Kamituga, 

Alexandre Ngandu, venait « d’interdire toute cérémonie d’initiation coutumière dans cette nouvelle ville. Il 

vise particulièrement l’initiation lega appelée lutende chez kimbilikiti ». En ligne sur : 

 https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-

kamituga   

https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-kamituga
https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-kamituga


 

347 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

techniques traditionnelles associées à leur conservation. Si les 

Bwami ne sont plus craints et si leur influence dans la 

communauté est réduite, il est logique que leurs biens culturels 

aient subi la même dynamique.  

Lors de nos investigations sur le terrain, nos informateurs ont 

fait mention des préjudices causés par le christianisme sur le 

patrimoine culturel matériel Lega. Il nous a été révélé que 

certains Lega, une fois convertis au christianisme, remettaient 

leurs différents biens culturels aux prêtres ou pasteurs qui les 

brulaient ou en faisaient don aux musées, lorsqu’ils ne 

décidaient pas eux-mêmes de les vendre ou d’en faire leur 

collection personnelle. Cette situation remet en question la 

survie de ce pan du patrimoine. 

La modernisation progressive du Bulega ne laisse pas 

indifférentes les anciennes constructions et habitudes. Dans les 

temps anciens, au milieu de chaque village se trouvait érigée une 

case placée sous l’autorité du Mwami le plus gradé, appelée le 

Lubunga lwa Mwami. Ce bâti jouait plusieurs fonctions au sein 

de la communauté : sociale et associative, politique, judiciaire, 

didactique et religieuse. Cependant, suite à l’urbanisation 

grandissante et à la modernité, les Lubunga sont de plus en plus 

rares dans le Bulega. Cette situation est plus désastreuse dans la 

Chefferie de Basile où il ne reste que quelques-uns. 

Face à la fragilisation des stratégies endogènes de sauvegarde du 

patrimoine culturel Lega, nous pensons que les stratégies 

endogènes devraient être conciliées avec les pratiques exogènes 

pour une meilleure sauvegarde du patrimoine. Les pratiques 

exogènes font également leur preuve en manière de sauvegarde 

du patrimoine culturel Lega. D’ores et déjà, la numérisation et 

la documentation des initiations traditionnelles, des délits 

moraux, des proverbes, des contes, des chants, des danses, du 

Mutanga, du Lubunga et bien d’autres éléments du patrimoine, 

favorisent la conservation, le dévoilement, la diffusion et 

l’exportation du patrimoine culturel Lega.  



 

348 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Par ce fait, les NTIC et les documents écrits œuvrent pour la 

large connaissance de ce patrimoine par le grand public et son 

ouverture au monde extérieur. Dans la foulée, l’exposition des 

objets rituels Lega (masques et statuettes ou figurines en bois et 

en ivoire) dans les musées produit le même résultat. Les efforts 

ainsi conjugués non seulement contribuent à la sauvegarde de 

l’identité culturelle des Lega, mais également renforcent leur 

seulement d’appartenance, d’attachement et d’identification à 

leur culture. 

Pour une meilleure sauvegarde du patrimoine culturel Lega, 

nous proposons concrètement :  

 

  d’œuvrer pour l’amélioration des conditions de vie et le 

renforcement de l’autorité des agents traditionnels 

intervenant dans la protection, la conservation et la 

sauvegarde du patrimoine culturel Lega, notamment en 

faisant de certains d’entre eux des agents du Ministère de 

la Culture, Arts et patrimoines de par leur rôle primordial 

dans leurs communautés en faveur du patrimoine. Nous 

pensons particulièrement aux Bami, d’autant plus qu’ils 

sont des Trésors Humains Vivants, détenteurs et 

conservateur de l’ensemble de la richesse patrimoniale 

Lega ;  

 

 d’inscrire les institutions initiatiques Lega (Bwami et 

Bwali) et le Lubunga sur la Liste du patrimoine national 

congolais. Le résultat immédiat escompté étant ici la 

protection juridique de leurs pratiques, leurs rites, leurs 

savoirs et leurs animateurs (Trésors Humains Vivants), 

d’autant plus que ces institutions et ces bâtis jouent le 

rôle de protection, de conservation et de transmission du 

patrimoine culturel matériel et immatériel congolais et 

de régulation social dans l’arrière-pays ;        



 

349 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 d’appuyer, financer et encourager la numérisation et 

l’archivage du patrimoine culturel Lega à travers la 

production des vidéos, des documentaires, des musiques, 

des films, des conférences filmées et des documents 

écrits pour permettre une large connaissance et diffusion 

de ce patrimoine dans le monde à l’heure actuel de la 

mondialisation où les différents outils numériques 

servent de support de sauvegarde et de conservation du 

patrimoine culturel ;   

 

 d’encourager et de mobiliser pour la construction des 

Lubunga et de créer des conditions propices pour le 

déroulement et la célébration des initiations 

traditionnelles et d’autres pratiques qui trouvaient en ces 

lieux des cadres permettant leur exercice, en supprimant 

toutes les mesures légales restrictives ; 

 

 d’œuvrer pour la suppression des causes et l’arrêt effectif 

du cours du vol, de l’exportation, du transfert illicite de 

biens culturels sur le plan national et international 

comme le propose l’UNESCO (1970), car cette situation 

appauvrit le patrimoine culturel des sociocultures 

congolaises d’une part, tout en entamant les réparations 

qui s’imposent à cet effet, d’autre part ; 

 

 de créer un Musée national dans la Province du Sud-

Kivu21, ce qui aurait pour résultat la conservation des 

œuvres d’art Lega en particulier et des sociocultures de 

toute la province en général, d’autant plus qu’il n’existe 

aucun Musée national d’ethnographie dans cette partie 

du pays22. 

                                                           
21 Les Territoires administratifs de Mwenga et de Shabunda, deux plus grands Territoires occupés par les 

Lega, se trouvent dans la Province du Sud-Kivu.  
22 Dans toute la Province du Sud-Kivu, seul existe le Musée du Kivu, créé en 2013 par les pères xavériens 

(missionnaires catholiques d’inspiration jésuite) et situé à Muhumba dans la ville de Bukavu.  



 

350 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

 

Conclusion 

 

Au terme de cette réflexion qui avait pour principal objectif 

d’analyser et de mettre en évidence la contribution des pratiques 

traditionnelles dans la sauvegarde du patrimoine culturel chez 

les Lega de la République Démocratique du Congo, nous avons 

fait observer dans un premier temps que les Lega sont les 

descendants de l’ancêtre éponyme « Lega » et ne connaissent 

pas dans leur histoire un pouvoir politique de type centralisé. Du 

point de vue historique, ce peuple a été victime de plusieurs 

horreurs à la suite de son contact avec des forces étrangères, à 

savoir les arabo-swahili, les colonisateurs belges, les rebellions 

et les conflits armés. Malgré cette situation qui a porté un coup 

corrosif sur son patrimoine culturel, ce dernier a pu résister grâce 

à diverses stratégies mises en place dans la société et transmises 

de génération en génération.  

Par la suite, nous avons analysé les principales pratiques qui 

favorisent la sauvegarde du patrimoine culturel Lega à savoir : 

la transmission orale, la sacralisation des objets et des pratiques, 

l’héritage familial des biens culturels, et la conservation 

technique des objets. En effet, la transmission permet la 

pérennisation du patrimoine à travers les initiations 

traditionnelles, assurées par les Trésors Humains Vivants, à 

l’aide des supports matériels et immatériels. Grâce à la 

sacralisation, les objets culturels sont traités avec un respect 

sacré, lié à des croyances surnaturelles ou au pouvoir 

sociopolitique auquel ils sont rattachés, ce qui leur confère une 

protection symbolique. L’héritage pour sa part est une pratique 

qui permet aux Lega d’hériter du patrimoine matériel de leurs 

aïeux, lequel sera par ailleurs transmis à leur descendance le 

moment venu, renforçant le lien entre les générations. Quant à 

la conservation, elle permet d’étendre la durée de vie du 



 

351 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

patrimoine culturel, tout en renforçant la transmission de sa 

valeur patrimoniale aux générations futures.   

Enfin, nous avons montré que malgré ces stratégies, le 

patrimoine Lega est menacé par la mondialisation, l’influence 

du christianisme, la pauvreté, et les transformations socio-

économiques, qui rendent difficile la transmission des rôles 

traditionnels, dévaluent les traditions et affaiblissent l’autorité 

des Bami (gardiens de la tradition). L’étude a proposé une 

conciliation entre les pratiques endogènes et exogènes 

(numérisation, musées), suggérant le soutien des Bami et des 

autres personnes dépositaires des savoirs et savoir-faire 

traditionnels comme Trésors Humains Vivants, la protection 

légale des institutions initiatiques et des sites sacrés, la création 

d’un musée dans le Sud-Kivu pour une meilleure préservation 

du patrimoine Lega et la reconnaissance des compétences 

traditionnelles.  

L’intérêt de cet article réside dans la volonté d’enrichir les 

connaissances sur les questions de sauvegarde du patrimoine 

culturel et de patrimonialisation, en mettant un accent particulier 

sur les pratiques endogènes de sauvegarde du patrimoine. En 

somme, notre analyse a démontré que la sauvegarde du 

patrimoine culturel en Afrique n’est pas seule l’apanage des 

administrations étatiques et internationales, des scientifiques, 

des élites politiques et moins encore celle de certains 

particuliers. Elle nécessite donc l’implication de tous les acteurs.   

Cette contribution pourrait être utile aux décideurs nationaux et 

internationaux ayant dans leurs attributions la sauvegarde du 

patrimoine culturel, de manière à faciliter leurs actions dans la 

mise en application et la réussite des politiques patrimoniales 

relatives à la sauvegarde et à la valorisation du patrimoine 

culturel des peuples. Ainsi, nous pensons que les différents 

acteurs locaux devraient être impliqués durant tout le processus, 

tel que l’affirme l’UNESCO (2003), en tenant compte des 

fonctions et de la responsabilité de chacun d’eux dans la 



 

352 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

communauté, pour une sauvegarde efficace du patrimoine 

culturel chez les Lega.  

Par ailleurs, nous encourageons d’autres chercheurs à 

s’intéresser aux autres pratiques et exemples liés à la sauvegarde 

du patrimoine culturel chez les Lega, d’autant plus qu’il est 

impossible de tous les analyser dans les quelques pages 

consacrées à un article scientifique. De même, d’autres études 

effectuées dans d’autres sociétés en Afrique et dans le monde 

pourraient permettre d’avoir une vision plus globale du 

phénomène. 

          

Références bibliographiques :   

 

Bibliographie  

 

Aktouf O. (1987). Méthodologie des sciences sociales et 

approche qualitative des organisations. Une introduction à la 

démarche classique et une critique. Montréal : Les Presses de 

l’Université du Québec, 213 p. 

Amiel P. (2010). Ethnométhodologie appliquée. Eléments 

de sociologie praxéologique. Paris : Presses du Lema 

(Laboratoire d’ethnométhodologie appliquée), Edition 

augmentée, 207 p. 

Balaamo M. (2020). La culture des initiations dans le 

Bassin du Moyen Lualaba. Cahiers du CERUKI : : Centre de 

Recherches Universitaires du Kivu, Nouvelle Série no 62, p. 1-

36. 

Balaamo M. (2017). Le système politique de chefferies 

chez les Balega. Cahiers du CERUKI : Centre de Recherches 

Universitaires du Kivu, Nouvelle Série no 54, p. 81-97. 

Balaamo M. (2015). Les rationalités de l’ancestralisme 

aux prises avec la législation congolaise sur les confessions 

religieuses. Annales des Sciences de l’Homme et de la Société, 

No 003, Volume 1-Juin, p. 241-266. 



 

353 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Balaamo M. (2014). Sociétés initiatiques et autorités 

publiques en RDC. Cas du Bwami Lega. Annales des Sciences 

de l’Homme et de la Société, No 002, Décembre, p. 153-198. 

Biebuyck D. P. (1973). Lega Culture. Art, initiation and 

Moral Philosophy among a Central African People. Berkeley 

and Los Angeles : University of California Press, 268 p. 

Brandarin F. (2005). Préface. Dans Thierry J. (Réd.). Les 

pratiques de conservation traditionnelles en Afrique. ICCROM, 

ICCROM Conservation Studies, Programme Africa 2009, p. 

VII.   

Bukanga M. V. (1973). L’initiation Rega face à la morale 

chrétienne. Thèse de doctorat en Théologie morale, Rome : 

Pontificta Universitas Lateranem (Academia Alfonsiana, 

Institutum Superius Theologicae Moralis), 357.  

Datouang D. J.-M. (2014). Patrimoine et 

patrimonialisation au Cameroun. Les Diy-gib-biy des monts 

Mandara Septentrionaux pour une étude de cas. Thèse en 

Ethnologie et Patrimoine, Québec : Université Laval, 346 p. 

Davallon J. (2014). À propos des régimes de 

patrimonialisation : enjeux et questions. Conférence d’ouverture 

du Colloque Patrimonialização e sustentabilidade do 

património : reflexão e prospectiva. Lisbonne : Université 

nouvelle de Lisbonne, 27-29 novembre 2014, Nov., 29 p. 

Fall M. (2022). Pratiques rituelles et sauvegarde du 

patrimoine culturel immatériel dans le Kajoor (Sénégal) : 

évolution historique, défis et perspectives, Thèse de Doctorat en 

Histoire et civilisations, Université de La Rochelle, 446 p.   

Harvey F. (2002). Quel avenir pour les petites cultures à 

l’heure de la mondialisation ?. Dans Baillargeon J.-P. (Dir.).  

Transmission de la culture, petites sociétés et mondialisation. 

Québec : Presses de l’Université Laval, Les Éditions de l’IQRC, 

p. 15-28.  

Jullien F. (2009). Respecter la diversité culturelle. Le Débat, 

Gallimard, 1, no 153, p. 157-162. 



 

354 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Kabongo K. E. (1974). L’avenir de l’initiation 

traditionnelle Bantu dans la République du Zaïre. Africa : 

Rivista trimestriale di studi e documentazione dell’Istituto 

italiano per l’Africa e l’Oriente, Anno 29, No. 2, p. 177-192.   

Kibasomba M. B., Defour G. (1982). Le Mutanga Lega : 

Instrument de pensée et d’éducation. Actes du colloque sur La 

production culturelle et matérielle des Pays des Grans Lacs et 

des Régions environnantes. Tome IV Ethnologie, Productions 

matérielles. CERUKI : Centre de Recherches Universitaires du 

Kivu, novembre, p. 252-267. 

Kishilo W. (1989). Musiques des Balega du Kivu. 

Contribution à l’étude de la variabilité des fonctions et des 

structures des “Nyimbo” traditionnels du Zaïre, Thèse de 

doctorat en Archéologie et Histoire de l’Art, Bruxelles : 

Université Catholique de Louvain, 327 p. 

Komlan A. (2001). Patrimoine et artisanat. Dans Gaultier-

Kurhan C. (Dir.). Le patrimoine culturel africain. Paris : 

Maisonneuve et Larose, p. 351-393.   

Lunanga Z., Kasongo K. (1982). Légitimité du pouvoir 

chez les Balega. Cas de la zone de Mwenga. Une tentative 

d’Area Studies. CERUKI : Centre de Recherches Universitaires 

du Kivu, No 4, 75 p.  

Mbondji E. (2005). L’Ethno-Perspective ou la Méthode du 

Discours de l’Ethno-Anthropologie Culturelle. Yaoundé : 

Presses universitaires de Yaoundé, 124 p. 

Moeller A. J. (1936). Les grandes lignes des Migrations 

des Bantous de la Province Orientale du Congo Belge. 

Bruxelles : Librairie Laflk Fils, 578 p.  

Mulyumba W. M. (1993). Le rituel et l’intégration des 

morts. Contribution à l’anthropologie de la mort. Tshonda O., 

(Dir.). Le Zaïre à l’épreuve de l’histoire immédiate : hommage 

à Benoit Verhaegen. Paris : Karthala, p. 73-103.  

Mwilo-Mwihi W. (2021). L’autorité traditionnelle 

actuelle en R. D. Congo : une réinvention politique 



 

355 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

problématique de la tradition. IOSR Journal of Humanities and 

Social Science (IOSR-JHSS), vol. 26, no 02, p. 60-71.  

Mwilo-Mwihi W. (2018). Conflits de pouvoir coutumier 

dans le Bulega en RD Congo : une réalité caractéristique d’un 

Etat en panne et un grand défi au développement local. IOSR 

Journal Of Humanities And Social Science (IOSR-JHSS), vol. 

23, no 8, p. 09-25.  

N’sanda B. (1995). L’association Bwami des Balega du 

Maniema : Dynamique interne et fondement du pouvoir. Omaly 

Si Anio, no 37-38, 1993 (1995), p. 81-94. 

Negri V. (2001). La création du droit du patrimoine 

culturel en Afrique. Dans Gaultier-Kurhan C. (Dir.). Le 

patrimoine culturel africain. Paris : Maisonneuve et Larose, p. 

321-340. 

Parenteau D. (2007). Diversité culturelle et 

mondialisation. Politique et Sociétés, 26(1), p. 133–145.  

Perrois L. (1993). Sculptures et notables (Ouest 

Cameroun). Créer en Afrique. Deuxième colloque européen sur 

les arts d’Afrique noire, les 23 & 24 octobre 1993 au Musée 

National des Arts d’Afrique & Océanie, Paris, no 40511, p. 115-

120.   

Perrois L. (1989). Pour une anthropologie des arts de 

l’Afrique noire. Arts de l’Afrique Noire dans la collection 

Bardier-Mueller, Genève, No25 934 ex 1, 17 Janvier, p. 27-43. 

Quivy R., Campenhoudt V. (1995). Manuel de recherche 

en sciences sociales. Paris : Dunod, 287 p. 

Roué M. (2012). Histoire et épistémologie des savoirs 

locaux et autochtones. Revue d’ethnoécologie, No 1, 17 p. 

Saddou H. (2020). Patrimoine et patrimonialisation : 

Processus et nouvel enjeu de valorisation territoriale. O Ideário 

Patrimonial, Instituto Politécnico de Tomar, 31 p. 

Safiannikoff A. (2022). Les Warega et les Wabembe. Une 

extraordinaire culture sociale et une étonnante civilisation sans 



 

356 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

écriture en Afrique centrale. Tervuren : Africa Museum MRAC, 

144 p. 

Sékou K. (2005). La case sacrée du Sosso Bala à 

Niagassola : valeurs et pratiques de conservation. Dans Thierry 

J. (Réd.). Les pratiques de conservation traditionnelles en 

Afrique. ICCROM, ICCROM Conservation Studies, 

Programme Africa 2009, p. 69-73.   

Skounti A. (2010). De la patrimonialisation : comment et 

quand les choses deviennent-elles des patrimoines ?. Hesperis-

Tamuda, XLV édition, p. 19-34. 

Skounti A. (2005). Le patrimoine culturel au Maroc. 

Promotion et valorisation des Trésors Humains Vivants. 

UNESCO, ISESCO, Août, 65 p.  

Tardif J. (2008). Mondialisation et culture : un nouvel 

écosystème symbolique. Questions de communication, No 13, 

juillet, p. 197-223. 

Thierry J. (2005). Les pratiques de conservation 

traditionnelles en Afrique. ICCROM, ICCROM Conservation 

Studies 2, Programme Africa 2009, 104 p.  

Trabelsi S. (2016). Développement local et valorisation du 

patrimoine culturel fragile : le rôle médiateur des O.N.G. Cas 

de Sud-tunisien. Thèse de doctorat en Information-

Communication, Université Nice Sophia Antipolis, EDSHAL, 

306 p.  

UNESCO. (2003). Convention pour la sauvegarde du 

patrimoine culturel immatériel. Paris, 17 octobre 2003. 

UNESCO. (1982). Déclaration sur les politiques 

culturelles. Conférence mondiale sur les politiques culturelles, 

Mexico City, 26 juillet-6 août 1982. 

UNESCO. (1970). La Convention concernant les mesures 

à prendre pour interdire et empêcher l’importation, 

l’exportation et le transfert de propriété illicite des biens 

culturels, du 14 novembre 1970 à Paris. 



 

357 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Vansina J. (1966). Introduction à l’ethnographie du 

Congo. Kinshasa-Kisangani-Lubumbashi : Editions 

Universitaires du Congo-CRISP, 227 p. 

Verhaegen B. (1969). Rébellion au Congo, Tome II. 

Bruxelles : CRISP, 830 p. 

Victoire Muke V. (2024a). Patrimoine culturel et identité 

chez les Lega de la République Démocratique du Congo. 

Contribution à l’anthropologie culturelle. Mémoire de Master en 

Anthropologie, Yaoundé : Université de Yaoundé I, 218 p.  

Victoire Muke V. (2024b). L’immatérialité du patrimoine 

culturel matériel chez les Lega de l’Est-RDC. Relecture d’Afrique, 

Vol 1, no 1, Novembre, p. 252-278.  

Vlassenroot K., Raeymaekers T. (2004). « Divisé en deux » 

or et identité sociale à Kamituga (Sud-Kivu) ». L’Afrique Des 

Grands Lacs, Annuaire 2003-2004, Janvier, p. 200-234.   

 

Webographie  

 

Ikanga T. (2012). Du Mutanga : Idéogrammes de la société 

Lega. Mondes Francophones [Consulté le 11/07/2023]. 

https://mondesfrancophones.com/mondes-africains/du-mutanga-

ideogrammes-de-la-societe-lega   

Le Souverain Libre (2019). Coup de tonnerre chez les 

lega, Kimbilikiti interdit dans la ville de Kamituga. [Consulté le 

03/07/2023]. https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-

tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-

kamituga   

UNESCO (2024). Patrimoine culturel. [Consulté le 

11/11/2024]. https://uids.unesco.org/fr/glossary-

term/conservation-du-patrimoine-culturel  

 

https://mondesfrancophones.com/mondes-africains/du-mutanga-ideogrammes-de-la-societe-lega
https://mondesfrancophones.com/mondes-africains/du-mutanga-ideogrammes-de-la-societe-lega
https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-kamituga
https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-kamituga
https://lesouverainlibre.info/2019/06/14/coup-de-tonnerre-chez-les-lega-kimbilikiti-interdit-dans-la-ville-de-kamituga
https://uids.unesco.org/fr/glossary-term/conservation-du-patrimoine-culturel
https://uids.unesco.org/fr/glossary-term/conservation-du-patrimoine-culturel

