
 

313 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

VISAGE ET ECRAN : REPENSER L’ALTERITE A 

L’ERE NUMERIQUE 

 
 

Thérèse SAMAKE 

Enseignante chercheure en philosophie/MA 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire à 

Bamako (UCAO-UUBa) 

mathere@hotmail.fr 

 

Résumé 
 

Cet article interroge les effets de la médiation numérique sur notre rapport à 

l’altérité, en s’appuyant sur la phénoménologie du visage d’Emmanuel 

Levinas et les traditions relationnelles ouest-africaines. À partir d’une 

approche interdisciplinaire — croisant philosophie, anthropologie et études 

numériques — et d’une observation des pratiques sociales africaines, il 

analyse les tensions entre présence incarnée et interaction médiatisée. Dans 

un contexte marqué par l’insécurité, la mobilité contrainte et l’évolution des 

formes de dialogue, il montre que l’écran, loin de supprimer l’altérité, oblige 

à la reconfigurer. Il plaide pour une éthique de la relation numérique fondée 

sur la reconnaissance, la responsabilité, la justice et la transmission des 

valeurs. Cette réflexion offre un cadre concret pour repenser l’usage des 

technologies dans les domaines éducatif, religieux, communautaire et 

politique, et contribuer à une humanisation des écrans, en harmonie avec les 

cultures africaines de la présence. 

Mots clés : Altérité, Cultures africaines, Médiation numérique, 

Responsabilité, Visage. 

 

Abstract 
 

This article explores the impact of digital mediation on our relationship to 

otherness, based on Emmanuel Levinas’s phenomenology of the face and 

enriched by West African relational traditions. Combining an 

interdisciplinary approach—philosophy, anthropology, and digital studies—

with an analysis of African social practices, it examines the tension between 

embodied presence and mediated interaction. In a context shaped by 

insecurity, displacement, and evolving forms of dialogue, the screen emerges 

not as an obstacle to otherness but as a space where ethical responsibility 



 

314 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

must be redefined. The article advocates for a digitally mediated ethic 

grounded in recognition, responsibility, justice, and cultural transmission. It 

offers practical insights for education, pastoral care, community governance, 

and public policy, contributing to a humanized digital environment rooted in 

African traditions of presence. 

Keywords: African cultures, Face, Digital mediation, Otherness, 

Responsibility 

 

Introduction  

 

Le visage d’autrui, dans de nombreuses traditions 

philosophiques et culturelles, constitue le point d’origine de la 

rencontre humaine. Il n’est pas seulement ce qui se donne à voir, 

mais aussi ce qui échappe à toute saisie totale : il incarne la trace 

vivante d’une altérité irréductible et lance un appel silencieux à 

la responsabilité et à la reconnaissance de l’autre dans sa 

singularité. E. Levinas en a fait un pilier de sa philosophie 

éthique, montrant que le visage est avant tout ce qui convoque à 

la responsabilité, au-delà de toute objectivation. 

En Afrique, cette portée du visage s’inscrit dans un cadre 

communautaire, rituel et symbolique : il est regard, parole, 

silence, mais aussi signe de reconnaissance sociale et spirituelle. 

Les rituels de salutation, la coprésence physique, la parole 

incarnée et les gestes symboliques structurent la relation à l’autre 

dans une logique de proximité vécue. La présence physique ne 

se limite donc pas à une simple proximité spatiale : elle porte 

une densité symbolique et affective difficilement remplaçable. 

Or, dans nos sociétés contemporaines traversées par la 

révolution numérique, la rencontre avec autrui passe de plus en 

plus par l’intermédiaire d’un écran. Visioconférences, réseaux 

sociaux, plateformes d’enseignement à distance : ces 

technologies redéfinissent les modalités de la relation, souvent 

en dehors de la coprésence physique. L’écran, devenu un canal 

central, modifie profondément les conditions de l’échange : il 

fragmente le corps, réduit le visage à une image pixellisée, 

désynchronise la parole et affaiblit les signes subtils de la 



 

315 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

présence. L’autre est là, sans être là ; visible sans être pleinement 

présent. Le visage, porteur d’un appel éthique, devient alors 

image médiatisée, parfois figée, filtrée, voire remplacée par un 

avatar. 

C’est cette transformation du lien à autrui à l’ère du numérique 

qui constitue l’enjeu central de cet article. La réflexion s’articule 

autour de la problématique suivante : que devient la relation 

éthique à l’autre lorsque le visage, lieu d’appel et de 

responsabilité, se trouve médiatisé par un écran ? Le numérique 

altère-t-il l’accès à l’altérité, ou permet-il d’inventer une autre 

forme de présence et de responsabilité ? Dans le contexte 

africain, où la relation humaine demeure fortement incarnée et 

communautaire, il s’agit de déterminer ce que nous perdons, ce 

que nous redécouvrons, et comment une altérité recomposée par 

l’écran peut encore être source d’exigence éthique. 

L’objectif de cet article est d’explorer les transformations 

contemporaines du lien à autrui sous l’effet de la médiation 

numérique, de clarifier ce que la relation à travers l’écran fait 

perdre ou émerger, et de comprendre comment cette altérité 

recomposée peut encore fonder une responsabilité éthique. Pour 

cela, l’analyse s’appuie sur une observation réflexive des 

pratiques relationnelles africaines et une approche 

interdisciplinaire croisant la phénoménologie du visage 

(Levinas, Merleau-Ponty), l’anthropologie du lien 

communautaire africain (Eboussi Boulaga, Hampâté Bâ) et les 

études contemporaines sur les technologies de la présence 

(Stiegler, Verbeek, Turkle). 

L’hypothèse défendue est que l’écran, loin d’être un simple 

obstacle technique, reconfigure en profondeur notre rapport à 

autrui : il instaure une altérité médiatisée qui ne supprime pas la 

responsabilité, mais en redéfinit les modalités. Penser une 

éthique de la relation à travers l’écran suppose alors de prendre 

en compte ses ambivalences et de concevoir l’interface 



 

316 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

numérique comme un espace à habiter autrement, dans une 

conscience renouvelée de la présence et de la responsabilité. 

L’article se structure en trois temps : il analyse d’abord le sens 

du visage et de la rencontre dans les traditions philosophiques et 

africaines ; il explore ensuite les effets ambivalents de l’écran 

sur la perception de l’altérité ; enfin, il propose les bases d’une 

éthique de la relation médiatisée, à la croisée des héritages 

culturels africains et des défis numériques contemporains. 

 

1. Le visage comme lieu éthique de la rencontre : 

perspectives philosophiques et africaines 
 

Penser le visage à l’ère du numérique, c’est interroger les 

fondements mêmes de notre rapport à autrui, à la croisée de 

l’altérité, de la responsabilité et de la médiation. Cette réflexion 

s’appuie sur une base théorique tripartite. Elle mobilise d’abord 

la phénoménologie éthique du visage développée par E. Levinas, 

pour qui la rencontre avec autrui constitue une interpellation 

éthique irréductible : le visage n’est pas seulement une donnée 

perceptive, mais un appel à la responsabilité qui excède toute 

objectivation. Elle s’enrichit ensuite de l’anthropologie 

relationnelle des cultures africaines, où la personne est conçue 

comme un être-en-relation, inscrit dans un tissu communautaire, 

rituel et symbolique ; le visage y devient mémoire vivante, signe 

de reconnaissance et médiateur entre visible et invisible. Enfin, 

la réflexion s’inscrit dans le sillage des philosophies critiques de 

la technique, qui analysent la manière dont les médiations 

numériques transforment la présence, la parole et le lien social, 

en introduisant de nouvelles formes d’ambivalence et de 

distance. 

Le croisement de ces trois perspectives permet de construire une 

théorie de la médiation éthique du visage : il s’agit de penser 

comment le visage, porteur d’appel et de mémoire, se trouve 

transformé dans l’espace numérique, et comment cette 



 

317 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

transformation interroge les conditions d’une responsabilité 

authentique. Là où la phénoménologie de Levinas insiste sur la 

transcendance du visage et l’irruption de l’autre, l’anthropologie 

africaine met l’accent sur les médiations rituelles, la parole 

incarnée, et le rôle du corps dans la relation. Ces deux traditions 

convergent sur un point : le lien à l’autre est toujours plus qu’un 

échange d’informations ; il engage une responsabilité fondée sur 

la reconnaissance. 

 

    1.1. La phénoménologie éthique du visage chez Emmanuel 

Levinas 

L’un des fondements théoriques majeurs de cette réflexion 

réside dans la phénoménologie éthique du visage élaborée par E. 

Levinas. Inscrite dans la filiation de Husserl et Heidegger, mais 

s’en démarquant radicalement, la pensée lévinassienne place la 

relation à autrui au centre de la philosophie, en la fondant non 

sur la connaissance, mais sur la responsabilité. Pour Levinas, le 

visage ne se réduit ni à une simple image visible, ni à un support 

de signification sociale : il surgit dans l’expérience comme une 

« signification sans contexte », un événement qui suspend 

l’intelligible, dérange l’ordre du savoir et interpelle au plus 

intime de la liberté (Levinas, 1982, p. 91). 

Le visage, dans cette perspective, n’est pas un simple organe 

perceptible, mais une présence éthique qui convoque, désarme 

et interdit l’indifférence. Levinas écrit ainsi : « Le visage me 

parle, et par là m’invite à une relation sans commune mesure 

avec un pouvoir qui s’exerce » (1971, p. 216). Cette parole 

silencieuse du visage précède tout contrat ou choix, relevant 

d’une obligation originaire : la rencontre du visage de l’autre est 

d’abord un appel à répondre, sans attendre la réciproque. 

La spécificité de Levinas réside dans l’asymétrie de la relation 

éthique. Contrairement à la symétrie du « Je-Tu » de M. Buber, 

Levinas affirme que la responsabilité envers autrui est 

unilatérale : « L’autre comme visage me perce de part en part, il 



 

318 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

est celui à qui je ne peux rien refuser » (E. Levinas, 1982, p. 93). 

Cette dissymétrie fonde une responsabilité inconditionnelle : 

« Je suis responsable d’autrui sans attendre la réciproque, fût-ce 

au prix de ma vie » (E. Levinas, 1984, p. 15). Le Moi devient 

alors « otage de l’Autre » (E. Levinas, 1974, p. 141), 

subvertissant l’individualisme occidental au profit d’une éthique 

du don sans retour. 

La vulnérabilité du visage est centrale dans cette éthique. 

Levinas insiste sur la nudité radicale du visage : « La peau du 

visage est celle qui reste la plus nue, la plus dénuée. [...] Il y a 

dans le visage une pauvreté essentielle » (1982, p. 90). Cette 

fragilité, loin d’être une faiblesse, interdit toute violence : « Le 

visage est l’expression originelle, le premier mot : tu ne 

commettras pas de meurtre » (1971, p. 217). L’épiphanie du 

visage est ainsi l’événement éthique par excellence, celui qui 

interdit de disposer de l’autre : « Le visage est ce qu’on ne peut 

tuer, ou du moins ce dont le sens consiste à dire : “Tu ne tueras 

point” » (1971, p. 218). 

Toutefois, le visage ne se réduit pas à une pure transcendance : 

il est aussi incarnation, situé, fragile, exposé. Levinas souligne 

cette tension : « Le visage, encore chose parmi les choses, perce 

la forme qui cependant le délimite » (1971, p. 215-216). Il est 

une chair vivante, une forme qui parle au-delà de sa forme, 

jamais neutre ni réductible à une représentation : il est présence 

exposée, éthique incarnée, signe vivant d’un être qui m’appelle. 

Dans le cadre de cette réflexion, la conception lévinassienne du 

visage fournit un socle théorique rigoureux pour interroger les 

mutations introduites par les écrans. Lorsque le visage se donne 

à voir sous forme numérique – compressé, pixellisé, stylisé ou 

remplacé par un avatar –, que reste-t-il de cette nudité 

signifiante, de cette vulnérabilité désarmante ? Lorsque les 

regards ne se croisent plus réellement, que la voix est 

désynchronisée, que les silences sont coupés, comment 

reconnaître encore l’appel éthique du visage ? Loin d’être un 



 

319 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

simple outil technique, l’écran agit alors comme une médiation 

qui transforme la rencontre, en altère la densité et la profondeur, 

et fragilise la responsabilité non par absence d’autrui, mais par 

modification des conditions de sa présence. La pensée de 

Levinas permet ainsi de penser cette tension et de maintenir une 

exigence éthique à l’ère numérique : celle d’habiter l’écran sans 

trahir le visage. 

 

    1.2. L’anthropologie du visage dans les cultures ouest-

africaines 

Si la pensée de Levinas permet de penser l’altérité à partir de 

l’éthique de la rencontre, les cultures ouest-africaines proposent 

une lecture du visage enracinée dans une conception 

communautaire et symbolique de la personne. Dans ces sociétés, 

le visage ne se réduit pas à une expression individuelle : il est 

mémoire vivante, interface symbolique et médiateur entre le 

visible et l’invisible. La personne y est toujours un être-en-

relation, façonné par ses appartenances, ses engagements et sa 

place dans la communauté humaine et spirituelle. Le visage 

incarne ainsi une « ontologie relationnelle », où chaque signe 

visible – expression, regard, ornement – s’inscrit dans un 

horizon de sens partagé (R. Abiodun, 1994, p. 78). 

Pour saisir la portée concrète de cette symbolique, il faut 

observer comment le visage devient, dans la vie sociale ouest-

africaine, un véritable palimpseste culturel. Au Mali, par 

exemple, les Dogons font des masques le centre de leur vie 

rituelle et cosmologique : loin de dissimuler, ils révèlent la 

pensée philosophique, sociale et culturelle de la communauté. 

Chaque masque porte une signification propre, symbolisant une 

mémoire, une histoire, une valeur (Diarra, 2018, p. 56). Le 

festival Sigui, célébré tous les soixante ans, illustre cette 

fonction de régénération et de transmission : chaque apparition 

masque un secret, une mémoire, mais aussi une renaissance 

collective. 



 

320 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Dans la même perspective, les Bamanas font du masque N’tomo 

un élément clé des rites d’initiation. Il accompagne l’éducation 

des jeunes garçons et incarne des valeurs de retenue, de respect 

et de maîtrise de soi. Selon G. Dieterlen (1988, p. 123), ce 

masque est « l’expression de la sagesse ancestrale et le guide 

vers la connaissance de soi et du monde ». Dans ces sociétés, le 

visage n’est jamais donné seul : il est accompagné, modifié, 

voilé ou révélé selon les circonstances rituelles et sociales, 

devenant ainsi un lieu de pédagogie et de transformation. 

À côté des masques, d’autres formes de marquage corporel 

témoignent de la fonction identitaire du visage. Les 

scarifications faciales, pratiquées chez les Fulani, les Yoruba, les 

Gourmantché, les Bissa, les Mossi et d’autres groupes d’Afrique 

de l’Ouest, matérialisent une mémoire ancestrale et une 

appartenance communautaire. Elles servent de véritables 

« cartes généalogiques » ou d’insignes d’appartenance, rendant 

le visage lisible par ceux qui partagent la même culture. Selon T. 

Aboubakar (in BBC Afrique 2024), « la scarification est une 

incision cutanée, le plus souvent au visage, destinée à 

symboliser l’appartenance à un groupe, à une lignée ou à une 

région, et à permettre une identification immédiate au sein de la 

société ou lors des conflits ». Chez les Fulani, elles servent de 

repères généalogiques ; chez les Yoruba ou les Gourmantché, 

elles signalent la famille, le clan ou la fonction sociale. Pour les 

Moose du Burkina Faso, ces marques « éveillent un certain 

sentiment communautaire et la conscience sociale et historique 

des groupes concernés » et constituent une forme d’« écrit 

oralisé » (A. J. Sissao, 2002, p. 2-3). 

Au-delà des marques corporelles, la dimension relationnelle du 

visage se manifeste dans la codification fine du regard et de la 

gestuelle faciale. Baisser les yeux devant un aîné, incliner la tête, 

moduler l’expression lors d’une prise de parole sont autant de 

gestes qui expriment la reconnaissance de l’autre et la place de 

chacun dans la hiérarchie sociale. Comme le précise R. Abiodun 



 

321 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

(1994, p. 85), « baisser les yeux devant un supérieur n’est pas un 

signe de soumission passive mais un acte de préservation de 

l’harmonie sociale ». 

Cette grammaire du visage et du corps structure la 

communication africaine dans une « syntaxe holistique », où 

chaque interaction mobilise l’ensemble du corps pour renforcer 

la portée de la parole. Dans les négociations coutumières Igbo, 

par exemple, les aînés scrutent attentivement les expressions 

faciales pour évaluer la sincérité des parties : un froncement de 

sourcil ou un sourire retenu peut invalider un accord, car la 

parole seule ne suffit jamais à garantir la vérité (J. Umeh, 2016). 

De même, dans certaines cérémonies yoruba, le silence 

accompagné d’une inclinaison du visage marque à la fois le 

respect envers l’interlocuteur et l’écoute active des voix 

invisibles – celles des ancêtres ou des divinités (R. Abiodun, 

1994, p. 89). 

La polyvalence du visage s’exprime aussi dans sa capacité à 

osciller entre exposition et occultation selon le contexte rituel ou 

social. Les masques rituels, comme le mwana pwo des Chokwe 

– peuple d’Afrique centrale et australe établi principalement 

dans le nord de l’Angola, le sud-ouest de la République 

Démocratique du Congo et le nord-ouest de la Zambie – ou le 

Lipiko des Makonde, présents dans le sud-est de la Tanzanie et 

le nord du Mozambique, effacent l’identité individuelle pour 

incarner l’esprit collectif ou servir de médiation avec le monde 

des ancêtres (S. Vogel, 1997). Les peintures blanches utilisées 

par les Bamileke, peuple des hauts plateaux de l’Ouest du 

Cameroun, lors des cérémonies de deuil, protègent contre les 

forces maléfiques tout en honorant la mémoire des défunts (C. 

Temple, 2020). 

Cette richesse symbolique et relationnelle du visage ne se limite 

pas à la tradition : elle trouve de nouveaux modes d’expression 

dans les pratiques culturelles contemporaines. À la Biennale 

artistique et culturelle du Mali, par exemple, les parades de 



 

322 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

masques et de visages peints réaffirment l’identité culturelle et 

la connexion avec le monde spirituel (A. Keita, 2023, p. 12). 

Loin d’être figées, ces pratiques sont réinvesties par les jeunes 

générations dans l’art urbain, la photographie ou les médias 

numériques. Dans un contexte postcolonial marqué par des 

tensions identitaires, le visage africain devient un enjeu politique 

et mémoriel, réactivé dans les mouvements contemporains pour 

revendiquer une identité collective face à la mondialisation. 

Toutefois, l’usage croissant des écrans et des images numériques 

vient transformer ces médiations. Le selfie, par exemple, tend à 

isoler le visage de son contexte relationnel, fragmentant la 

mémoire incarnée et risquant de désymboliser le lien. Cette 

nouvelle visibilité numérique interroge la densité du visage 

comme lieu d’altérité : dans un monde où l’on peut choisir son 

apparence, supprimer un contact ou masquer son image, le 

visage perd de son pouvoir d’appel et de sa capacité à imposer 

une présence. 

Face à ces évolutions, de nombreux artistes africains 

réinvestissent les motifs traditionnels dans leurs œuvres pour 

questionner l’uniformisation globale et rappeler que derrière 

chaque visage, il y a une histoire, une parole, un monde à 

respecter (P. Ntuli, 2012). Ainsi, dans les cultures ouest-

africaines, le visage demeure un lieu de mémoire, de relation et 

de sacralité. Réduit à une image manipulable ou 

décontextualisée, il perd cette densité ; mais, à condition de 

repenser les formes de médiation, il peut encore être source de 

résistance, d’éthique et de reconnexion. C’est l’un des enjeux 

majeurs de l’altérité à l’ère numérique. 

Ainsi, à travers la richesse de ses codes, de ses marques et de ses 

médiations, le visage en Afrique de l’Ouest se révèle comme un 

véritable langage de la mémoire, de l’appartenance et du sacré. 

Pourtant, cette dimension symbolique ne se comprend 

pleinement que si l’on considère le rôle fondamental de la 

présence physique et du lien incarné dans la vie sociale africaine. 



 

323 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

En effet, c’est dans la coprésence, le partage des espaces et des 

gestes, que le visage prend toute sa densité relationnelle : il 

devient alors non seulement porteur de signes, mais aussi acteur 

vivant de la reconnaissance mutuelle et de la construction du 

lien. 

 

    1.3. L'importance de la présence physique et du lien incarné 

en Afrique 
Si le visage, dans les cultures ouest-africaines, porte la mémoire 

et la symbolique de l’appartenance, il ne prend tout son sens que 

dans l’expérience concrète de la rencontre, là où la coprésence 

physique donne chair à la relation. Le visage n’est pas seulement 

signe ou surface : il est appel vivant, présence qui exige 

l’hospitalité, l’ouverture et la reconnaissance de l’autre. Dans la 

tradition africaine, la rencontre du visage engage à la 

bienveillance et à la création d’un lien qui dépasse la simple 

coexistence. 

Cette exigence d’accueil s’exprime avec force dans 

la diatiguiya malienne, où l’hospitalité n’est pas une simple 

courtoisie mais une véritable philosophie sociale. Accueillir 

l’étranger, c’est reconnaître en lui un parent potentiel, un 

messager, voire une figure sacrée : « l’étranger est un hôte de 

Dieu », rappelle un proverbe bambara (CECI, 2024). Le visage 

de l’hôte peut ainsi cacher ou révéler un ancêtre, un envoyé du 

destin ou une présence mystérieuse à respecter absolument. 

C’est pourquoi l’étranger est reçu avec tous les égards : lui offrir 

de l’eau, du mil, une place à table, c’est honorer la part 

d’inconnu et de sacré qu’il porte. 

Dans le milieu bambara, ce respect se traduit par le don du nom : 

il est courant que l’hôte donne spontanément son patronyme à 

l’étranger pour signifier qu’il est désormais « chez lui ». 

Réciproquement, l’étranger, touché par la qualité de l’accueil, 

peut choisir de prendre le nom de son hôte, scellant ainsi une 

fraternité nouvelle (Soninkara.com, 2024). Plus encore, si la 



 

324 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

visite d’un étranger coïncide avec une naissance, il arrive que 

l’enfant lui soit symboliquement « donné » : l’étranger devient 

parrain ou marraine, tissant un lien indélébile entre familles et 

générations (CECI, 2024). Ce geste, loin d’être anecdotique, 

traduit la conviction que l’étranger porte chance, renouvelle la 

lignée et enrichit la communauté par sa seule présence. 

L’hospitalité, dans ces sociétés, n’est donc pas une simple 

politesse mais une structure fondamentale de la relation : elle fait 

du visage de l’autre un appel à la générosité, à l’intégration et à 

la reconnaissance de la dignité de chacun. Le lien social se 

construit à travers des interactions incarnées : salutations, 

partages de repas, cérémonies, fêtes, qui donnent chair à la 

communauté et rendent visible la densité humaine du lien. Chez 

les Lobi, par exemple, la calebasse d’eau offerte à l’étranger 

marque l’ouverture de la maison et la reconnaissance de l’autre 

comme membre potentiel du groupe (Bafujiinfos, 2023) ; chez 

les Moosé, l’accueil de l’étranger engage la responsabilité de 

toute la famille et de la communauté, jusqu’au sacrifice de ses 

propres réserves pour nourrir l’hôte. 

Cette centralité de la présence incarnée se prolonge dans la 

gestion des conflits, la transmission des savoirs et l’intégration 

des nouveaux venus. L’étranger accueilli devient souvent un 

médiateur, un passeur de récits et de traditions, enrichissant la 

mémoire collective et élargissant l’horizon du groupe. 

L’hospitalité, loin d’être une simple vertu individuelle, structure 

la dynamique sociale, la circulation des savoirs et la paix 

communautaire. 

À l’heure où la médiation numérique tend à fragmenter la 

présence et à désincarner la relation, les traditions africaines 

rappellent combien le visage, la coprésence et l’hospitalité 

demeurent au cœur de l’expérience de l’altérité. Face à l’essor 

des écrans et à la multiplication des interactions à distance, il 

devient crucial de s’interroger sur la manière de préserver, dans 

ces nouveaux dispositifs de communication, l’exigence 



 

325 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

d’accueil, de responsabilité et de lien authentique. Comment 

faire en sorte que, même à travers l’interface numérique, le 

visage de l’autre continue d’appeler à la rencontre, à l’écoute et 

au partage ? 

La modernité technologique, loin de condamner à la rupture, 

invite ainsi à repenser les modalités de la présence et du lien 

incarné à l’ère numérique. Cette réflexion conduit à porter une 

attention renouvelée à la façon dont l’écran transforme les 

fondements mêmes de la relation : il en prolonge certains aspects 

tout en les redéfinissant, instaurant une nouvelle dynamique de 

l’altérité. 

 

2. L’écran : une médiation ambivalente de l’altérité 

 

Si le visage, dans sa présence directe, constitue le lieu éthique 

par excellence de la rencontre, l’interposition de l’écran 

reconfigure en profondeur les conditions de cette relation. Loin 

d’être un simple outil de transmission, l’écran agit comme une 

médiation qui modifie la perception, la temporalité et la densité 

du lien. Il ouvre une nouvelle forme d’accessibilité à l’autre tout 

en introduisant une distance subtile, parfois imperceptible, qui 

affecte la qualité même de la présence. 

À travers l'image qu'il transmet, l'écran offre une fenêtre vers 

une voix, un regard, une expression, mais cette visibilité 

demeure imparfaite, fragmentée, et souvent altérée par des filtres 

ou des stylisations. Il ouvre la voie à la communication tout en 

permettant la dissimulation. L'écran instaure une forme de 

présence, mais au prix d'une atténuation, voire d'une disparition 

des marques corporelles de l'altérité. Cette dualité révèle une 

ambivalence essentielle : l'écran agit à la fois comme un pont et 

une barrière, promettant la rencontre tout en en fragilisant les 

contours. 

Cette tension entre proximité numérique et distance 

émotionnelle nous oblige à repenser les fondements mêmes de 



 

326 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

la relation humaine dans un monde de plus en plus médiatisé. Il 

devient alors essentiel de réfléchir à l’équilibre à trouver entre 

les potentialités offertes par la connectivité technologique et la 

nécessité de préserver la profondeur des interactions incarnées. 

Car au-delà des possibilités qu’il offre, l’écran interroge 

l’éthique de notre rapport à l’autre : que reste-t-il de la 

responsabilité, de l’engagement, du face-à-face, lorsque celui-ci 

est filtré par une interface ? 

 

    2.1. L'écran comme prolongation technique du regard ou 

comme obstacle à la présence 

L'écran, dans ses multiples formes (téléphone, ordinateur, 

tablette) agit comme une extension du regard, permettant de voir 

et d'entendre l'autre à distance. Il offre, à première vue, un outil 

de rapprochement, donnant accès à une parole immédiate, à un 

visage familier, à une interaction en temps réel. Comme le 

soulignent M. Lombard et R. Reich (2000, p. 77), « les 

technologies de divertissement émergentes offrent aux 

consommateurs de médias une illusion de non-médiation connue 

sous le nom de présence ». Cependant, cette présence médiatisée 

soulève des questions cruciales : que montre-t-elle 

véritablement, et surtout, que cache-t-elle ? 

Derrière l’image transmise par l’écran, un décalage subsiste 

inévitablement. Les regards ne se croisent plus véritablement ; 

les visages apparaissent souvent figés, déformés par la lumière 

ou la qualité de la connexion, et les expressions perdent en 

subtilité. Les gestes infimes, les micro-expressions, les silences 

habités ou les nuances du regard, si essentiels à la 

communication incarnée, se trouvent atténués, voire effacés. 

Cette perte de la richesse non verbale est d’autant plus 

significative dans les cultures africaines, où la présence 

physique, la chaleur du regard, la gestuelle et l’écoute 

silencieuse jouent un rôle fondamental dans la reconnaissance 

de l’autre et la construction du lien social. L’écran, en réduisant 



 

327 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

la relation à une image et une voix désynchronisées, fragilise 

ainsi la densité du face-à-face et la profondeur de la rencontre, 

nous invitant à repenser ce qui fait la vérité et la force de la 

présence dans l’espace numérique. 

L'écran dissocie le visage du corps, déterritorialise la voix et 

désynchronise les affects. S. Turkle (2011), dans ses recherches 

sur l'impact des technologies numériques, met en lumière 

comment les écrans peuvent perturber l'expérience du regard 

partagé, du silence habité et de l'écoute corporelle. Elle observe 

que de nombreux enfants perçoivent une attention moindre de 

leurs parents, absorbés par leurs smartphones ou autres appareils 

numériques, au détriment des interactions en face-à-face. Cette 

situation illustre comment l'omniprésence des écrans peut altérer 

les relations humaines en déplaçant l'attention vers des espaces 

virtuels. Autrement dit, cette observation met en lumière 

comment l'écran peut perturber l'expérience du regard partagé, 

du silence habité, et de l'écoute corporelle. 

Il en résulte une ambiguïté troublante : l'autre est là, mais sans 

être pleinement là. K. J. Gergen (2002, p. 227)) développe le 

concept de "présence absente", notant que « les technologies de 

communication permettent aux gens de communiquer à 

distance, créant une situation où l'on est physiquement présent 

mais absorbé par un monde technologiquement médiatisé 

ailleurs ». Cette situation crée une forme de présence appauvrie, 

où l'altérité se donne sans s'imposer, visible sans véritablement 

être sentie. Gergen s'inquiète surtout des conséquences de cette 

présence absente, notamment « l'érosion des communautés en 

face à face, la perte d'un sens de soi cohérent et centré, 

l'affaiblissement des repères moraux, la diminution de la 

profondeur des relations, et le déracinement du sens du contexte 

matériel » (Idem, p. 228). 

Cette médiation technologique modifie profondément 

l'expérience relationnelle, en particulier dans les cultures où la 

densité de la présence physique reste une norme implicite. P.P. 



 

328 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Verbeek, (2015, p. 28), dans sa théorie de la médiation 

technologique, souligne que « les technologies, lorsqu'elles sont 

bien utilisées, contribuent à façonner les relations entre les êtres 

humains et le monde ». Cette approche considère les 

technologies non pas comme de simples objets matériels 

opposés aux sujets humains, mais comme des médiateurs des 

relations homme-monde, remettant en question les domaines 

philosophiques traditionnels comme l'épistémologie, l'éthique et 

la métaphysique. 

En conclusion, bien que l'écran agisse comme une extension du 

regard, il peut aussi constituer un obstacle à une présence pleine 

et authentique. Comme le soulignent M. Lombard et R. Reich 

(2000, p. 75), « la taille de l'écran joue un rôle significatif dans 

l'expérience de présence », suggérant que les différentes formes 

d'écrans peuvent influencer différemment notre perception de la 

présence de l'autre. La théorie de la médiation technologique 

nous invite à étudier empiriquement comment les êtres humains 

s'approprient et donnent du sens à ces médiations dans leurs 

interactions quotidiennes, soulignant l'importance de trouver un 

équilibre entre les avantages de la connectivité numérique et la 

préservation de relations humaines authentiques et incarnées. 

 

    2.2. La virtualisation du visage : exposition, anonymat, 

désincarnation 

Avec l'essor des réseaux sociaux et des interfaces numériques, le 

visage humain tend à perdre sa profondeur symbolique pour 

devenir un objet d'exposition. Stylisé, filtré, retravaillé, il est 

intégré dans une logique de mise en scène de soi, où les avatars, 

les photos de profil et les filtres esthétiques participent à la 

fabrication d'un "moi numérique" contrôlé. Loin de l'épiphanie 

du visage décrite par Emmanuel Levinas, - lieu de l'appel, de la 

vulnérabilité, de la responsabilité- le visage virtualisé devient 

surface lisse, image choisie, présence calibrée. Il est détaché de 

son ancrage corporel, de sa fragilité, de son altérité. 



 

329 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Cette transformation participe d'un changement plus large que le 

philosophe B.-C. Han (Han, 2012, p.15), qualifie de « société de 

la transparence », où l'excès de visibilité finit par appauvrir la 

réalité elle-même. Han souligne que « les choses deviennent 

transparentes lorsqu'elles se départissent de toute négativité, 

lorsqu'elles sont lissées et nivelées ». Le visage, désormais 

surexposé, cesse d'être un mystère à rencontrer pour devenir une 

interface sociale destinée à capter l'attention. 

Cette mise en spectacle du visage rappelle la réflexion de W. 

Benjamin sur la perte de "l'aura" dans l'œuvre d'art reproductible 

: à force d'être reproduit, détaché de son contexte, l'objet perd sa 

présence unique. En effet selon W. Benjamin (1936, p. 225), « ce 

qui se perd dans la reproduction photographique est l'ici et 

maintenant de l'œuvre d'art ». Le visage numérique subit une 

opération similaire : reproduit, filtré, rendu partageable, il perd 

peu à peu sa capacité à interpeller, à troubler, à imposer une 

présence. 

Dans cet univers fluide, le visage devient désincarné. Il n'est plus 

porteur d'un appel éthique, mais réduit à des pixels, à des 

expressions stéréotypées, à des réactions émotionnelles 

modélisées. E. Levinas, (1971, p. 217), insistait sur le fait que le 

visage d'autrui me met en demeure, me convoque à la 

responsabilité : « Le visage est ce qui me défend de le tuer ». Or, 

dans le monde numérique, l'autre est devenu modifiable selon 

mes préférences, mes filtres, mes affinités. L'altérité radicale 

disparaît sous les options de personnalisation. 

Cette logique conduit à une banalisation de la rencontre. Le 

visage n'est plus irruption, mais élément parmi d'autres, noyé 

dans un flux d'images. Ce qui devrait déranger devient familier, 

ce qui devrait interroger devient décoratif. L'altérité est absorbée 

dans un processus d'auto-confirmation : l'autre devient « un 

autre moi-même », ou pire, un objet interchangeable dans une 

vitrine numérique. 



 

330 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Ainsi, la virtualisation du visage transforme en profondeur notre 

rapport à autrui. Ce qui était chargé de présence devient image ; 

ce qui était porteur de responsabilité devient interaction 

algorithmique. En désincarnant le visage, les interfaces 

numériques affaiblissent la densité existentielle de la rencontre, 

réduisant essentiellement la relation humaine à une esthétique de 

la visibilité. 

Cette transformation, si elle concerne l'ensemble des sociétés 

contemporaines, prend des formes particulières dans les 

contextes culturels où la relation à l'autre demeure profondément 

enracinée dans l'expérience corporelle, rituelle et 

communautaire. C'est le cas dans de nombreuses sociétés 

africaines, où l'usage des écrans, loin d'être neutre, suscite à la 

fois des pratiques nouvelles, des résistances symboliques et des 

tensions culturelles. Il devient alors nécessaire d'observer, dans 

les situations concrètes, comment cette médiation technique est 

reçue, adaptée, ou contestée au quotidien. 

 

    2.3. L’écran dans les pratiques africaines contemporaines : 

appropriation, résistances et tensions 

Les effets de la médiation numérique s'observent concrètement 

dans les usages quotidiens des sociétés africaines en mutation. 

Chez les jeunes urbains en particulier, l'écran s'est imposé 

comme un outil incontournable dans les relations sociales, 

pédagogiques et professionnelles. L'enseignement à distance, les 

réunions en ligne et les échanges via les réseaux sociaux sont 

devenus des pratiques ordinaires, surtout depuis la pandémie de 

Covid-19 qui a accéléré l'intégration des technologies dans les 

espaces éducatifs et communautaires. 

Cette appropriation reste cependant ambivalente. Comme le 

soulignent M. Ibrahim et C. Fagadé (2022, p. 45), l'usage des 

technologies numériques dans l'enseignement supérieur africain 

oscille « entre démocratisation de dispositifs et accentuation des 

inégalités sociales-numériques ». D'une part, ces technologies 



 

331 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

offrent de nouvelles possibilités d'accès à l'éducation, mais 

d'autre part, elles peuvent creuser les écarts entre ceux qui ont 

accès à ces outils et ceux qui en sont privés. 

Une enquête menée auprès d'étudiants maliens révèle cette 

dualité. Un étudiant témoigne : « Les cours en ligne nous 

permettent de continuer à apprendre malgré la distance, mais il 

manque quelque chose... On ne sent pas vraiment la présence des 

autres » (A. Konaté, 2023, p. 112). Cette observation rejoint 

l'analyse de S. Turkle (2011, p. 20) qui note que "nous sommes 

seuls ensemble", soulignant le paradoxe d'une connexion qui 

peut aussi isoler. 

Dans les milieux plus traditionnels, la communication 

numérique est souvent perçue comme peu compatible avec les 

logiques relationnelles ancrées dans la coprésence. Un chef de 

village interrogé exprime cette réticence : « Comment puis-je 

juger de la sincérité de quelqu'un si je ne peux pas voir 

l'ensemble de son corps, ses gestes, sa posture ? » (A. Diallo, 

2022, p. 89). Cette remarque fait écho à l'importance du langage 

corporel dans les cultures africaines, où, comme le note A. 

Hampâté Bâ (1972, p. 23), « la parole est à la fois son et geste ». 

La méfiance envers la dissociation entre la parole et le geste, 

entre le visage et le reste du corps, est particulièrement marquée 

dans les cultures africaines où la communication non verbale est 

essentielle. J.-G. Bidima (2020, p. 156) souligne que « dans la 

tradition africaine, la parole ne prend sens qu'en situation, dans 

une praxis dialogique incarnée ». Cette importance du contexte 

et de la présence physique pose un défi majeur à la 

communication médiatisée par écran. 

Néanmoins, des formes d'appropriation créative émergent. 

Certains jeunes artistes utilisent les écrans pour réinventer les 

traditions. Comme l'explique F. K. Senghor (2021, p. 78), « les 

nouvelles technologies permettent de revisiter nos rituels, de les 

adapter à la modernité sans les trahir ». Cette hybridation entre 

tradition et technologie ouvre de nouvelles perspectives sur la 



 

332 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

manière dont l'identité culturelle peut se négocier dans l'espace 

numérique. 

Ainsi, l'écran en contexte africain n'est ni un simple 

prolongement des relations humaines, ni un danger systémique. 

Il est un espace de tension, où se joue la rencontre entre 

continuité culturelle et innovation technique. Cette complexité 

appelle à repenser l'éthique de l'altérité dans un monde 

médiatisé. Comme le suggère A. Mbembe (2020, p. 201), « il 

nous faut inventer une nouvelle éthique de la relation, capable 

de prendre en compte à la fois la richesse de nos traditions et les 

potentialités offertes par les nouvelles technologies ». Cette 

réflexion éthique devra aborder la question de la responsabilité 

envers l'autre dans un contexte où la présence est de plus en plus 

médiatisée, tout en restant attentive aux spécificités culturelles 

qui façonnent notre rapport à l'altérité. 

 

III. Vers une éthique de l'altérité médiatisée : habiter l'écran 

autrement 

 

Face aux transformations profondes induites par l'omniprésence 

des écrans dans les relations humaines, il devient urgent de 

repenser les conditions d'une éthique du lien. La médiation 

numérique n'est pas un simple outil neutre : elle redessine les 

contours de la rencontre, reconfigure le visage de l'autre, 

redéfinit la manière d'être en relation. Dès lors, l'enjeu n'est pas 

tant de refuser l'écran que de l'habiter autrement, c'est-à-dire d'y 

inscrire une responsabilité éthique qui rend possible une forme 

nouvelle d'attention à autrui. 

 

    3.1. Penser une présence à distance : responsabilité sans 

contact 

La médiation numérique impose un paradoxe majeur à la 

relation éthique : peut-on véritablement être responsable de 

l'autre sans le toucher, sans le voir pleinement, sans l'éprouver 



 

333 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

corporellement ? Dans une relation incarnée, le visage est ce qui 

s'impose à moi dans sa vulnérabilité immédiate, dans son 

exposition silencieuse. E. Levinas (1971, p. 217), en fait le lieu 

même de l'éthique : « Le visage est l'expression originelle, le 

premier mot : tu ne commettras pas de meurtre ». Mais lorsque 

le visage est filtré par un écran, parfois flou, interrompu, 

désynchronisé, que reste-t-il de cette parole éthique ? 

À travers l'écran, le visage devient un signe fragile, une présence 

réduite à une image, mais qui continue de porter une attente, un 

appel. Il ne s'agit pas de nier cette fragilité, mais de l'assumer : 

c'est justement parce que cette présence est fragile qu'elle exige 

davantage de soin. Comme l'écrit Levinas (1982, p. 90), « La 

peau du visage est celle qui reste la plus nue, la plus dénuée. [...] 

Il y a dans le visage une pauvreté essentielle ». L'absence du 

corps ne supprime pas l'exigence éthique ; elle l'amplifie en la 

rendant plus discrète, plus exigeante. 

Dans cette perspective, il s'agit de penser une phénoménologie 

de l'absence-présence, où l'autre est là sans être là, mais où cette 

forme d'être-là-à-distance n'abolit pas le lien, ne le rend pas 

illusoire. Merleau-Ponty, dans Le visible et l'invisible, avait déjà 

ouvert la voie à cette réflexion : la perception est toujours 

incomplète, partielle, et pourtant signifiante. L'écran, dans cette 

logique, ne détruit pas la présence, mais l'altère ; il nous oblige 

à reconstruire du sens dans une relation appauvrie, à produire de 

la présence là où elle n'est plus évidente. 

Le philosophe B. Stiegler (2018), dans ses réflexions sur la 

technique, proposait de ne pas opposer l'humain et la 

technologie, mais d'en penser l'articulation : la technique n'est 

pas le contraire de l'éthique, mais son milieu possible. Il nous 

revient alors d'inventer une manière d'habiter la technique, de 

faire de l'écran non pas un espace de distance froide, mais un 

lieu à partir duquel se renouvelle l'attention à l'autre. 

Cette attention suppose un déplacement : ne plus attendre de 

l'écran une reproduction fidèle du lien direct, mais en faire un 



 

334 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

lieu de présence altérée, à cultiver avec délicatesse. C'est une 

manière de retrouver, même à travers la distance, la capacité 

d'écouter, de regarder, de répondre. Ce que Levinas appelait 

"visage", et qui ne se réduit jamais à l'apparence physique, peut 

encore advenir dans l'écran, non comme évidence, mais comme 

appel discret, fragile, mais tenace à la responsabilité. Comme le 

souligne E. Levinas, (1971, p. 216), « Le visage me parle et par 

là m'invite à une relation ». 

Cette réflexion sur la présence à distance et la responsabilité sans 

contact ouvre de nouvelles perspectives sur notre rapport à 

l'autre dans l'espace numérique. Elle nous invite à repenser nos 

pratiques et à développer une approche plus éthique de nos 

interactions médiatisées. Il devient alors crucial d'explorer 

comment revaloriser le temps, l'écoute, le silence et le regard 

dans nos échanges numériques, afin de préserver la profondeur 

de notre relation à l'autre, même à travers la médiation 

technologique. Cette démarche nous permettra de passer d'un 

usage purement technique des écrans à une utilisation 

véritablement éthique, respectueuse de l'altérité et de la dignité 

humaine. 

 

    3.2. De l'usage technique à l'usage éthique des écrans 

Si l'écran transforme notre rapport à l'autre, il ne le condamne 

pas pour autant. La médiation technologique peut être habitée 

éthiquement, à condition de ne pas en faire un simple instrument 

d'efficacité ou de distraction. Passer de l'usage technique à 

l'usage éthique des écrans, c'est replacer l'humain au centre de la 

médiation, en redonnant valeur au temps, à l'écoute, au silence, 

au regard, tous ces éléments souvent comprimés ou négligés 

dans les interactions numériques. 

Dans un monde numérique dominé par la vitesse, l'instantanéité 

et la saturation d'informations, il devient crucial de revaloriser le 

temps. Le temps de l'autre n'est pas celui de l'algorithme ; il est 

fait d'attente, de lenteur, de disponibilité. Une rencontre, même 



 

335 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

numérique, suppose une forme de suspension, un espace pour 

l'attention et la résonance. Redonner du poids au silence, non pas 

comme vide, mais comme lieu d'accueil, c'est permettre à l'autre 

d'exister dans l'échange, même à travers l'écran. Ce silence, 

lorsqu'il est habité, devient un langage éthique : celui du respect, 

de la retenue, de la disponibilité. 

Dépasser la logique du flux implique de rompre avec la 

consommation continue d'images, de messages, de contenus qui 

effacent la singularité de l'autre dans un mouvement de 

défilement sans mémoire. Ce que le philosophe B.-C. Han 

(2017), critique comme une « violence de la transparence », une 

exposition permanente sans profondeur, peut être inversée si l'on 

redonne sens à la rencontre. La rencontre n'est pas une 

connexion parmi d'autres : elle est événement, surgissement, 

interruption. Même à travers un écran, elle peut advenir si l'on 

accepte de ralentir, de nommer, d'écouter, de répondre 

autrement. 

Dans cette perspective, éduquer au regard, même à distance, 

devient un enjeu central. Le regard porté sur l'autre à travers une 

caméra ou un écran n'est pas neutre. Il peut être 

instrumentalisant, distrait, désengagé, ou au contraire habité, 

attentif, bienveillant. Il s'agit de développer une pédagogie de la 

présence médiatisée, qui forme au respect de l'image de l'autre, 

au soin porté à sa parole, à l'attention aux signes faibles d'une 

présence réelle. Ce regard éthique dépasse le visible pour 

accueillir ce qui ne se dit pas, ce qui échappe au contrôle, ce qui 

rend l'autre unique. 

Dans le contexte africain, l’apprentissage d’un regard éthique à 

travers les écrans peut s’appuyer sur des traditions relationnelles 

riches, où l’écoute, le silence et la posture constituent déjà des 

langages à part entière. Il ne s’agit pas de dresser une opposition 

entre tradition et technologie, mais de transposer dans l’univers 

numérique des gestes porteurs de sens : saluer avec 

considération, respecter les temps de parole, accueillir le silence. 



 

336 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Autant d’attitudes à réinventer derrière l’écran pour préserver la 

densité humaine de la relation. 

En somme, habiter l'écran éthiquement, c'est faire en sorte que 

la technique ne masque pas la rencontre, mais qu'elle la rend 

possible autrement : non plus dans la pleine coprésence, mais 

dans une présence apportée, respectueuse, attentive. C'est 

retrouver, même dans la médiation, le sens du visage comme 

appel, du silence comme accueil, et du temps partagé comme 

signe d'une responsabilité renouvelée. Une telle posture ouvre la 

voie à une redéfinition plus large de la relation humaine, dans 

laquelle l'altérité elle-même, loin d'être effacée par la 

technologie, peut être réinventée à la croisée des traditions 

culturelles et des nouveaux mondes numériques. 

Cette réinvention de l'altérité à travers les écrans soulève des 

questions cruciales sur la manière dont nous pouvons préserver 

et adapter nos traditions relationnelles dans un contexte de plus 

en plus numérisé. Comment pouvons-nous concilier 

l'enracinement culturel avec l'ouverture qu'offrent les nouvelles 

technologies ? C'est cette tension féconde entre héritage et 

innovation que nous allons explorer dans la section suivante. 

 

    3.3. Pour une altérité réinventée : entre enracinement 

culturel et ouverture numérique 

Dans un monde où la présence se reconfigure sous l’effet du 

numérique, l’altérité ne disparaît pas : elle change de visage. Ce 

visage n’est plus seulement celui que l’on croise physiquement 

dans la chaleur des rencontres incarnées, mais aussi celui que 

l’on devine derrière un écran, figé ou pixelisé. L’écran devient à 

la fois surface de contact et espace de tension, révélant un 

nouveau mode de relation à l’autre : plus distant, parfois fragile, 

mais toujours porteur de lien. Cette transformation est 

particulièrement marquante en Afrique de l’Ouest, où la relation 

à l’autre demeure profondément ancrée dans des formes de 



 

337 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

médiation communautaires : parole ritualisée, silence signifiant, 

gestes du respect, hiérarchie symbolique du regard. 

Loin de rendre ces traditions obsolètes, le numérique offre 

l’opportunité de les réinventer. Les pratiques numériques 

africaines témoignent d’une capacité à transposer, dans les 

usages technologiques, les codes du dialogue, de l’écoute et de 

la reconnaissance mutuelle. Ainsi, dans de nombreux villages 

maliens et burkinabè, les conseils communautaires et réunions 

pastorales se tiennent désormais en visioconférence : chaque 

intervenant doit être visible et identifiable à l’écran, la prise de 

parole suit l’ordre coutumier, et les temps de silence sont 

respectés pour garantir l’écoute et la réflexion collective. Selon 

une enquête menée en 2021 par l’Université Catholique de 

l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire à Bamako, plus de 

38 % des communautés rurales ayant accès à Internet utilisent 

désormais ces dispositifs pour maintenir le dialogue social et la 

transmission des valeurs, malgré l’insécurité ou l’éloignement 

géographique1. 

La pastorale par les médias en est une illustration significative. 

Au Burkina Faso, au Mali ou au Sénégal, les messes et 

catéchèses sont diffusées en ligne en langues locales, intégrant 

proverbes, chants et gestes rituels. Les groupes de prière virtuels, 

les modules de formation à distance et les plateformes d’écoute 

spirituelle s’appuient sur les traditions orales pour maintenir la 

continuité communautaire. Cette hybridation permet de 

perpétuer la transmission des valeurs, d’assurer la solidarité et 

d’accompagner les jeunes dans leur quête de sens, même à 

distance. Elle répond à une demande croissante : selon 

l’UNESCO (2024), plus de 70 % des applications éducatives et 

pastorales utilisées en Afrique francophone intègrent 

aujourd’hui des éléments de pédagogie orale traditionnelle. 

Cette réinvention du lien numérique s’appuie sur des valeurs 

endogènes. Comme le souligne Achille Mbembe, (2022, p. 122) 

« la revendication de la différence peut être un moyen 



 

338 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

d’échapper à la négation de soi imposée par l’universalisme 

colonial ». L’appropriation du numérique n’est donc pas 

soumission à un modèle extérieur, mais création de formes 

relationnelles inédites à partir de références locales. Les 

cérémonies diffusées en ligne respectent les rituels de salutation 

et les temps de silence ; les formations hybrides intègrent la 

parole des anciens et les proverbes ; les dialogues 

intergénérationnels en visioconférence reproduisent les rythmes 

de la palabre. Ces initiatives témoignent d’une volonté de faire 

dialoguer technologie et héritage culturel, et de ne pas dissocier 

l’innovation de la mémoire. 

Pour que la médiation numérique ne soit pas synonyme de 

dépersonnalisation ou d’appauvrissement du lien, mais au 

contraire, un espace de renouvellement de l’altérité, il est 

essentiel d’énoncer des principes concrets, adaptés au contexte 

africain et à la réalité des écrans. Ces principes, enracinés à la 

fois dans la philosophie de l’altérité et dans les traditions 

relationnelles africaines, peuvent servir de repères pour une 

éthique numérique véritablement habitée : 

 

Reconnaissance de la singularité de l’autre : La première 

exigence consiste à préserver la capacité à reconnaître l’autre 

dans sa différence, sa vulnérabilité et sa dignité, même à travers 

la médiation technique. Il s’agit de refuser la réduction de l’autre 

à un simple profil, avatar ou image, et de cultiver une attention 

à la parole, au silence, au regard – même médiatisés. Cela 

suppose de valoriser la diversité des visages, des histoires et des 

cultures, en s’inspirant des traditions africaines où chaque visage 

porte une mémoire et une identité. Cette reconnaissance se 

traduit par des pratiques numériques qui laissent place à 

l’expression individuelle, à l’écoute active et à l’accueil de la 

parole de l’autre, sans la dissoudre dans le flux anonyme des 

communications. 



 

339 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Responsabilité dans la médiation : L’éthique de l’altérité 

impose à chaque acteur – utilisateur, médiateur, plateforme – 

d’assumer la responsabilité de ses gestes, de ses paroles et de ses 

choix techniques. Il ne s’agit pas seulement de respecter l’autre, 

mais aussi de veiller à ne pas instrumentaliser la relation, à ne 

pas diffuser de contenus déshumanisants, et à garantir un espace 

de dialogue où la parole de chacun peut être entendue et 

respectée. La responsabilité implique également la conscience 

des effets de la médiation numérique : reconnaître que l’écran 

transforme la relation, et adapter les dispositifs pour préserver la 

confiance, la confidentialité et l’authenticité du lien. 

 

Justice et équité dans l’accès et la visibilité : Promouvoir 

l’altérité éthique suppose de lutter contre toutes les formes 

d’exclusion, d’invisibilisation ou de discrimination dans 

l’espace numérique. Cela passe par des politiques d’inclusion 

numérique (accès aux outils, aux langues, aux contenus 

adaptés), mais aussi par la vigilance face aux algorithmes ou 

pratiques qui renforcent les stéréotypes ou les inégalités. Il s’agit 

de garantir que chaque voix puisse être entendue, que chaque 

visage puisse être vu, et que nul ne soit effacé par la technique 

ou la norme dominante. Cette exigence rejoint l’idéal de justice 

sociale porté par les traditions africaines du conseil et de la 

palabre, où chaque membre de la communauté a droit à la parole 

et à la reconnaissance. 

 

Transparence et consentement éclairé : Le respect de l’autre 

implique une transparence sur les usages, les données et les 

modalités de la médiation. Les utilisateurs doivent être informés 

de la manière dont leurs images, leurs paroles ou leurs 

interactions sont utilisées, stockées ou partagées. Le 

consentement doit être libre, éclairé et révocable, en particulier 

dans les contextes de communication sensible (éducation, 

pastorale, santé, etc.). Cette transparence est essentielle pour 



 

340 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

instaurer un climat de confiance et pour permettre à chacun de 

garder la maîtrise de son image et de sa parole dans l’espace 

numérique. 

 

Transmission des valeurs et éducation à l’altérité : Enfin, une 

éthique de l’altérité numérique passe par un effort d’éducation 

et de transmission. Il s’agit de former les jeunes et les moins 

jeunes à la culture du respect, de l’écoute, du dialogue et de la 

responsabilité dans l’espace numérique. Les traditions 

africaines, riches en pratiques de transmission orale, de rituels 

de parole et de pédagogie du respect, offrent ici des ressources 

précieuses à adapter. Cela inclut la valorisation de la parole des 

aînés, l’intégration des proverbes et récits dans les contenus 

numériques, et la création d’espaces de pastorale et de formation 

à distance qui maintiennent la densité éthique du lien. 

L’éducation à l’altérité numérique doit ainsi viser à faire de 

l’écran non un lieu d’oubli, mais un espace de mémoire, de 

dialogue et de reconnexion humaine. 

Ces principes, enracinés dans les traditions africaines du 

dialogue, du conseil et de la réconciliation, permettent de faire 

de l’espace numérique un lieu d’hospitalité, de dialogue et de 

reconnaissance mutuelle, et non un simple espace de 

consommation ou de contrôle. Ils favorisent la continuité des 

valeurs communautaires et la capacité à habiter la modernité 

sans perdre la profondeur du lien humain. 

En définitive, loin de condamner à l’isolement ou à l’uniformité, 

la technique peut devenir le lieu d’une altérité renouvelée : une 

altérité qui traverse les écrans avec vigilance et respect, qui ne 

rejette pas la technologie mais lui donne un visage humain, une 

voix juste, un rythme habité. À condition de l’enraciner dans nos 

cultures de la parole, du visage et du silence, cette modernité 

peut devenir africaine, au sens fort : porteuse de lien, de mémoire 

et de responsabilité. Ainsi, la transmission des valeurs, la 

pastorale par les médias et l’invention de nouveaux rituels 



 

341 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

numériques témoignent de la vitalité d’une altérité réinventée, 

capable de conjuguer enracinement culturel et ouverture à 

l’innovation. 

 

Conclusion générale 

 

À l’heure où les technologies numériques bouleversent nos 

manières de communiquer, la question de la rencontre 

authentique avec l’autre, lorsque son visage ne nous fait plus 

face mais apparaît à travers un écran, devient centrale. Ce 

questionnement, loin d’être abstrait, engage la façon dont nous 

tissons le lien, reconnaissons l’autre et assumons notre 

responsabilité envers lui, au cœur même de nos sociétés. 

Cet article a cherché à éclairer cette problématique en croisant 

la phénoménologie du visage, notamment chez Emmanuel 

Levinas, avec la richesse des pratiques relationnelles et 

symboliques des cultures ouest-africaines. En Afrique, la 

relation à l’autre se fonde sur la présence du corps, du regard, de 

la parole incarnée : une densité de la rencontre que la médiation 

numérique vient transformer, parfois en la fragilisant, parfois en 

la renouvelant. 

Mais cette réflexion ne reste pas théorique : elle s’ancre dans les 

réalités sociales concrètes, là où l’insécurité ou la mobilité 

contrainte rendent la coprésence impossible. Dans ces contextes, 

l’écran devient un espace de dialogue, de décision collective et 

de transmission des valeurs. Réunions familiales, conseils de 

sages, formations pastorales ou débats communautaires 

s’organisent désormais à distance, à condition que chaque 

participant soit reconnu et identifié par la communauté. Cette 

adaptation témoigne de la capacité des sociétés africaines à 

conjuguer tradition et innovation pour préserver la continuité du 

lien humain. 

La portée sociale et utilitaire de cette étude se manifeste ainsi 

dans sa capacité à offrir des repères conceptuels et culturels pour 



 

342 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

accompagner la mutation des formes de présence, sans renoncer 

à ce qui fait la profondeur du lien. Elle propose aux acteurs 

éducatifs, religieux, communautaires et politiques un cadre de 

réflexion pour structurer des médiations numériques fidèles aux 

valeurs relationnelles africaines. 

Pour que la technique ne soit pas synonyme d’oubli de l’autre 

ou de déshumanisation, il est essentiel de s’appuyer sur une 

éthique de la médiation qui conjugue plusieurs exigences : 

reconnaître la singularité de chaque personne, même à distance, 

en restant attentif à la parole, au regard et à la diversité des 

histoires ; assumer la responsabilité de nos choix techniques et 

de nos formes de communication, en préservant la confiance et 

l’authenticité du lien ; garantir la justice et l’équité dans l’accès 

et la visibilité, afin que nul ne soit exclu ou invisibilisé ; assurer 

la transparence et le consentement éclairé sur l’usage des 

données et des images ; promouvoir enfin la transmission des 

valeurs, en adaptant les traditions de respect, d’écoute et de 

dialogue à l’univers numérique. 

C’est en articulant ces principes que l’Afrique pourra 

transformer le défi numérique en ressource éthique et culturelle, 

non pas en se pliant à une standardisation des visages et des 

échanges, mais en y inscrivant sa propre sagesse relationnelle : 

celle du visage respecté, du dialogue partagé et de la 

communauté habitée. 

En définitive, le numérique ne doit pas être un espace de repli 

ou de rupture, mais un lieu à habiter avec vigilance, un temps à 

ralentir, un visage à redonner à la relation. 

 

Bibliographie 

 

Abiodun R. (1994). Yoruba Art and Language: Seeking 

the African in African Art. Cambridge, Cambridge University 

Press, 434 p. 



 

343 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Benjamin W. (1936). L'œuvre d'art à l'ère de sa 

reproductibilité technique. Paris, Éditions Allia, 123 p. 

Bidima J.-G. (2020). La palabre : une philosophie de la 

parole. Paris, Éditions du Cerf, 208 p. 

Brahim M., Fagadé C. (2022). L'impact des technologies 

numériques sur l'enseignement supérieur en Afrique. Revue 

africaine des sciences de l'éducation, vol. 12, n° 1, p. 45-67. 

Diallo A. (2022). La communication numérique dans les 

communautés rurales africaines. Journal of African Studies, vol. 

15, n° 3, p. 88-102. 

Diarra M. (2018). Les masques dogons : entre tradition et 

modernité. Études maliennes, n° 86, p. 45-67. 

Dieterlen G. (1988). Essai sur la religion bambara. 

Bruxelles, Éditions de l’Université de Bruxelles, 264 p. 

Diop C. A. (1981). Civilisation ou barbarie : 

anthropologie sans complaisance. Paris, Présence Africaine, 

404 p. 

Dramé M. (1984). Les chaînes non-parlées dans la 

communication négro-africaine. Cahiers d’Études Africaines, 

vol. 24, n° 95, p. 353-365. 

Eboussi Boulaga F. (1977). La crise du Muntu : 

Authenticité africaine et philosophie. Paris, Présence Africaine, 

230 p. 

Gergen K. J. (2002). The Challenge of Absent Presence. In 

Katz J. E., Aakhus M. A. (dir.), Perpetual Contact: Mobile 

Communication, Private Talk, Public Performance. Cambridge, 

Cambridge University Press, p. 227-241. 

Hampâté Bâ A. (1972). Aspects de la civilisation 

africaine. Paris, Présence Africaine, 301 p. 

Han B.-C. (2012). Transparence société. Paris, Presses 

Universitaires de France, 125 p. 

Han B.-C. (2020). L’expulsion de l’autre. Paris, Presses 

Universitaires de France, 128 p. 



 

344 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Keita A. (2023). La Biennale artistique et culturelle du 

Mali : un pont entre passé et présent. Cahiers d’études 

africaines, vol. 63, n° 249, p. 5-28. 

Konaté A. (2022). Les jeunes et les médias sociaux en 

Afrique : entre expression et aliénation. Revue africaine des 

médias, n° 12, p. 154-170. 

Levinas E. (1971). Totalité et Infini. La Haye, Martinus 

Nijhoff, 348 p. 

Levinas E. (1974). Autrement qu’être ou au-delà de 

l’essence. La Haye, Martinus Nijhoff, 319 p. 

Levinas E. (1982). Éthique et Infini. Paris, Fayard, 125 p. 

Levinas E. (1984). Éthique comme philosophie première. 

Paris, Payot & Rivages, 213 p. 

Lombard M., Reich R. (2000). At the Heart of It All: The 

Concept of Presence. Journal of Computer-Mediated 

Communication, vol. 3, n° 2, p. 75-77. 

Mbembe A. (2020). Brutalisme. Paris, La Découverte, 272 

p. 

Mbembe A. (2020). Nécropolitique. Paris, La Découverte, 

160 p. 

Mbembe A. (2022). La communauté terrestre. Paris, La 

Découverte, 202 p. 

Merleau-Ponty M. (1964). Le visible et l’invisible. Paris, 

Gallimard, 296 p. 

Ntuli P. (2012). Urban Art and Identity in Africa. Journal 

of Contemporary African Art, n° 30, p. 74-81. 

Ricœur P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris, Seuil, 

400 p. 

Senghor F. K. (2021). L’art numérique africain : entre 

tradition et innovation. Journal of Contemporary African Art, n° 

45, p. 76-89. 

Sissao A. J. (2002). Signes graphiques Moose et leurs 

significations : le cas des scarifications ethniques des moose du 



 

345 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

Burkina Faso. Revue du Centre National de la Recherche 

Scientifique et Technologique du Burkina Faso, n° 4, p. 2-13. 

Stiegler B. (2018). Qu'appelle-t-on panser ? 1. L'immense 

régression. Paris, Les Liens qui Libèrent, 320 p. 

Temple C. N. (2020). Black Cultural Mythology. Albany, 

SUNY Press, 298 p. 

Turkle S. (2011). Alone Together: Why We Expect More 

from Technology and Less from Each Other. New York, Basic 

Books, 360 p. 

Umeh J. (2016). Nonverbal Communication in 

Africa. Journal of African Studies, vol. 10, n° 2, p. 123-140. 

Verbeek P.-P. (2015). Beyond Interaction: A Short 

Introduction to Mediation Theory. Interactions, vol. 22, n° 3, p. 

26-31. 

Vogel S. (1997). Baule: African Art, Western Eyes. New 

Haven, Yale University Press, 312 p. 

 

Webographie 

 

Aboubakar T. (2024). Les scarifications en Afrique. BBC 

Afrique, 18 décembre 2024. Disponible sur 

: https://www.bbc.com/afrique/articles/C3wexwwn92quo (cons

ulté le 8 janvier 2025). 

Bafujiinfos. (2023). La calebasse, symbole d’hospitalité et 

de féminité chez les Lobi. Disponible sur 

: https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-

dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/ (consulté le 15 février 

2025). 

CECI. (2024). Un mois au Mali : trois mots pour faire 

partie de la famille. Disponible sur 

: https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-

pour-faire-partie-de-la-famille/ (consulté le 1er mars 2025). 

Soninkara.com. (2024). Diatiguiya : le sens de la 

cordialité et de l’hospitalité malienne. Disponible sur 

https://www.bbc.com/afrique/articles/C3wexwwn92quo
https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/
https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/
https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-pour-faire-partie-de-la-famille/
https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-pour-faire-partie-de-la-famille/


 

346 

IS
B

N
 :

 9
7
8

-2
-4

9
3
6
5
9

-1
2

- 
5
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
  
  
  

  
 

 

V
O

L
 4

 N
 °

 1
2

 J
u

in
 2

0
2

5
 

: https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-

de-lhospitalite-malienne/ (consulté le 12 mars 2025). 

Wiktionnaire. (2024). Diatiguiya. Disponible 

sur : https://fr.wiktionary.org/wiki/diatiguiya (consulté le 2 

avril 2025) . 

Enquête de terrain 

 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest – Unité 

Universitaire à Bamako (UCAO-UUBa). (2021). Osons le 

numérique. Enquête collective menée par les étudiants de 

Licence 3, UFR Sciences Juridiques, sous la direction de T. 

Samaké. 

 

https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-de-lhospitalite-malienne/
https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-de-lhospitalite-malienne/
https://fr.wiktionary.org/wiki/diatiguiya

