VISAGE ET ECRAN : REPENSER L’ALTERITE A
L’ERE NUMERIQUE

Thérése SAMAKE
Enseignante chercheure en philosophie/MA

Université Catholique de I’Afrique de |’Ouest-Unité Universitaire a
Bamako (UCAO-UUBa)
mathere@hotmail fr

Résumé

Cet article interroge les effets de la médiation numérique sur notre rapport a
laltérité, en s appuyant sur la phénoménologie du visage d’Emmanuel
Levinas et les traditions relationnelles ouest-africaines. A partir d’une
approche interdisciplinaire — croisant philosophie, anthropologie et études
numeériques — et d’une observation des pratiques sociales africaines, il
analyse les tensions entre présence incarnée et interaction médiatisée. Dans
un contexte marqué par l’insécurité, la mobilité contrainte et l’évolution des
formes de dialogue, il montre que [’écran, loin de supprimer [’altérité, oblige
a la reconfigurer. Il plaide pour une éthique de la relation numérique fondée
sur la reconnaissance, la responsabilité, la justice et la transmission des
valeurs. Cette réflexion offre un cadre concret pour repenser l’usage des
technologies dans les domaines éducatif, religieux, communautaire et
politique, et contribuer a une humanisation des écrans, en harmonie avec les
cultures africaines de la présence.

Mots clés : Altérité, Cultures africaines, Meédiation numérique,
Responsabilité, Visage.

Abstract

This article explores the impact of digital mediation on our relationship to
otherness, based on Emmanuel Levinas’s phenomenology of the face and
enriched by West African vrelational traditions. Combining an
interdisciplinary approach—philosophy, anthropology, and digital studies—
with an analysis of African social practices, it examines the tension between
embodied presence and mediated interaction. In a context shaped by
insecurity, displacement, and evolving forms of dialogue, the screen emerges
not as an obstacle to otherness but as a space where ethical responsibility

313

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



must be redefined. The article advocates for a digitally mediated ethic
grounded in recognition, responsibility, justice, and cultural transmission. It
offers practical insights for education, pastoral care, community governance,
and public policy, contributing to a humanized digital environment rooted in
African traditions of presence.

Keywords: African cultures, Face, Digital mediation, Otherness,
Responsibility

Introduction

Le visage d’autrui, dans de nombreuses traditions
philosophiques et culturelles, constitue le point d’origine de la
rencontre humaine. Il n’est pas seulement ce qui se donne a voir,
mais aussi ce qui échappe a toute saisie totale : il incarne la trace
vivante d’une altérité irréductible et lance un appel silencieux a
la responsabilité et a la reconnaissance de 1’autre dans sa
singularité. E. Levinas en a fait un pilier de sa philosophie
éthique, montrant que le visage est avant tout ce qui convoque a
la responsabilité, au-dela de toute objectivation.

En Afrique, cette portée du visage s’inscrit dans un cadre
communautaire, rituel et symbolique : il est regard, parole,
silence, mais aussi signe de reconnaissance sociale et spirituelle.
Les rituels de salutation, la coprésence physique, la parole
incarnée et les gestes symboliques structurent la relation a 1’autre
dans une logique de proximité vécue. La présence physique ne
se limite donc pas a une simple proximité spatiale : elle porte
une densité symbolique et affective difficilement remplagable.
Or, dans nos sociétés contemporaines traversées par la
révolution numérique, la rencontre avec autrui passe de plus en
plus par ’intermédiaire d’un écran. Visioconférences, réseaux
sociaux, plateformes d’enseignement a distance : ces
technologies redéfinissent les modalités de la relation, souvent
en dehors de la coprésence physique. L’écran, devenu un canal
central, modifie profondément les conditions de 1’échange : il
fragmente le corps, réduit le visage a une image pixellisée,
désynchronise la parole et affaiblit les signes subtils de la

314

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



présence. L autre est 13, sans étre 1a ; visible sans étre pleinement
présent. Le visage, porteur d’un appel éthique, devient alors
image médiatisée, parfois figée, filtrée, voire remplacée par un
avatar.

C’est cette transformation du lien a autrui a 1’ére du numérique
qui constitue I’enjeu central de cet article. La réflexion s’articule
autour de la problématique suivante : que devient la relation
¢thique a D’autre lorsque le visage, lieu d’appel et de
responsabilité, se trouve médiatisé par un écran ? Le numérique
altére-t-il ’acces a I’altérité, ou permet-il d’inventer une autre
forme de présence et de responsabilit¢ ? Dans le contexte
africain, ou la relation humaine demeure fortement incarnée et
communautaire, il s’agit de déterminer ce que nous perdons, ce
que nous redécouvrons, et comment une altérité recomposée par
I’écran peut encore étre source d’exigence éthique.

L’objectif de cet article est d’explorer les transformations
contemporaines du lien a autrui sous 1’effet de la médiation
numérique, de clarifier ce que la relation a travers 1’écran fait
perdre ou émerger, et de comprendre comment cette altérité
recomposée peut encore fonder une responsabilité éthique. Pour
cela, I’analyse s’appuie sur une observation réflexive des
pratiques  relationnelles africaines et une approche
interdisciplinaire croisant la phénoménologie du visage
(Levinas, = Merleau-Ponty),  I’anthropologie =~ du lien
communautaire africain (Eboussi Boulaga, Hampaté Ba) et les
études contemporaines sur les technologies de la présence
(Stiegler, Verbeek, Turkle).

L’hypothése défendue est que I’écran, loin d’étre un simple
obstacle technique, reconfigure en profondeur notre rapport a
autrui : il instaure une altérité médiatisée qui ne supprime pas la
responsabilité, mais en redéfinit les modalités. Penser une
¢thique de la relation a travers I’écran suppose alors de prendre
en compte ses ambivalences et de concevoir 1’interface

315

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



numérique comme un espace a habiter autrement, dans une
conscience renouvelée de la présence et de la responsabilité.
L’article se structure en trois temps : il analyse d’abord le sens
du visage et de la rencontre dans les traditions philosophiques et
africaines ; il explore ensuite les effets ambivalents de 1’écran
sur la perception de 1’altérité ; enfin, il propose les bases d’une
¢thique de la relation médiatisée, a la croisée des héritages
culturels africains et des défis numériques contemporains.

1. Le visage comme lieu éthique de la rencontre :
perspectives philosophiques et africaines

Penser le visage a 1’¢ére du numérique, c’est interroger les
fondements mémes de notre rapport a autrui, a la croisée de
I’altérité, de la responsabilité et de la médiation. Cette réflexion
s’appuie sur une base théorique tripartite. Elle mobilise d’abord
la phénoménologie éthique du visage développée par E. Levinas,
pour qui la rencontre avec autrui constitue une interpellation
¢thique irréductible : le visage n’est pas seulement une donnée
perceptive, mais un appel a la responsabilité qui excede toute
objectivation. Elle s’enrichit ensuite de 1’anthropologie
relationnelle des cultures africaines, ou la personne est congue
comme un étre-en-relation, inscrit dans un tissu communautaire,
rituel et symbolique ; le visage y devient mémoire vivante, signe
de reconnaissance et médiateur entre visible et invisible. Enfin,
la réflexion s’inscrit dans le sillage des philosophies critiques de
la technique, qui analysent la maniere dont les médiations
numériques transforment la présence, la parole et le lien social,
en introduisant de nouvelles formes d’ambivalence et de
distance.

Le croisement de ces trois perspectives permet de construire une
théorie de la médiation éthique du visage : il s’agit de penser
comment le visage, porteur d’appel et de mémoire, se trouve
transformé dans [’espace numérique, et comment cette

316

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



transformation interroge les conditions d’une responsabilité
authentique. La ou la phénoménologie de Levinas insiste sur la
transcendance du visage et I’irruption de 1’autre, I’anthropologie
africaine met I’accent sur les médiations rituelles, la parole
incarnée, et le role du corps dans la relation. Ces deux traditions
convergent sur un point : le lien a I’autre est toujours plus qu’un
¢échange d’informations ; il engage une responsabilité fondée sur
la reconnaissance.

1.1. La phénoménologie éthique du visage chez Emmanuel
Levinas
L’un des fondements théoriques majeurs de cette réflexion
réside dans la phénoménologie éthique du visage élaborée par E.
Levinas. Inscrite dans la filiation de Husserl et Heidegger, mais
s’en démarquant radicalement, la pensée 1évinassienne place la
relation a autrui au centre de la philosophie, en la fondant non
sur la connaissance, mais sur la responsabilité. Pour Levinas, le
visage ne se réduit ni a une simple image visible, ni a un support
de signification sociale : il surgit dans I’expérience comme une
«signification sans contexte», un événement qui suspend
I’intelligible, dérange I’ordre du savoir et interpelle au plus
intime de la liberté (Levinas, 1982, p. 91).
Le visage, dans cette perspective, n’est pas un simple organe
perceptible, mais une présence éthique qui convoque, désarme
et interdit I’indifférence. Levinas écrit ainsi: « Le visage me
parle, et par 1a m’invite & une relation sans commune mesure
avec un pouvoir qui s’exerce» (1971, p. 216). Cette parole
silencieuse du visage précéde tout contrat ou choix, relevant
d’une obligation originaire : la rencontre du visage de 1’autre est
d’abord un appel a répondre, sans attendre la réciproque.
La spécificité de Levinas réside dans 1’asymétrie de la relation
éthique. Contrairement a la symétrie du « Je-Tu » de M. Buber,
Levinas affirme que la responsabilit¢ envers autrui est
unilatérale : « L’autre comme visage me perce de part en part, il

317

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



est celui a qui je ne peux rien refuser » (E. Levinas, 1982, p. 93).
Cette dissymétrie fonde une responsabilité¢ inconditionnelle :
«Je suis responsable d’autrui sans attendre la réciproque, flit-ce
au prix de ma vie » (E. Levinas, 1984, p. 15). Le Moi devient
alors «otage de 1’Autre» (E. Levinas, 1974, p. 141),
subvertissant I’individualisme occidental au profit d’une éthique
du don sans retour.

La vulnérabilit¢ du visage est centrale dans cette éthique.
Levinas insiste sur la nudité radicale du visage : « La peau du
visage est celle qui reste la plus nue, la plus dénuée. [...] Il y a
dans le visage une pauvreté essentielle » (1982, p. 90). Cette
fragilité, loin d’étre une faiblesse, interdit toute violence : « Le
visage est ’expression originelle, le premier mot: tu ne
commettras pas de meurtre » (1971, p. 217). L’épiphanie du
visage est ainsi 1I’événement éthique par excellence, celui qui
interdit de disposer de 1’autre : « Le visage est ce qu’on ne peut
tuer, ou du moins ce dont le sens consiste a dire : ““Tu ne tueras
point” » (1971, p. 218).

Toutefois, le visage ne se réduit pas a une pure transcendance :
il est aussi incarnation, situé, fragile, exposé. Levinas souligne
cette tension : « Le visage, encore chose parmi les choses, perce
la forme qui cependant le délimite » (1971, p. 215-216). Il est
une chair vivante, une forme qui parle au-dela de sa forme,
jamais neutre ni réductible a une représentation : il est présence
exposée, €thique incarnée, signe vivant d’un étre qui m’appelle.
Dans le cadre de cette réflexion, la conception lévinassienne du
visage fournit un socle théorique rigoureux pour interroger les
mutations introduites par les écrans. Lorsque le visage se donne
a voir sous forme numérique — compresse, pixellisé, stylisé ou
remplacé par un avatar — que reste-t-il de cette nudité
signifiante, de cette vulnérabilit¢ désarmante ? Lorsque les
regards ne se croisent plus réellement, que la voix est
désynchronisée, que les silences sont coupés, comment
reconnaitre encore 1’appel éthique du visage ? Loin d’étre un

318

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



simple outil technique, 1’écran agit alors comme une médiation
qui transforme la rencontre, en altére la densité et la profondeur,
et fragilise la responsabilité non par absence d’autrui, mais par
modification des conditions de sa présence. La pensée de
Levinas permet ainsi de penser cette tension et de maintenir une
exigence €éthique a 1’¢ére numérique : celle d’habiter 1’écran sans
trahir le visage.

1.2. L’anthropologie du visage dans les cultures ouest-
africaines
Si la pensée de Levinas permet de penser [’altérité a partir de
1’éthique de la rencontre, les cultures ouest-africaines proposent
une lecture du visage enracinée dans une conception
communautaire et symbolique de la personne. Dans ces sociétés,
le visage ne se réduit pas a une expression individuelle : il est
mémoire vivante, interface symbolique et médiateur entre le
visible et I’invisible. La personne y est toujours un étre-en-
relation, fagonné par ses appartenances, ses engagements et sa
place dans la communauté humaine et spirituelle. Le visage
incarne ainsi une «ontologie relationnelle », ou chaque signe
visible — expression, regard, ornement — s’inscrit dans un
horizon de sens partagé (R. Abiodun, 1994, p. 78).
Pour saisir la portée concrete de cette symbolique, il faut
observer comment le visage devient, dans la vie sociale ouest-
africaine, un véritable palimpseste culturel. Au Mali, par
exemple, les Dogons font des masques le centre de leur vie
rituelle et cosmologique : loin de dissimuler, ils révelent la
pensée philosophique, sociale et culturelle de la communauté.
Chaque masque porte une signification propre, symbolisant une
mémoire, une histoire, une valeur (Diarra, 2018, p. 56). Le
festival Sigui, célébré tous les soixante ans, illustre cette
fonction de régénération et de transmission : chaque apparition
masque un secret, une mémoire, mais aussi une renaissance
collective.

319

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Dans la méme perspective, les Bamanas font du masque N’tomo
un ¢élément clé des rites d’initiation. Il accompagne 1’éducation
des jeunes garcons et incarne des valeurs de retenue, de respect
et de maitrise de soi. Selon G. Dieterlen (1988, p. 123), ce
masque est «1’expression de la sagesse ancestrale et le guide
vers la connaissance de soi et du monde ». Dans ces sociétés, le
visage n’est jamais donné seul: il est accompagné, modifié,
voilé ou révélé selon les circonstances rituelles et sociales,
devenant ainsi un lieu de pédagogie et de transformation.

A coté des masques, d’autres formes de marquage corporel
témoignent de la fonction identitaire du visage. Les
scarifications faciales, pratiquées chez les Fulani, les Yoruba, les
Gourmantché, les Bissa, les Mossi et d’autres groupes d’Afrique
de I’Ouest, matérialisent une mémoire ancestrale et une
appartenance communautaire. Elles servent de véritables
« cartes généalogiques » ou d’insignes d’appartenance, rendant
le visage lisible par ceux qui partagent la méme culture. Selon T.
Aboubakar (in BBC Afrique 2024), « la scarification est une
incision cutanée, le plus souvent au visage, destinée a
symboliser I’appartenance a un groupe, a une lignée ou a une
région, et a permettre une identification immeédiate au sein de la
société ou lors des conflits ». Chez les Fulani, elles servent de
reperes généalogiques ; chez les Yoruba ou les Gourmantché,
elles signalent la famille, le clan ou la fonction sociale. Pour les
Moose du Burkina Faso, ces marques «éveillent un certain
sentiment communautaire et la conscience sociale et historique
des groupes concernés» et constituent une forme d’«écrit
oralisé » (A. J. Sissao, 2002, p. 2-3).

Au-dela des marques corporelles, la dimension relationnelle du
visage se manifeste dans la codification fine du regard et de la
gestuelle faciale. Baisser les yeux devant un ainé, incliner la téte,
moduler I’expression lors d’une prise de parole sont autant de
gestes qui expriment la reconnaissance de 1’autre et la place de
chacun dans la hiérarchie sociale. Comme le précise R. Abiodun

320

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



(1994, p. 85), « baisser les yeux devant un supérieur n’est pas un
signe de soumission passive mais un acte de préservation de
I’harmonie sociale ».

Cette grammaire du visage et du corps structure la
communication africaine dans une «syntaxe holistique », ou
chaque interaction mobilise 1’ensemble du corps pour renforcer
la portée de la parole. Dans les négociations coutumieres Igbo,
par exemple, les ainés scrutent attentivement les expressions
faciales pour évaluer la sincérité des parties : un froncement de
sourcil ou un sourire retenu peut invalider un accord, car la
parole seule ne suffit jamais a garantir la vérité (J. Umeh, 2016).
De méme, dans certaines cérémonies yoruba, le silence
accompagné d’une inclinaison du visage marque a la fois le
respect envers I’interlocuteur et I’écoute active des voix
invisibles — celles des ancétres ou des divinités (R. Abiodun,
1994, p. 89).

La polyvalence du visage s’exprime aussi dans sa capacité a
osciller entre exposition et occultation selon le contexte rituel ou
social. Les masques rituels, comme le mwana pwo des Chokwe
— peuple d’Afrique centrale et australe établi principalement
dans le nord de I’Angola, le sud-ouest de la République
Démocratique du Congo et le nord-ouest de la Zambie — ou le
Lipiko des Makonde, présents dans le sud-est de la Tanzanie et
le nord du Mozambique, effacent ’identité individuelle pour
incarner I’esprit collectif ou servir de médiation avec le monde
des ancétres (S. Vogel, 1997). Les peintures blanches utilisées
par les Bamileke, peuple des hauts plateaux de 1’Ouest du
Cameroun, lors des cérémonies de deuil, protégent contre les
forces maléfiques tout en honorant la mémoire des défunts (C.
Temple, 2020).

Cette richesse symbolique et relationnelle du visage ne se limite
pas a la tradition : elle trouve de nouveaux modes d’expression
dans les pratiques culturelles contemporaines. A la Biennale
artistique et culturelle du Mali, par exemple, les parades de

321

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



masques et de visages peints réaffirment I’identité culturelle et
la connexion avec le monde spirituel (A. Keita, 2023, p. 12).
Loin d’étre figées, ces pratiques sont réinvesties par les jeunes
générations dans I’art urbain, la photographie ou les médias
numériques. Dans un contexte postcolonial marqué par des
tensions identitaires, le visage africain devient un enjeu politique
et mémoriel, réactivé dans les mouvements contemporains pour
revendiquer une identité collective face a la mondialisation.
Toutefois, I’'usage croissant des écrans et des images numériques
vient transformer ces médiations. Le selfie, par exemple, tend a
isoler le visage de son contexte relationnel, fragmentant la
mémoire incarnée et risquant de désymboliser le lien. Cette
nouvelle visibilité numérique interroge la densité¢ du visage
comme lieu d’altérité : dans un monde ou I’on peut choisir son
apparence, supprimer un contact ou masquer son image, le
visage perd de son pouvoir d’appel et de sa capacité a imposer
une présence.

Face a ces évolutions, de nombreux artistes africains
réinvestissent les motifs traditionnels dans leurs ceuvres pour
questionner 1’uniformisation globale et rappeler que derriere
chaque visage, il y a une histoire, une parole, un monde a
respecter (P. Ntuli, 2012). Ainsi, dans les cultures ouest-
africaines, le visage demeure un lieu de mémoire, de relation et
de sacralit¢. Réduit a une image manipulable ou
décontextualisée, il perd cette densité; mais, a condition de
repenser les formes de médiation, il peut encore étre source de
résistance, d’éthique et de reconnexion. C’est I’un des enjeux
majeurs de I’altérité a I’ére numérique.

Ainsi, a travers la richesse de ses codes, de ses marques et de ses
médiations, le visage en Afrique de 1’Ouest se réveéle comme un
véritable langage de la mémoire, de 1’appartenance et du sacré.
Pourtant, cette dimension symbolique ne se comprend
pleinement que si I’on considere le role fondamental de la
présence physique et du lien incarné dans la vie sociale africaine.

322

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



En effet, c’est dans la coprésence, le partage des espaces et des
gestes, que le visage prend toute sa densité relationnelle : il
devient alors non seulement porteur de signes, mais aussi acteur
vivant de la reconnaissance mutuelle et de la construction du
lien.

1.3. L'importance de la présence physique et du lien incarné
en Afrique
Si le visage, dans les cultures ouest-africaines, porte la mémoire
et la symbolique de I’appartenance, il ne prend tout son sens que
dans I’expérience concrete de la rencontre, 1a ou la coprésence
physique donne chair a la relation. Le visage n’est pas seulement
signe ou surface: il est appel vivant, présence qui exige
I’hospitalité, 1I’ouverture et la reconnaissance de I’autre. Dans la
tradition africaine, la rencontre du visage engage a la
bienveillance et a la création d’un lien qui dépasse la simple
coexistence.
Cette exigence d’accueil s’exprime avec force dans
la diatiguiya malienne, ou I’hospitalité n’est pas une simple
courtoisie mais une véritable philosophie sociale. Accueillir
I’étranger, c’est reconnaitre en lui un parent potentiel, un
messager, voire une figure sacrée : «1’étranger est un hote de
Dieu », rappelle un proverbe bambara (CECI, 2024). Le visage
de I’hote peut ainsi cacher ou révéler un ancétre, un envoyé du
destin ou une présence mystérieuse a respecter absolument.
C’est pourquoi I’étranger est regu avec tous les égards : lui offrir
de I’eau, du mil, une place a table, c’est honorer la part
d’inconnu et de sacré qu’il porte.
Dans le milieu bambara, ce respect se traduit par le don du nom :
il est courant que 1’hdte donne spontanément son patronyme a
I’étranger pour signifier qu’il est désormais «chez lui».
Réciproquement, 1’étranger, touché par la qualité de 1’accueil,
peut choisir de prendre le nom de son hote, scellant ainsi une
fraternité¢ nouvelle (Soninkara.com, 2024). Plus encore, si la

323

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



visite d’un étranger coincide avec une naissance, il arrive que
I’enfant lui soit symboliquement « donné » : I’étranger devient
parrain ou marraine, tissant un lien indélébile entre familles et
générations (CECI, 2024). Ce geste, loin d’étre anecdotique,
traduit la conviction que 1’étranger porte chance, renouvelle la
lignée et enrichit la communauté par sa seule présence.
L’hospitalité¢, dans ces sociétés, n’est donc pas une simple
politesse mais une structure fondamentale de la relation : elle fait
du visage de I’autre un appel a la générosité, a I’intégration et a
la reconnaissance de la dignit¢ de chacun. Le lien social se
construit a travers des interactions incarnées: salutations,
partages de repas, cérémonies, fétes, qui donnent chair a la
communauté et rendent visible la densité¢ humaine du lien. Chez
les Lobi, par exemple, la calebasse d’eau offerte a I’étranger
marque 1’ouverture de la maison et la reconnaissance de 1’autre
comme membre potentiel du groupe (Bafujiinfos, 2023) ; chez
les Moosé¢, 1’accueil de I’étranger engage la responsabilité de
toute la famille et de la communauté, jusqu’au sacrifice de ses
propres réserves pour nourrir I’hote.

Cette centralité¢ de la présence incarnée se prolonge dans la
gestion des conflits, la transmission des savoirs et I’intégration
des nouveaux venus. L’étranger accueilli devient souvent un
médiateur, un passeur de récits et de traditions, enrichissant la
mémoire collective et ¢élargissant 1’horizon du groupe.
L’hospitalité, loin d’étre une simple vertu individuelle, structure
la dynamique sociale, la circulation des savoirs et la paix
communautaire.

A I’heure ou la médiation numérique tend & fragmenter la
présence et a désincarner la relation, les traditions africaines
rappellent combien le visage, la coprésence et I’hospitalité
demeurent au cceur de I’expérience de 1’altérité. Face a 1’essor
des écrans et a la multiplication des interactions a distance, il
devient crucial de s’interroger sur la maniere de préserver, dans
ces nouveaux dispositifs de communication, 1’exigence

324

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



d’accueil, de responsabilité et de lien authentique. Comment
faire en sorte que, méme a travers l’interface numérique, le
visage de 1’autre continue d’appeler a la rencontre, a 1’écoute et
au partage ?

La modernité technologique, loin de condamner a la rupture,
invite ainsi a repenser les modalités de la présence et du lien
incarné a I’ére numérique. Cette réflexion conduit a porter une
attention renouvelée a la facon dont 1’écran transforme les
fondements mémes de la relation : il en prolonge certains aspects
tout en les redéfinissant, instaurant une nouvelle dynamique de
’altérité.

2. L’écran : une médiation ambivalente de ’altérité

Si le visage, dans sa présence directe, constitue le lieu éthique
par excellence de la rencontre, 1’interposition de 1’écran
reconfigure en profondeur les conditions de cette relation. Loin
d’étre un simple outil de transmission, 1’écran agit comme une
médiation qui modifie la perception, la temporalité et la densité
du lien. Il ouvre une nouvelle forme d’accessibilité a 1’autre tout
en introduisant une distance subtile, parfois imperceptible, qui
affecte la qualit¢ méme de la présence.

A travers l'image qu'il transmet, I'écran offre une fenétre vers
une voix, un regard, une expression, mais cette visibilité
demeure imparfaite, fragmentée, et souvent altérée par des filtres
ou des stylisations. Il ouvre la voie a la communication tout en
permettant la dissimulation. L'écran instaure une forme de
présence, mais au prix d'une atténuation, voire d'une disparition
des marques corporelles de l'altérité. Cette dualité révele une
ambivalence essentielle : 1'écran agit a la fois comme un pont et
une barriere, promettant la rencontre tout en en fragilisant les
contours.

Cette tension entre proximité numeérique et distance
émotionnelle nous oblige a repenser les fondements mémes de

325

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



la relation humaine dans un monde de plus en plus médiatisé. Il
devient alors essentiel de réfléchir a 1’équilibre a trouver entre
les potentialités offertes par la connectivité technologique et la
nécessité de préserver la profondeur des interactions incarnées.
Car au-dela des possibilités qu’il offre, 1’écran interroge
I’éthique de notre rapport a 1’autre : que reste-t-il de la
responsabilité, de ’engagement, du face-a-face, lorsque celui-ci
est filtré par une interface ?

2.1. L'écran comme prolongation technique du regard ou
comme obstacle a la présence
L'écran, dans ses multiples formes (téléphone, ordinateur,
tablette) agit comme une extension du regard, permettant de voir
et d'entendre 1'autre a distance. Il offre, a premiére vue, un outil
de rapprochement, donnant acces a une parole immédiate, a un
visage familier, a2 une interaction en temps réel. Comme le
soulignent M. Lombard et R. Reich (2000, p. 77), «les
technologies de divertissement émergentes offrent aux
consommateurs de médias une illusion de non-médiation connue
sous le nom de présence ». Cependant, cette présence médiatisée
souleve des questions cruciales : que montre-t-elle
véritablement, et surtout, que cache-t-elle ?
Derriere I’image transmise par 1’écran, un décalage subsiste
inévitablement. Les regards ne se croisent plus véritablement ;
les visages apparaissent souvent figés, déformés par la lumicre
ou la qualit¢ de la connexion, et les expressions perdent en
subtilité. Les gestes infimes, les micro-expressions, les silences
habités ou les nuances du regard, si essentiels a la
communication incarnée, se trouvent atténués, voire effacés.
Cette perte de la richesse non verbale est d’autant plus
significative dans les cultures africaines, ou la présence
physique, la chaleur du regard, la gestuelle et I’écoute
silencieuse jouent un role fondamental dans la reconnaissance
de I’autre et la construction du lien social. L’écran, en réduisant

326

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



la relation a une image et une voix désynchronisées, fragilise
ainsi la densité du face-a-face et la profondeur de la rencontre,
nous invitant a repenser ce qui fait la vérité et la force de la
présence dans I’espace numérique.

L'écran dissocie le visage du corps, déterritorialise la voix et
désynchronise les affects. S. Turkle (2011), dans ses recherches
sur l'impact des technologies numériques, met en lumicre
comment les écrans peuvent perturber 1'expérience du regard
partagé, du silence habité et de 1'écoute corporelle. Elle observe
que de nombreux enfants pergoivent une attention moindre de
leurs parents, absorbés par leurs smartphones ou autres appareils
numériques, au détriment des interactions en face-a-face. Cette
situation illustre comment 'omniprésence des écrans peut altérer
les relations humaines en déplagant I'attention vers des espaces
virtuels. Autrement dit, cette observation met en lumiére
comment 1'écran peut perturber I'expérience du regard partagé,
du silence habitg, et de I'écoute corporelle.

Il en résulte une ambiguité troublante : I'autre est 1a, mais sans
étre pleinement la. K. J. Gergen (2002, p. 227)) développe le
concept de "présence absente", notant que « les technologies de
communication permettent aux gens de communiquer a
distance, créant une situation ou l'on est physiquement présent
mais absorbé par un monde technologiquement médiatisé
ailleurs ». Cette situation crée une forme de présence appauvrie,
ou l'altérité se donne sans s'imposer, visible sans véritablement
étre sentie. Gergen s'inquiete surtout des conséquences de cette
présence absente, notamment « I'érosion des communautés en
face a face, la perte d'un sens de soi cohérent et centré,
l'affaiblissement des reperes moraux, la diminution de la
profondeur des relations, et le déracinement du sens du contexte
matériel » (Idem, p. 228).

Cette médiation technologique modifie profondément
l'expérience relationnelle, en particulier dans les cultures ou la
densité de la présence physique reste une norme implicite. P.P.

327

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Verbeek, (2015, p. 28), dans sa théorie de la médiation
technologique, souligne que « les technologies, lorsqu'elles sont
bien utilisées, contribuent a faconner les relations entre les étres
humains et le monde ». Cette approche considére les
technologies non pas comme de simples objets matériels
opposé€s aux sujets humains, mais comme des médiateurs des
relations homme-monde, remettant en question les domaines
philosophiques traditionnels comme 1'épistémologie, 1'éthique et
la métaphysique.

En conclusion, bien que I'écran agisse comme une extension du
regard, il peut aussi constituer un obstacle a une présence pleine
et authentique. Comme le soulignent M. Lombard et R. Reich
(2000, p. 75), « la taille de I'écran joue un role significatif dans
l'expérience de présence », suggérant que les différentes formes
d'écrans peuvent influencer différemment notre perception de la
présence de l'autre. La théorie de la médiation technologique
nous invite a étudier empiriquement comment les étres humains
s'approprient et donnent du sens a ces médiations dans leurs
interactions quotidiennes, soulignant I'importance de trouver un
équilibre entre les avantages de la connectivité numérique et la
préservation de relations humaines authentiques et incarnées.

2.2. La virtualisation du visage :@ exposition, anonymat,
désincarnation
Avec l'essor des réseaux sociaux et des interfaces numériques, le
visage humain tend a perdre sa profondeur symbolique pour
devenir un objet d'exposition. Stylis¢, filtré, retravaillé, il est
intégré dans une logique de mise en scéne de soi, ou les avatars,
les photos de profil et les filtres esthétiques participent a la
fabrication d'un "moi numérique" contrélé. Loin de I'épiphanie
du visage décrite par Emmanuel Levinas, - lieu de l'appel, de la
vulnérabilité, de la responsabilité- le visage virtualisé devient
surface lisse, image choisie, présence calibrée. Il est détaché de
son ancrage corporel, de sa fragilité, de son altérité.

328

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Cette transformation participe d'un changement plus large que le
philosophe B.-C. Han (Han, 2012, p.15), qualifie de « société de
la transparence », ou l'exces de visibilité finit par appauvrir la
réalité elle-méme. Han souligne que «les choses deviennent
transparentes lorsqu'elles se départissent de toute négativité,
lorsqu'elles sont lissées et nivelées ». Le visage, désormais
surexposé, cesse d'étre un mystere a rencontrer pour devenir une
interface sociale destinée a capter 'attention.

Cette mise en spectacle du visage rappelle la réflexion de W.
Benjamin sur la perte de "l'aura" dans I'ceuvre d'art reproductible
: a force d'étre reproduit, détaché de son contexte, 1'objet perd sa
présence unique. En effet selon W. Benjamin (1936, p. 225), « ce
qui se perd dans la reproduction photographique est l'ici et
maintenant de 1'ceuvre d'art ». Le visage numérique subit une
opération similaire : reproduit, filtré, rendu partageable, il perd
peu a peu sa capacité a interpeller, a troubler, a imposer une
présence.

Dans cet univers fluide, le visage devient désincarné. Il n'est plus
porteur d'un appel éthique, mais réduit a des pixels, a des
expressions stéréotypées, a des réactions émotionnelles
modélisées. E. Levinas, (1971, p. 217), insistait sur le fait que le
visage d'autrui me met en demeure, me convoque a la
responsabilité : « Le visage est ce qui me défend de le tuer ». Or,
dans le monde numérique, l'autre est devenu modifiable selon
mes préférences, mes filtres, mes affinités. L'altérité radicale
disparait sous les options de personnalisation.

Cette logique conduit a une banalisation de la rencontre. Le
visage n'est plus irruption, mais élément parmi d'autres, noyé
dans un flux d'images. Ce qui devrait déranger devient familier,
ce qui devrait interroger devient décoratif. L'altérité est absorbée
dans un processus d'auto-confirmation : l'autre devient « un
autre moi-méme », ou pire, un objet interchangeable dans une
vitrine numérique.

329

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Ainsi, la virtualisation du visage transforme en profondeur notre
rapport a autrui. Ce qui était chargé de présence devient image ;
ce qui ¢tait porteur de responsabilité devient interaction
algorithmique. En désincarnant le visage, les interfaces
numériques affaiblissent la densité existentielle de la rencontre,
réduisant essentiellement la relation humaine a une esthétique de
la visibilité.

Cette transformation, si elle concerne l'ensemble des sociétés
contemporaines, prend des formes particulieres dans les
contextes culturels ou la relation a I'autre demeure profondément
enracinée  dans  l'expérience  corporelle, rituelle et
communautaire. C'est le cas dans de nombreuses sociétés
africaines, ou l'usage des écrans, loin d'étre neutre, suscite a la
fois des pratiques nouvelles, des résistances symboliques et des
tensions culturelles. 11 devient alors nécessaire d'observer, dans
les situations concrétes, comment cette médiation technique est
recue, adaptée, ou contestée au quotidien.

2.3. L’écran dans les pratiques africaines contemporaines :
appropriation, résistances et tensions
Les effets de la médiation numérique s'observent concrétement
dans les usages quotidiens des sociétés africaines en mutation.
Chez les jeunes urbains en particulier, 1'écran s'est imposé
comme un outil incontournable dans les relations sociales,
pédagogiques et professionnelles. L'enseignement a distance, les
réunions en ligne et les échanges via les réseaux sociaux sont
devenus des pratiques ordinaires, surtout depuis la pandémie de
Covid-19 qui a accéléré l'intégration des technologies dans les
espaces ¢éducatifs et communautaires.
Cette appropriation reste cependant ambivalente. Comme le
soulignent M. Ibrahim et C. Fagadé (2022, p. 45), l'usage des
technologies numériques dans l'enseignement supérieur africain
oscille « entre démocratisation de dispositifs et accentuation des
inégalités sociales-numériques ». D'une part, ces technologies

330

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



offrent de nouvelles possibilités d'accés a I'éducation, mais
d'autre part, elles peuvent creuser les €carts entre ceux qui ont
acces a ces outils et ceux qui en sont privés.

Une enquéte menée auprés d'étudiants maliens révele cette
dualité. Un étudiant témoigne : « Les cours en ligne nous
permettent de continuer a apprendre malgré la distance, mais il
manque quelque chose... On ne sent pas vraiment la présence des
autres » (A. Konaté, 2023, p. 112). Cette observation rejoint
l'analyse de S. Turkle (2011, p. 20) qui note que "nous sommes
seuls ensemble", soulignant le paradoxe d'une connexion qui
peut aussi isoler.

Dans les milieux plus traditionnels, la communication
numérique est souvent pergue comme peu compatible avec les
logiques relationnelles ancrées dans la coprésence. Un chef de
village interrogé exprime cette réticence : « Comment puis-je
juger de la sincérit¢ de quelqu'un si je ne peux pas voir
I'ensemble de son corps, ses gestes, sa posture ? » (A. Diallo,
2022, p. 89). Cette remarque fait écho a I'importance du langage
corporel dans les cultures africaines, ou, comme le note A.
Hampaté Ba (1972, p. 23), « la parole est a la fois son et geste ».
La méfiance envers la dissociation entre la parole et le geste,
entre le visage et le reste du corps, est particulierement marquée
dans les cultures africaines ou la communication non verbale est
essentielle. J.-G. Bidima (2020, p. 156) souligne que « dans la
tradition africaine, la parole ne prend sens qu'en situation, dans
une praxis dialogique incarnée ». Cette importance du contexte
et de la présence physique pose un défi majeur a la
communication médiatisée par écran.

Néanmoins, des formes d'appropriation créative émergent.
Certains jeunes artistes utilisent les écrans pour réinventer les
traditions. Comme l'explique F. K. Senghor (2021, p. 78), « les
nouvelles technologies permettent de revisiter nos rituels, de les
adapter a la modernité sans les trahir ». Cette hybridation entre
tradition et technologie ouvre de nouvelles perspectives sur la

331

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



maniére dont l'identité culturelle peut se négocier dans 1'espace
numérique.

Ainsi, l'écran en contexte africain n'est ni un simple
prolongement des relations humaines, ni un danger systémique.
Il est un espace de tension, ou se joue la rencontre entre
continuité culturelle et innovation technique. Cette complexité
appelle a repenser 1'éthique de l'altérit¢ dans un monde
médiatisé. Comme le suggere A. Mbembe (2020, p. 201), «il
nous faut inventer une nouvelle éthique de la relation, capable
de prendre en compte a la fois la richesse de nos traditions et les
potentialités offertes par les nouvelles technologies ». Cette
réflexion éthique devra aborder la question de la responsabilité
envers 'autre dans un contexte ou la présence est de plus en plus
médiatisée, tout en restant attentive aux spécificités culturelles
qui fagonnent notre rapport a 'altérité.

I11. Vers une éthique de I'altérité médiatisée : habiter 1'écran
autrement

Face aux transformations profondes induites par I'omniprésence
des écrans dans les relations humaines, il devient urgent de
repenser les conditions d'une éthique du lien. La médiation
numérique n'est pas un simple outil neutre : elle redessine les
contours de la rencontre, reconfigure le visage de l'autre,
redéfinit la maniére d'étre en relation. Dés lors, 1'enjeu n'est pas
tant de refuser I'écran que de 1'habiter autrement, c'est-a-dire d'y
inscrire une responsabilité éthique qui rend possible une forme
nouvelle d'attention a autrui.

3.1. Penser une présence a distance : responsabilité sans
contact
La médiation numérique impose un paradoxe majeur a la
relation ¢€thique : peut-on véritablement étre responsable de
l'autre sans le toucher, sans le voir pleinement, sans 1'éprouver

332

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



corporellement ? Dans une relation incarnée, le visage est ce qui
s'impose a moi dans sa vulnérabilit¢ immédiate, dans son
exposition silencieuse. E. Levinas (1971, p. 217), en fait le lieu
méme de 1'éthique : « Le visage est 1'expression originelle, le
premier mot : tu ne commettras pas de meurtre ». Mais lorsque
le visage est filtré par un écran, parfois flou, interrompu,
désynchronisé, que reste-t-il de cette parole éthique ?

A travers l'écran, le visage devient un signe fragile, une présence
réduite a une image, mais qui continue de porter une attente, un
appel. Il ne s'agit pas de nier cette fragilité, mais de I'assumer :
c'est justement parce que cette présence est fragile qu'elle exige
davantage de soin. Comme 1'écrit Levinas (1982, p. 90), « La
peau du visage est celle qui reste la plus nue, la plus dénuée. |...]
Il y a dans le visage une pauvreté essentielle ». L'absence du
corps ne supprime pas l'exigence éthique ; elle I'amplifie en la
rendant plus discréte, plus exigeante.

Dans cette perspective, il s'agit de penser une phénoménologie
de l'absence-présence, ou l'autre est 1a sans étre 1a, mais ou cette
forme d'étre-la-a-distance n'abolit pas le lien, ne le rend pas
illusoire. Merleau-Ponty, dans Le visible et l'invisible, avait déja
ouvert la voie a cette réflexion : la perception est toujours
incomplete, partielle, et pourtant signifiante. L'écran, dans cette
logique, ne détruit pas la présence, mais l'altére ; il nous oblige
a reconstruire du sens dans une relation appauvrie, a produire de
la présence 1a ou elle n'est plus évidente.

Le philosophe B. Stiegler (2018), dans ses réflexions sur la
technique, proposait de ne pas opposer l'humain et la
technologie, mais d'en penser l'articulation : la technique n'est
pas le contraire de 1'éthique, mais son milieu possible. Il nous
revient alors d'inventer une maniere d'habiter la technique, de
faire de I'écran non pas un espace de distance froide, mais un
lieu a partir duquel se renouvelle l'attention a l'autre.

Cette attention suppose un déplacement : ne plus attendre de
'écran une reproduction fidele du lien direct, mais en faire un

333

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



lieu de présence altérée, a cultiver avec délicatesse. C'est une
manicre de retrouver, méme a travers la distance, la capacité
d'écouter, de regarder, de répondre. Ce que Levinas appelait
"visage", et qui ne se réduit jamais a l'apparence physique, peut
encore advenir dans I'écran, non comme évidence, mais comme
appel discret, fragile, mais tenace a la responsabilité. Comme le
souligne E. Levinas, (1971, p. 216), « Le visage me parle et par
la m'invite a une relation ».

Cette réflexion sur la présence a distance et la responsabilité sans
contact ouvre de nouvelles perspectives sur notre rapport a
l'autre dans l'espace numérique. Elle nous invite a repenser nos
pratiques et a développer une approche plus éthique de nos
interactions médiatisées. Il devient alors crucial d'explorer
comment revaloriser le temps, I'écoute, le silence et le regard
dans nos échanges numériques, afin de préserver la profondeur
de notre relation a l'autre, méme a travers la médiation
technologique. Cette démarche nous permettra de passer d'un
usage purement technique des écrans a une utilisation
véritablement éthique, respectueuse de l'altérité et de la dignité
humaine.

3.2. De l'usage technique a l'usage éthique des écrans

Si I'écran transforme notre rapport a l'autre, il ne le condamne
pas pour autant. La médiation technologique peut étre habitée
¢thiquement, a condition de ne pas en faire un simple instrument
d'efficacité ou de distraction. Passer de l'usage technique a
I'usage éthique des écrans, c'est replacer I'humain au centre de la
médiation, en redonnant valeur au temps, a I'écoute, au silence,
au regard, tous ces €éléments souvent comprimés ou négligés
dans les interactions numériques.

Dans un monde numérique dominé par la vitesse, l'instantanéité
et la saturation d'informations, il devient crucial de revaloriser le
temps. Le temps de l'autre n'est pas celui de l'algorithme ; il est
fait d'attente, de lenteur, de disponibilité. Une rencontre, méme

334

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



numérique, suppose une forme de suspension, un espace pour
l'attention et la résonance. Redonner du poids au silence, non pas
comme vide, mais comme lieu d'accueil, c'est permettre a l'autre
d'exister dans I'échange, méme a travers 1'écran. Ce silence,
lorsqu'il est habité, devient un langage éthique : celui du respect,
de la retenue, de la disponibilité.

Dépasser la logique du flux implique de rompre avec la
consommation continue d'images, de messages, de contenus qui
effacent la singularit¢ de l'autre dans un mouvement de
défilement sans mémoire. Ce que le philosophe B.-C. Han
(2017), critique comme une « violence de la transparence », une
exposition permanente sans profondeur, peut étre inversée si l'on
redonne sens a la rencontre. La rencontre n'est pas une
connexion parmi d'autres : elle est événement, surgissement,
interruption. Méme a travers un écran, elle peut advenir si 'on
accepte de ralentir, de nommer, d'écouter, de répondre
autrement.

Dans cette perspective, éduquer au regard, méme a distance,
devient un enjeu central. Le regard porté sur l'autre a travers une
caméra ou un écran n'est pas neutre. Il peut étre
instrumentalisant, distrait, désengagé, ou au contraire habité,
attentif, bienveillant. Il s'agit de développer une pédagogie de la
présence médiatisée, qui forme au respect de I'image de l'autre,
au soin porté a sa parole, a l'attention aux signes faibles d'une
présence réelle. Ce regard éthique dépasse le visible pour
accueillir ce qui ne se dit pas, ce qui échappe au contrdle, ce qui
rend l'autre unique.

Dans le contexte africain, I’apprentissage d’un regard éthique a
travers les écrans peut s’appuyer sur des traditions relationnelles
riches, ou I’écoute, le silence et la posture constituent déja des
langages a part enticre. Il ne s’agit pas de dresser une opposition
entre tradition et technologie, mais de transposer dans I’univers
numérique des gestes porteurs de sens : saluer avec
considération, respecter les temps de parole, accueillir le silence.

335

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Autant d’attitudes a réinventer derri¢re 1’écran pour préserver la
densité humaine de la relation.

En somme, habiter 1'écran éthiquement, c'est faire en sorte que
la technique ne masque pas la rencontre, mais qu'elle la rend
possible autrement : non plus dans la pleine coprésence, mais
dans une présence apportée, respectueuse, attentive. C'est
retrouver, méme dans la médiation, le sens du visage comme
appel, du silence comme accueil, et du temps partagé comme
signe d'une responsabilité renouvelée. Une telle posture ouvre la
voie a une redéfinition plus large de la relation humaine, dans
laquelle l'altérit¢ elle-méme, loin d'étre effacée par la
technologie, peut étre réinventée a la croisée des traditions
culturelles et des nouveaux mondes numériques.

Cette réinvention de l'altérité a travers les écrans souléve des
questions cruciales sur la mani¢re dont nous pouvons préserver
et adapter nos traditions relationnelles dans un contexte de plus
en plus numéris€é. Comment pouvons-nous concilier
l'enracinement culturel avec I'ouverture qu'offrent les nouvelles
technologies ? C'est cette tension féconde entre héritage et
innovation que nous allons explorer dans la section suivante.

3.3. Pour une altérité réinventée : entre enracinement
culturel et ouverture numérique
Dans un monde ou la présence se reconfigure sous 1’effet du
numérique, I’altérité ne disparait pas : elle change de visage. Ce
visage n’est plus seulement celui que 1’on croise physiquement
dans la chaleur des rencontres incarnées, mais aussi celui que
I’on devine derriére un écran, figé ou pixelisé. L’écran devient a
la fois surface de contact et espace de tension, révélant un
nouveau mode de relation a I’autre : plus distant, parfois fragile,
mais toujours porteur de lien. Cette transformation est
particulierement marquante en Afrique de 1’Ouest, ou la relation
a l’autre demeure profondément ancrée dans des formes de

336

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



médiation communautaires : parole ritualisée, silence signifiant,
gestes du respect, hiérarchie symbolique du regard.

Loin de rendre ces traditions obsolétes, le numérique offre
I’opportunité de les réinventer. Les pratiques numériques
africaines témoignent d’une capacité a transposer, dans les
usages technologiques, les codes du dialogue, de I’écoute et de
la reconnaissance mutuelle. Ainsi, dans de nombreux villages
maliens et burkinabé, les conseils communautaires et réunions
pastorales se tiennent désormais en visioconférence : chaque
intervenant doit étre visible et identifiable a I’écran, la prise de
parole suit I’ordre coutumier, et les temps de silence sont
respectés pour garantir 1’écoute et la réflexion collective. Selon
une enquéte menée en 2021 par I’Université Catholique de
I’Afrique de 1’Ouest-Unité Universitaire a Bamako, plus de
38 % des communautés rurales ayant accés a Internet utilisent
désormais ces dispositifs pour maintenir le dialogue social et la
transmission des valeurs, malgré 1’insécurité ou 1’éloignement
géographiquel.

La pastorale par les médias en est une illustration significative.
Au Burkina Faso, au Mali ou au Sénégal, les messes et
catécheses sont diffusées en ligne en langues locales, intégrant
proverbes, chants et gestes rituels. Les groupes de priere virtuels,
les modules de formation a distance et les plateformes d’écoute
spirituelle s’appuient sur les traditions orales pour maintenir la
continuit¢ communautaire. Cette hybridation permet de
perpétuer la transmission des valeurs, d’assurer la solidarité et
d’accompagner les jeunes dans leur quéte de sens, méme a
distance. Elle répond a une demande croissante: selon
I"UNESCO (2024), plus de 70 % des applications éducatives et
pastorales utilisées en Afrique francophone intégrent
aujourd’hui des ¢éléments de pédagogie orale traditionnelle.
Cette réinvention du lien numérique s’appuie sur des valeurs
endogenes. Comme le souligne Achille Mbembe, (2022, p. 122)
«la revendication de la différence peut étre un moyen

337

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



d’échapper a la négation de soi imposée par 1’universalisme
colonial ». L’appropriation du numérique n’est donc pas
soumission a un modéle extérieur, mais création de formes
relationnelles inédites a partir de références locales. Les
cérémonies diffusées en ligne respectent les rituels de salutation
et les temps de silence; les formations hybrides intégrent la
parole des anciens et les proverbes; les dialogues
intergénérationnels en visioconférence reproduisent les rythmes
de la palabre. Ces initiatives témoignent d’une volonté de faire
dialoguer technologie et héritage culturel, et de ne pas dissocier
I’innovation de la mémoire.

Pour que la médiation numérique ne soit pas synonyme de
dépersonnalisation ou d’appauvrissement du lien, mais au
contraire, un espace de renouvellement de I’altérité, il est
essentiel d’énoncer des principes concrets, adaptés au contexte
africain et a la réalité des écrans. Ces principes, enracinés a la
fois dans la philosophie de D’altérit¢ et dans les traditions
relationnelles africaines, peuvent servir de repéres pour une
¢thique numérique véritablement habitée :

Reconnaissance de la singularité de D’autre : La premicre
exigence consiste a préserver la capacité a reconnaitre 1’autre
dans sa différence, sa vulnérabilité et sa dignité¢, méme a travers
la médiation technique. Il s’agit de refuser la réduction de 1’autre
a un simple profil, avatar ou image, et de cultiver une attention
a la parole, au silence, au regard — méme médiatisés. Cela
suppose de valoriser la diversité des visages, des histoires et des
cultures, en s’inspirant des traditions africaines ou chaque visage
porte une mémoire et une identité. Cette reconnaissance se
traduit par des pratiques numériques qui laissent place a
I’expression individuelle, a 1’écoute active et a 1’accueil de la
parole de I’autre, sans la dissoudre dans le flux anonyme des
communications.

338

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Responsabilité dans la médiation : L’éthique de 1’altérité
impose a chaque acteur — utilisateur, médiateur, plateforme —
d’assumer la responsabilité de ses gestes, de ses paroles et de ses
choix techniques. Il ne s’agit pas seulement de respecter 1’autre,
mais aussi de veiller & ne pas instrumentaliser la relation, a ne
pas diffuser de contenus déshumanisants, et a garantir un espace
de dialogue ou la parole de chacun peut étre entendue et
respectée. La responsabilité implique également la conscience
des effets de la médiation numérique : reconnaitre que 1’écran
transforme la relation, et adapter les dispositifs pour préserver la
confiance, la confidentialité et 1’authenticité du lien.

Justice et équité dans ’accés et la visibilité : Promouvoir
I’altérité éthique suppose de lutter contre toutes les formes
d’exclusion, d’invisibilisation ou de discrimination dans
I’espace numérique. Cela passe par des politiques d’inclusion
numérique (accés aux outils, aux langues, aux contenus
adaptés), mais aussi par la vigilance face aux algorithmes ou
pratiques qui renforcent les stéréotypes ou les inégalités. Il s’agit
de garantir que chaque voix puisse étre entendue, que chaque
visage puisse étre vu, et que nul ne soit effacé par la technique
ou la norme dominante. Cette exigence rejoint 1’idéal de justice
sociale porté par les traditions africaines du conseil et de la
palabre, ou chaque membre de la communauté a droit a la parole
et a la reconnaissance.

Transparence et consentement éclairé : Le respect de I’autre
implique une transparence sur les usages, les données et les
modalités de la médiation. Les utilisateurs doivent étre informés
de la maniére dont leurs images, leurs paroles ou leurs
interactions sont utilisées, stockées ou partagées. Le
consentement doit étre libre, éclairé et révocable, en particulier
dans les contextes de communication sensible (éducation,
pastorale, santé, etc.). Cette transparence est essentielle pour

339

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



instaurer un climat de confiance et pour permettre a chacun de
garder la maitrise de son image et de sa parole dans I’espace
numérique.

Transmission des valeurs et éducation a ’altérité : Enfin, une
¢thique de I’altérit¢ numérique passe par un effort d’éducation
et de transmission. Il s’agit de former les jeunes et les moins
jeunes a la culture du respect, de 1’écoute, du dialogue et de la
responsabilit¢ dans 1’espace numérique. Les traditions
africaines, riches en pratiques de transmission orale, de rituels
de parole et de pédagogie du respect, offrent ici des ressources
précieuses a adapter. Cela inclut la valorisation de la parole des
ainés, I’intégration des proverbes et récits dans les contenus
numériques, et la création d’espaces de pastorale et de formation
a distance qui maintiennent la densit¢ éthique du lien.
L’éducation a I’altérité numérique doit ainsi viser a faire de
I’écran non un lieu d’oubli, mais un espace de mémoire, de
dialogue et de reconnexion humaine.

Ces principes, enracinés dans les traditions africaines du
dialogue, du conseil et de la réconciliation, permettent de faire
de I’espace numérique un lieu d’hospitalité, de dialogue et de
reconnaissance mutuelle, et non un simple espace de
consommation ou de contrdle. Ils favorisent la continuité des
valeurs communautaires et la capacité a habiter la modernité
sans perdre la profondeur du lien humain.

En définitive, loin de condamner a 1’isolement ou a I’uniformité,
la technique peut devenir le lieu d’une altérité renouvelée : une
altérité qui traverse les écrans avec vigilance et respect, qui ne
rejette pas la technologie mais lui donne un visage humain, une
voix juste, un rythme habité. A condition de I’enraciner dans nos
cultures de la parole, du visage et du silence, cette modernité
peut devenir aftricaine, au sens fort : porteuse de lien, de mémoire
et de responsabilité. Ainsi, la transmission des valeurs, la
pastorale par les médias et I’invention de nouveaux rituels

340

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



numériques témoignent de la vitalit¢ d’une altérité réinventée,
capable de conjuguer enracinement culturel et ouverture a
I’innovation.

Conclusion générale

A T’heure ou les technologies numériques bouleversent nos
mani¢res de communiquer, la question de la rencontre
authentique avec 1’autre, lorsque son visage ne nous fait plus
face mais apparait a travers un écran, devient centrale. Ce
questionnement, loin d’étre abstrait, engage la fagon dont nous
tissons le lien, reconnaissons 1’autre et assumons notre
responsabilité envers lui, au cceur méme de nos sociétés.

Cet article a cherché a éclairer cette problématique en croisant
la phénoménologie du visage, notamment chez Emmanuel
Levinas, avec la richesse des pratiques relationnelles et
symboliques des cultures ouest-africaines. En Afrique, la
relation a I’autre se fonde sur la présence du corps, du regard, de
la parole incarnée : une densité de la rencontre que la médiation
numérique vient transformer, parfois en la fragilisant, parfois en
la renouvelant.

Mais cette réflexion ne reste pas théorique : elle s’ancre dans les
réalités sociales concrétes, la ou 1’insécurité ou la mobilité
contrainte rendent la coprésence impossible. Dans ces contextes,
I’écran devient un espace de dialogue, de décision collective et
de transmission des valeurs. Réunions familiales, conseils de
sages, formations pastorales ou débats communautaires
s’organisent désormais a distance, a condition que chaque
participant soit reconnu et identifi¢é par la communauté. Cette
adaptation témoigne de la capacité des sociétés africaines a
conjuguer tradition et innovation pour préserver la continuité du
lien humain.

La portée sociale et utilitaire de cette étude se manifeste ainsi
dans sa capacité a offrir des repéres conceptuels et culturels pour

341

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



accompagner la mutation des formes de présence, sans renoncer
a ce qui fait la profondeur du lien. Elle propose aux acteurs
éducatifs, religieux, communautaires et politiques un cadre de
réflexion pour structurer des médiations numériques fidéles aux
valeurs relationnelles africaines.

Pour que la technique ne soit pas synonyme d’oubli de 1’autre
ou de déshumanisation, il est essentiel de s’appuyer sur une
¢thique de la médiation qui conjugue plusieurs exigences :
reconnaitre la singularité de chaque personne, méme a distance,
en restant attentif a la parole, au regard et a la diversité¢ des
histoires ; assumer la responsabilité de nos choix techniques et
de nos formes de communication, en préservant la confiance et
I’authenticité du lien ; garantir la justice et 1’équité dans I’acces
et la visibilité, afin que nul ne soit exclu ou invisibilisé ; assurer
la transparence et le consentement éclairé sur 1’usage des
données et des images ; promouvoir enfin la transmission des
valeurs, en adaptant les traditions de respect, d’écoute et de
dialogue a I’univers numérique.

C’est en articulant ces principes que [I’Afrique pourra
transformer le défi numérique en ressource éthique et culturelle,
non pas en se pliant a une standardisation des visages et des
échanges, mais en y inscrivant sa propre sagesse relationnelle :
celle du visage respecté, du dialogue partagé et de la
communauté habitée.

En définitive, le numérique ne doit pas étre un espace de repli
ou de rupture, mais un lieu a habiter avec vigilance, un temps a
ralentir, un visage a redonner a la relation.

Bibliographie
Abiodun R. (1994). Yoruba Art and Language: Seeking

the African in African Art. Cambridge, Cambridge University
Press, 434 p.

342

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Benjamin W. (1936). L'euvre d'art a l'ére de sa
reproductibilité technique. Paris, Editions Allia, 123 p.

Bidima J.-G. (2020). La palabre : une philosophie de la
parole. Paris, Editions du Cerf, 208 p.

Brahim M., Fagadé C. (2022). L'impact des technologies
numériques sur l'enseignement supérieur en Afrique. Revue
africaine des sciences de l'éducation, vol. 12, n° 1, p. 45-67.

Diallo A. (2022). La communication numérique dans les
communautés rurales africaines. Journal of African Studies, vol.
15,n° 3, p. 88-102.

Diarra M. (2018). Les masques dogons : entre tradition et
modernité. Etudes maliennes, n° 86, p. 45-67.

Dieterlen G. (1988). Essai sur la religion bambara.
Bruxelles, Editions de 1’Université de Bruxelles, 264 p.

Diop C. A. (1981). Civilisation ou barbarie
anthropologie sans complaisance. Paris, Présence Africaine,
404 p.

Dramé M. (1984). Les chalnes non-parlées dans la
communication négro-africaine. Cahiers d’Etudes Africaines,
vol. 24, n° 95, p. 353-365.

Eboussi Boulaga F. (1977).La crise du Muntu
Authenticité africaine et philosophie. Paris, Présence Africaine,
230 p.

Gergen K. J. (2002). The Challenge of Absent Presence. In
Katz J. E., Aakhus M. A. (dir.), Perpetual Contact: Mobile
Communication, Private Talk, Public Performance. Cambridge,
Cambridge University Press, p. 227-241.

Hampaté Ba A. (1972). Aspects de la civilisation
africaine. Paris, Présence Africaine, 301 p.

Han B.-C. (2012). Transparence société. Paris, Presses
Universitaires de France, 125 p.

Han B.-C. (2020). L expulsion de [’autre. Paris, Presses
Universitaires de France, 128 p.

343

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Keita A. (2023). La Biennale artistique et culturelle du
Mali : un pont entre passé et présent. Cahiers d’études
africaines, vol. 63, n° 249, p. 5-28.

Konaté A. (2022). Les jeunes et les médias sociaux en
Afrique : entre expression et aliénation. Revue africaine des
médias, n° 12, p. 154-170.

Levinas E. (1971). Totalité et Infini. La Haye, Martinus
Nijhoft, 348 p.

Levinas E. (1974). Autrement qu’étre ou au-dela de
[’essence. La Haye, Martinus Nijhoff, 319 p.

Levinas E. (1982). Ethique et Infini. Paris, Fayard, 125 p.

Levinas E. (1984). Ethique comme philosophie premiére.
Paris, Payot & Rivages, 213 p.

Lombard M., Reich R. (2000). At the Heart of It All: The
Concept of  Presence. Journal of Computer-Mediated
Communication, vol. 3, n° 2, p. 75-77.

Mbembe A. (2020). Brutalisme. Paris, La Découverte, 272
p.

Mbembe A. (2020). Nécropolitique. Paris, La Découverte,
160 p.

Mbembe A. (2022). La communauté terrestre. Paris, La
Découverte, 202 p.

Merleau-Ponty M. (1964). Le visible et [’invisible. Paris,
Gallimard, 296 p.

Ntuli P. (2012). Urban Art and Identity in Africa. Journal
of Contemporary African Art, n° 30, p. 74-81.

Ricceur P. (1990). Soi-méme comme un autre. Paris, Seuil,
400 p.

Senghor F. K. (2021). L’art numérique africain : entre
tradition et innovation. Journal of Contemporary African Art, n°
45, p. 76-89.

Sissao A. J. (2002). Signes graphiques Moose et leurs
significations : le cas des scarifications ethniques des moose du

344

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025



Burkina Faso. Revue du Centre National de la Recherche
Scientifique et Technologique du Burkina Faso, n° 4, p. 2-13.

Stiegler B. (2018). Qu'appelle-t-on panser ? 1. L'immense
réegression. Paris, Les Liens qui Libérent, 320 p.

Temple C. N. (2020). Black Cultural Mythology. Albany,
SUNY Press, 298 p.

Turkle S. (2011). Alone Together: Why We Expect More
from Technology and Less from Each Other. New York, Basic
Books, 360 p.

Umeh J. (2016). Nonverbal Communication in
Africa. Journal of African Studies, vol. 10, n° 2, p. 123-140.

Verbeek P.-P. (2015). Beyond Interaction: A Short
Introduction to Mediation Theory. Interactions, vol. 22, n° 3, p.
26-31.

Vogel S. (1997). Baule: African Art, Western Eyes. New
Haven, Yale University Press, 312 p.

Webographie

Aboubakar T. (2024). Les scarifications en Afrique. BBC
Afrique, 18 décembre 2024. Disponible sur
: https://www.bbc.com/afrique/articles/C3wexwwn92quo (cons
ulté le 8 janvier 2025).

Bafujiinfos. (2023). La calebasse, symbole d’hospitalité et
de  féminité chez les  Lobi. Disponible sur
: https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-
dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/ (consulté le 15 février
2025).

CECIL. (2024). Un mois au Mali : trois mots pour faire
partie de la famille. Disponible sur
: https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-
pour-faire-partie-de-la-famille/ (consulté le 1er mars 2025).

Soninkara.com. (2024). Diatiguiya : le sens de la
cordialité et de [’hospitalit¢é malienne. Disponible sur

345

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025


https://www.bbc.com/afrique/articles/C3wexwwn92quo
https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/
https://bafujiinfos.com/culture-la-calebasse-symbole-dhospitalite-et-de-feminite-chez-les-lobi/
https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-pour-faire-partie-de-la-famille/
https://www.ceci.ca/fr/blogue/un-mois-au-mali-trois-mots-pour-faire-partie-de-la-famille/

: https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-

de-lhospitalite-malienne/ (consulté le 12 mars 2025).
Wiktionnaire. (2024). Diatiguiya. Disponible

sur : https://fr.wiktionary.org/wiki/diatiguiya (consulté le 2

avril 2025) .

Enquéte de terrain

Université Catholique de 1’Afrique de I’Ouest — Unité
Universitaire a Bamako (UCAO-UUBa). (2021). Osons le
numérique. Enquéte collective menée par les étudiants de

Licence 3, UFR Sciences Juridiques, sous la direction de T.
Samaké.

346

ISBN : 978-2-493659-12- 5 COLLECTION RECHERCHES & REGARDS D’AFRIQUE VOL 4 N ° 12 Juin 2025


https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-de-lhospitalite-malienne/
https://soninkara.com/diatiguiya-le-sens-de-la-cordialite-et-de-lhospitalite-malienne/
https://fr.wiktionary.org/wiki/diatiguiya

